
  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 303 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

              
 

 
บทคัดย่อ  
 งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาปรากฏการณ์วายที่เกิดขึ้นในนาฏกรรมไทยแบบดั้งเดิม เป็นการวิจัยแบบเชิงคุณภาพ       
มีเครื่องมือในการวิจัย คือ แบบบันทึกข้อมูลงานวิจัย และแบบสังเกต และทำการเก็บข้อมูลจากแหล่งข้อมูล อาทิ เอกสาร ตำรา 
ข่าว บทละคร-โขน บทความวิจัย วิทยานิพนธ์ รายงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง หนังสือเน้ือหาเกี่ยวกับนาฏกรรมไทย ศิลปะการแสดงของ
ไทย นาฏยศิลป์ไทย ละครชุดวาย (ซีรี่ส์วาย) รวมถึงสื่อการแสดงนาฏกรรมไทย ละครชุดวาย ฝ่านสื่อต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง ในระหว่าง
ปี พ.ศ. 2567-2568 และการชมละครชุดวายจากช่องทางต่าง ๆ แล้วนำข้อมูลจากเครื่องมือการวิจัยและเอกสารต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง
มาวิเคราะห์เพื่อมาจัดประเภทเป็นหมวดหมู่อย่างเป็นระบบและวิเคราะห์เชิงเนื้อหา ผลการวิจัยพบว่า รูปแบบของปรากฏการณ์
วาย (BL หรือ Boys’ Love) ที่ปรากฏในนาฏกรรมไทยแบบดั้งเดิม ผ่านมิติต่าง ๆ 7 ด้าน ได้แก่ โครงสร้างบทบาทเพศ การสวม
บทบาทข้ามเพศ การใช้ท่ารำและองค์ประกอบการแสดงเพ่ือสื่อความรู้สึก บทบาทของการแสดงเพศและการลื่นไหลของอัตลักษณ์
ทางเพศ การแต่งกายและการแต่งหน้า ผู้ชม และบริบททางวัฒนธรรมและสังคม แสดงให้เห็นว่าปรากฏการณ์วายในนาฏกรรมไทย
แบบด้ังเดิมมิใช่สิ่งแปลกปลอม หากแต่เป็นผลของกระบวนการตีความซ้ำในบริบทใหม่ ที่มีทั้งโครงสร้างการแสดง เทคนิคทางศิลปะ 
และผู้ชมร่วมเป็นตัวผลักดันให้เกิดการรับรู้ทางเพศแบบหลากหลาย อันสะท้อนถึงพลวัตของนาฏยศิลป์ไทยในยุควัฒนธรรมร่วม
สมัย 
 
คำสำคัญ: นาฏกรรมไทย, ปรากฏการณ์, เพศภาวะ  
 
Abstract  
 This research consists purposes were to study the phenomenon of “Y” (Boys’ Love) as it appears in 
traditional Thai theatrical performance, this research employs a qualitative methodology. The research 

ปรากฏการณ์วายในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม 
The Boys Love Phenomenon in Traditional Thai Dance-Drama 

 

พนิดา บุญทองขาว1* และสุพรรณี บุญเพง็2 
Panida Boonthongkhao1* and Suphannee Boonpeng2 

1*นิสิต ปริญญาเอก สาขาวิชานาฏยศิลปไ์ทย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
2อาจารย์ คณะศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลยั 

1*Doctoral Student of Thai Theater and Dance Program Chulalongkorn University 
2Lecturer from the Faculty of Fine and Applied Arts Chulalongkorn University 

*Corresponding Author Email:  hunnypig2000@gmail.com 
Received: 13 May 2025   Revised: 22 May 2025   Accepted: 25 May 2025  

 

 
 
 
 

mailto:hunnypig2000@gmail.com


  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 304 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

instruments include data recording forms and observation checklists. Data will be collected from various 
sources, such as documents, textbooks, news articles, scripts of Khon and other traditional plays, academic 
articles, theses, relevant research reports, books on Thai theatrical arts, performing arts, Thai dance-drama 
(natyasastra) and Boys’ Love series (Y series). Additionally, relevant media portraying traditional Thai 
performances and Boys’ Love series from various platforms will be examined. Data collection will take place 
during the years 2024–2025 (B.E. 2567–2568). The collected data from research instruments and related 
documents will be systematically categorized and analyzed using content analysis. The findings reveal that the 
manifestation of BL phenomena in traditional Thai classical dance-drama can be observed through seven 
dimensions: gender role structure, cross-gender performance, expressive gestures and performance elements, 
gender performativity and identity fluidity, costume and makeup design, audience reception, and cultural-
sociological context. These dimensions demonstrate that BL in traditional Thai dance-drama is not an anomaly 
but rather a product of reinterpretation within new cultural contexts. The phenomenon reflects contemporary 
dynamics in Thai classical dance, where artistic forms, performative techniques, and audience perspectives 
contribute to broader understandings of gender diversity. This indicates a cultural evolution of Thai performing 
arts in response to the discourse of inclusivity in contemporary society. 
 
Keywords: Thai Classical Dance-Drama, Phenomenon, Gender 
 
บทนำ  
 วาย” หรือ Boys’ Love เป็นปรากฏการณ์วัฒนธรรมร่วมสมัยที่มีรากฐานจากวัฒนธรรมญี่ปุ่น และได้รับความนิยมอย่าง
แพร่หลายในสื่อไทยยุคปัจจุบัน งานวิจัยและสื่อส่วนใหญ่ที่กล่าวถึงวายมักเน้นไปที่ซีรีส์ โทรทัศน์ หรือละครเวทีร่วมสมัย คำว่า 
“วาย” หรือในอักษรภาษาอังกฤษ “Y” เป็นคำเรียกเรื่องราวของ Boy’s love ทีแ่สดงถึงความสัมพันธ์ของผู้ชายกับผู้ชายด้วยกัน    
มีผู้แสดงเป็นพระเอก-นายเอก (หมายถึงนางเอกสำหรับละครโดยทั่วไป) มีจุดเริ่มต้นมาจากการ์ตูนนิยายประเภทมังงะ  และ
แอนิเมชันจากวัฒนธรรมญี่ปุ่นมาเป็นการแสดงในรูปแบบละครชุดหรือซีรี่ส์ เล่าเรื่องราวความรักแนวโรแมนติกของตัวละครชาย      
ซึ่งมักนิยามตัวเองว่าเป็นชายแท้ แต่มาตกหลุมรักกันเองเพราะความใกล้ชิดผูกพัน (อนุชา พิมพ์ศักด์ิ และโสภี อุ่นทะยา, 2560, น. 
178)  มีการขยายตัวอย่างกว้างขวาง มีการพัฒนาเนื้อเรื่องเพื่อตอบสนองกลุ่มวัยรุ่น กลุ่มวัยทำงาน จนก่อให้เกิดวัฒนธรรมแบบ
ใหม่ที่เรียกว่า Y Economy  (ชนัญชิดา พลอยพลาย, 2567) มีการสร้างงานเพ่ือส่งออกความนิยมไปยังตลาดต่างประเทศ ก่อให้เกิด
รายได้อย่างมหาศาลทั้งในประเทศและต่างประเทศ กลุ่มผู้ชมหลักของละครชุดวาย เรียกว่า “สาววาย” เป็นผู้ชื่นชอบในผลงานที่
นำเสนอตัวละครหรือตัวแสดงนำท่ีเป็นผู้ชาย และพร้อมที่จะให้การสนับสนุนในทุก ๆ ด้าน  ซึ่งช่วงหลายปีที่ผ่านมา กระแส “วาย” 
หรือ Boys’ Love (BL) ได้รับความนิยมอย่างสูงในประเทศไทย ทั้งในรูปแบบของวรรณกรรม นาฏกรรมแบบละครเวที ละคร
โทรทัศน์ ภาพยนตร์ และการแสดงสด   



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 305 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 ขณะเดียวกัน นาฏกรรมไทย หรือศิลปะการแสดงแบบไทย ไม่ว่าจะเป็นโขน ละคร หรือระบำรำฟ้อน เป็นศิลปะการแสดงที่มี
ความเป็นเอกลักษณ์ ได้รับอิทธิพลจากทั้งความเชื่อทางศาสนา วัฒนธรรม และโครงสร้างทางสังคม ทั้งยังเป็นเครื่องมือสื่อสาร
ประเภทหน่ึงที่ใช้ร่างกาย คำพูด สีหน้า และน้ำเสียง เพ่ือการแสดงออกทางความคิด ความรู้สึก และความต้องการของผู้แสดงทั้งที่
สวมบทบาทเป็นตนเองหรือถูกกำหนดขึ้น (มณิศา วศินารมณ์, 2562, น.120) โดยมีสาระสำคัญ คือ แนวคิดหรือแก่นของเรื่อง
ปรากฏที่บทประพันธ์ของการแสดง ลักษณะงานของนาฏกรรมไทย ประกอบด้วย โขนและละครรำ รำพ้ืนบ้านภาคต่าง ๆ  ท่ารำที่
เลียนแบบจากสัตว์ ท่ารำที่เลียนแบบจากกิริยาในการทำงานหรือกิจกรรม ท่ารำที่เลียนแบบงานจิตรกรรม ท่ารำประกอบการถือ
อุปกรณ์การฟ้อนรำ บทการแสดงนำมาจากวรรณคดีหรือชาดกมีสถานที่ในการจัดแสดง ผู้แสดงมีทั้งเพศชายและเพศหญิง เพศชาย
หรือเพศหญิงสามารถเป็นได้ทั้งพระเอกและนางเอก หรือเป็นตามเพศสภาพ คือ พระเอกเป็นเพศชาย นางเอกเป็นเพศหญิง ในสมัย
ปัจจุบันนาฏกรรมไทยได้พัฒนาจากการแสดงบนเวทีแบบแสดงสดมาเป็นรูปแบบสื่อละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ มีการพัฒนาเน้ือ
เรื่องและการเคลื่อนไหว การแสดงออกทางอารมณ์ เพื่อให้สอดคล้องกับยุคสมัยและความต้องการของสังคมโดยทั่วไป แต่ยังคง
ดำรงอยู่ในฐานะศิลปวัฒนธรรมที่สะท้อนอัตลักษณ์และค่านิยมของสังคมไทย  
 ปัจจุบัน แนวคิดเรื่อง "วาย" หรือ Boys’ Love ได้รับความนิยมอย่างมากในสื่อบันเทิงไทย รวมถึงซีรีส์ ภาพยนตร์ และ       
นวนิยาย ซึ ่งนำเสนอความสัมพันธ์ชายรักชายในมุมมองที่โรแมนติกและดราม่า ส่วนนาฏกรรมไทยมีการนำเสนอภาพของ
ความสัมพันธ์ระหว่างชายและหญิงในบริบทของความรัก ความขัดแย้ง และอำนาจ อย่างไรก็ตาม เมื่อโลกปัจจุบันมีการเปิดกว้าง
เรื่องความเท่าเทียมกันทางเพศหรือการยอมรับเรื่องเพศทางเลือก ทำให้มีการปรากฏของตัวละครชายที่มีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกันใน
รูปแบบที่อาจตีความได้ว่าเป็นความรักระหว่างเพศเดียวกันในวรรณคดีไทยและนาฏกรรมไทยหลายรูปแบบ รวมถึงการแสดงละคร
ชุดวายที่นำเสนอผ่านสื่อทางโทรทัศน์หรือภาพยนตร์ โดยนำรูปแบบของนาฏกรรมไทยมาผสมผสานในการแสดง ไม่ว่าจะเป็นเน้ือ
เรื่อง การแต่งกาย หรือสอดแทรกศิลปะการร่ายรำ โดยให้ตัวละครหลักเป็นผู้ร่ายรำ ได้รับความสนใจและผลการตอบรับหรือกระแส
นิยมอย่างมาก 
 ดังนั้น ด้วยเหตุดังกล่าวข้างต้น ทำให้ผู้วิจัยสนใจที่จะศึกษาปรากฏการณ์ “วาย” (Boys’ Love) ที่เกิดขึ้นในนาฏกรรมไทย
แบบด้ังเดิมเฉพาะการแสดงโขน ละครชาตรี ละครนอก ละครใน โดยมุ่งเน้นการวิเคราะห์รูปแบบการนำเสนอ ความหมายของเพศ 
พฤติกรรม ความสัมพันธ์ระหว่างตัวละครชายในการแสดง องค์ประกอบในการแสดง จากการศึกษาเอกสาร การสังเกตการณ์และ
ประสบการณ์ของผู้วิจัยทั้งการเรียน การสอน และการแสดง เพ่ือแสดงให้เห็นถึงบทบาทของงานนาฏกรรมที่ปรับตัวเข้ากับยุคสมัย
กับสังคมไทยปัจจุบัน ส่งผลประโยชน์แก่วิชาการทางด้านนาฏกรรมและศาสตร์อื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
 เพ่ือศึกษาปรากฏการณ์วายที่เกิดข้ึนในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม  
 
 
 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 306 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

การบททวนวรรณกรรม  
 ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาค้นคว้า รวบรวมข้อมูลต่าง ๆ จากหนังสือ วารสาร เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวขอ้ง 
โดยนำเสนอตามหัวข้อต่าง ๆ ดังน้ี 
 1. วาย (Y) 
 “วาย”  (Y)  มีที่มาจากวัฒนธรรมญี่ปุ่น ย่อมาจากคำว่า“ยาโอย” (Yaoi)  หรือรู้จักในอีกชื่ออย่างหนึ่งในภาษาอังกฤษว่า  
Boy’s Love ซึ่งเป็นบันเทิงคดีแนวบอยเลิฟญี่ปุ่น (Japanese Boys Love) หรือเรียกอย่างย่อว่า บีแอล (BL) แสดงให้เห็นถึง
เรื่องราวความสัมพันธ์ของผู้ชายกับผู้ชายด้วยกัน ละครวาย (Yaoi) จึงเป็นแนวละครที่เน้นความสัมพันธ์ระหว่างตัวละครชายกับชาย 
ซึ่งเป็นคำญ่ีปุ่น ที่มีต้นกำเนิดจากการรวมกันของคำว่า “Yama nashi, Ochi nashi, Imi nashi” แปลว่า ไม่มีเน้ือเรื่อง ไม่มีตอนจบ 
ไม่มีความหมาย ซึ่งใช้เพ่ืออธิบายผลงานที่เน้นความสัมพันธ์และความรู้สึกมากกว่าเน้ือเรื่องที่ซับซ้อน 
 2. ความหลากหลายทางเพศ 
 วายในปัจจุบันอาจเกี่ยวกับความเป็น LGBTQ คือกลุ่มคนความหลากหลายทางเพศ หรือเพศทางเลือกมีอัตลักษณ์ทางเพศ
หรือรสนิยมทางเพศที่แตกต่างไปจากคนส่วนใหญ่ในสังคม โดยคำว่า LGBTQ ย่อมาจาก 
  1) L - Lesbian  กลุ่มหญิงรักหญิง 
  2) G – Gay  กลุ่มชายรักชาย 
  3) B – Bisexual  กลุ่มที่รักได้ทั้งผู้ชายและผู้หญิง 
  4) T – Transgender กลุ่มคนข้ามเพศ จากเพศชายเป็นเพศหญิง หรือเพศหญิงเป็นเพศชาย  
  5) Q – Queer  กลุ่มคนที่พึงพอใจต่อเพศใดเพศหน่ึง โดยไม่จำกัดในเรื่องเพศและความรัก 
 สำหรับคำว่า “เพศทางเลือก” ยังสามารถอธิบายความหมายของเพศวิถีและอัตลักษณ์ทางเพศได้ ดังน้ี 
  1) รักต่างเพศ คือ ผู้ที่มีรสนิยมชื่นชอบเพศตรงข้ามหรือบุคคลต่างเพศ เช่น ผู้หญิงชอบผู้ชาย หรือผู้ชายชอบผู้หญิง 
  2) รักเพศเดียวกัน คือ ผู้ที่มีรสนิยมชื่นชอบเพศเดียวกัน แบ่งออกเป็น 2 กลุ่มหลัก คือ เลสเบี้ยน และเกย์ 
  3) ไบเซ็กชวล คือ ผู้ที่มีรสนิยมชื่นชอบทั้งเพศหญิงและเพศชาย โดยจะมีอารณ์เสน่หากับเพศตรงกันข้ามหรือเพศเดียวกัน
ก็ได้ 
  4) ไม่ฝักใฝ่ทางเพศ คือ ผู้ที่ไม่สนใจเรื่องเพศสัมพันธ์ แต่เพียงรู้สึกสนิทสนมผูกพันกับบุคคลอื่น 
 ส่วนอัตลักษณ์ทางเพศ (Gender Identity) คือการรับรู้ว่าตัวเองต้องการเป็นผู้ชายหรือผู้หญิง ซึ่งบางคนอาจมีอัตลักษณ์ทาง
เพศตรงกับอวัยวะเพศ แต่บางอาจมีอัตลักษณ์ทางเพศแตกต่างจากโครงสร้างทางร่างกาย หรือเรียกคนกลุ่มนี้ว่า “คนข้ามเพศ”     
( (Transgender) โดยคนข้ามเพศอาจเป็นผู ้ที ่ไม่สามารถกำหนดให้ตนเองเป็นผู ้ชายหรือผู ้หญิงเพียงเพศใดเพศหนึ่งได้ด้วย 
(โรงพยาบาลเพชรเวช, 2565) 
 3. นาฏกรรมไทย 
 นาฏกรรมไทยต้ังแต่อดีตถึงปัจจุบัน ถือเป็นวัฒนธรรมที่แสดงให้เห็นถึงเอกลักษณ์ประจำชาติไทย เป็นเครื่องมือในการสื่อสาร
ของคนกลุ่มหน่ึงไปยังอีกกลุ่มหน่ึง หรือแสดงบทบาทหน้าท่ีการเป็นสัญญะของคนในสังคมน้ัน ๆ คำว่า “นาฏกรรม” มีผู้เชี่ยวชาญ
และนักวิชาการทางด้านศิลปะการแสดงหลายท่าน ได้ให้คำนิยามหรือ คำอธิบายที่หลากหลายบริบท เพ่ือแสดงถึงความหลากหลาย



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 307 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ของศิลปะการแสดงในแต่ละวัฒนธรรม เช่น นาฏกรรมไทย นาฏกรรมตะวันตก หรือศิ ลปะการแสดงร่วมสมัย ผู้ให้ความหมาย       
ที่สำคัญคือ สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ ได้ให้ความหมายว่าเป็น การแสดงที่ใช้ทั้งการร่ายรำและบทพูด เพ่ือสื่อความรู้สึก
และเล่าเรื่องราวให้แก่ผู้ชม ศาสตราจารย์ ม.ร.ว.คึกฤทธ์ิ ปราโมช ได้กล่าวถึงนาฏกรรมว่าเป็นการแสดงที่ผสมผสานทั้งการร่ายรำ 
การร้อง และการแสดง ซึ่งเป็นศิลปะที่มีความงดงามและเป็นมรดกทางวัฒนธรรมของชาติ หลวงวิจิตรวาทการ (วิจิตร วิจิตรวาท
การ) ให้ความหมายของคำว่า นาฏกรรม ว่าเป็น การแสดงอันประกอบด้วยท่าทางและถ้อยคำ เพื่อสื่อสารความรู้สึกหรืออารมณ์
ของตัวละครไปยังผู้ชม ธนิต อยู่โพธิ์ เป็นผู้เชี่ยวชาญด้านนาฏศิลป์และวัฒนธรรมไทยที่มีชื่อเสียง ท่านได้ให้ความหมายของคำว่า 
นาฏกรรม ว่าเป็นศิลปะการแสดงที่ผสมผสานระหว่างการร่ายรำและการแสดงท่าทาง ซึ่งใช้ในการเล่าเรื่องราวต่าง ๆ โดยอาศัยการ
สื่อความหมายผ่านทางท่าทางและการเคลื่อนไหวของร่างกาย ความหมายของพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ฉบับ พ.ศ. 2562 
หมายถึง การละคร การฟ้อนรำ งานเก่ียวกับการรำ การเต้น การทำท่า หรือการแสดงที่ประกอบข้ึนเป็นเรื่องราว และหมายความ
รวมถึงการแสดงโดยวิธีใบ้ สำนักศิลปกรรม ราชบัณฑิตยสถาน กำหนดคำว่า นาฏกรรม จากการเรียกวิชาสาขาหน่ึงที่ในปัจจุบันมี
การจัดการศึกษา ในระดับอุดมศึกษา มีการเรียกหลายชื่อ  เช่น นาฏศิลป์ นาฏยศิลป์ ศิลปะการแสดง ศิลปะการละคร (สุรพล 
วิรุฬห์รักษ์, 2557, น.104)   
 นาฏกรรมมีปรากฏในหลายรูปแบบ สามารถแบ่งเป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ  1) นาฏกรรมปรุงแต่ง เป็นการผสมผสาน
ระหว่างวัฒนธรรมสองชนิดเข้าไว้ ด้วยกัน เช่นวัฒนธรรมจีนกับวัฒนธรรมท้องถ่ิน 2) นาฏกรรมไม่ปรุงแต่งคือ การแสดงที่ไม่มีการ
ผสมผสานและยังคงเอกลักษณ์ของดั้งเดิมไว้ (ภูริตา เรืองจิรยศ และสุรพล วิรุฬห์รักษ์ , 2563, น.59-60) รวมถึงลักษณะงานของ
นาฏกรรม ประกอบด้วย โขนและละครรำ รำพื้นบ้านภาคต่าง ๆ ท่ารำที่เลียนแบบจากสัตว์ ท่ารำที่เลียนแบบจากกิริยาในการ
ทำงานหรือกิจกรรม ท่ารำที่เลียนแบบงานจิตรกรรม ท่ารำประกอบการถืออุปกรณ์การฟ้อนรำให้ดูสวยงามซึ่งทั้งหมดที่กล่าวมา
ข้างต้นน้ีมีการจัดแสดงบนเวที บทการแสดงนำมาจากวรรณคดีหรือชาดกมีการเปลี่ยนฉากตามท้องเรื่องและจัดให้ผู้แสดงมีทั้งเพศ
ชายและเพศหญิง เพศชายเป็นได้ทั้งพระเอกและนางเอก เพศหญิงก็เช่นกันหรือ พระเอกเป็นเพศชาย นางเอกเป็นเพศหญิงในสมัย
ปัจจุบันนาฏกรรมได้พัฒนาจากการแสดงบนเวทีมาเป็นรูปแบบสื่อละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ มีการเล่าเรื่องผ่านนักแสดงมีการ
พัฒนาเน้ือเรื่องและการเคลื่อนไหว การแสดงออกทางอารมณ์ เพ่ือให้สอดคล้องกับยุคสมัยและความต้องการของสังคม 
 นอกจากน้ี นาฏกรรมไทยที่ยังคงอัตลักษณ์ด้ังเดิมยังสามารถแบ่งตามลักษณะได้ ดังน้ี  
 “รำ” มีความหมายถึงการเคลื่อนไหวอวัยวะส่วนต่าง ๆ ของร่างกายด้วยความอ่อนช้อย ประณีต งดงาม ประกอบกับดนตรี
ไทยและการขับร้อง มีลักษณะแตกต่างตามจำนวนและรูปแบบที่แสดง คือ รำเด่ียว ใช้ผู้แสดงคนเดียว รำคู่ ใช้ผู้แสดง 2 คน และรำ
หมู่ ใช้ผู้แสดงมากกว่า 2 คน จะนำบทรำมาจากละครเป็นส่วนใหญ่  
 “ระบำ” หมายถึงการฟ้อนเป็นชุดกัน มีผู้แสดง 2 คนข้ึนไป เน้นทำท่าทางเหมือนกัน หรือต่างกันตีบทตามคำร้องหรือไม่ก็ได้ 
เน้นกระบวนการแปรแถว เครื ่องแต่งกายที่สวยงาม สามารถจำแนกออกได้ 2 ประเภท คือ 1) ระบำมาตรฐาน คือระบำที่
ปรมาจารย์ทางนายฏศิลป์ไทยได้คิดประดิษฐ์ขึ้น มีการกำหนด เกณฑ์มาตรฐานไว้ตายตัวเป็นแบบฉบับที่เหมาะสมแต่งกายยืน
เครื่องแบบพระ–นาง เช่น ระบำย่องหงิด ระบำดาวดึงส์ ระบำเทพบันเทิง เป็นต้น 2) ระบำเบ็ดเตล็ด คือ ระบำที่ประดิษฐ์ข้ึนเพ่ือจัด
แสดงโดยเฉพาะหรือจัดข้ึนเพ่ือประกอบ ในละคร โขน  หรือเป็นการแสดงศิลปะเฉพาะถ่ินทั้งสี่ภาคของไทย 
  



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 308 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 “ละคร” หรือ ศิลปะการละคร สำหรับประเทศไทยน้ัน ค่า ละคร เกิดข้ึนในสมัยกรุงศรีอยุธยา ดังที่สมเด็จ กรมพระยาดำราง
ราชานุภาพ ได้ทรงนิพนธ์ไว้ว่า “ละครน้ันแต่เดิมมีในกรุงศรีอยุธยา ขุนศรัทธานำไปเผยแพร่ (มีปรากฏในคำไหว้ครูของโนราห์บาง
คณะ) ที่นครศรีธรรมราช ซึ่งเข้ารักษาไว้ได้อย่างยืนยง ส่วนทางกรุงศรีอยุธยารักษาไว้ไม่ได้ จึงมีการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นเรื่อย ๆ 
(อมรา กล่ำเจริญ, 2531, น.6) 
 “โขน” ศิลปะการแสดงชั้นสูงของไทยจัดเป็นมหรสพหลวง ที่แสดงในพระราชพิธีสำคัญ ๆ  มาตั้งแต่สมัยกรุงศรี -อยุธยา ถือ
เป็นเครื ่องประกอบพระราชอิสริยยศอย่างหนึ่งของพระมหากษัตริย์ ชาวต่างประเทศที่มีชื ่อว่า Monsieur De La Loubere         
ได้เขียนพรรณาไว้เมื่อครั้งรัชสมัยพระนารายณ์มหาราชว่า “การเล่นที่เขาเรียกว่าโขน ได้แก่ การเต้นออกท่าให้เข้ากับเสียงซอและ
ดนตรีอื่น ๆ ผู้เต้นสวมหน้ากาก มือถืออาวุธราวกับจะรบราฆ่าฟันกันมากกว่า เป็นต้น (อมรา กล่ำเจริญ, 2531, น.41)  
โขนมีที่มาจากการละเล่น 3 ชนิด มาผสมผสานกัน คือ หนังใหญ่ กระบี่กระบอง และชักนาคดึกดำบรรพ์ ถือได้ว่า โขนเป็นที่รวม
ของศิลปะเพราะได้วิธีเล่นและการแต่งกายบางอย่างมาจากชักนาคดึกดำบรรพ์ ได้ท่าต่อสู้ผาดโผน ท่ารำ ท่าเต้นบางส่วนมาจาก
กระบี่กระบอง การพากย์ เจรจา หน้าพาทย์และดนตรีมาจากหนังใหญ่ โขนมีวิวัฒนาการจนสมารถแยกเป็นประเภทต่าง ๆ  ได้ 5 
ประเภท คือ โขนกลางแปลง โขนโรงนอกหรือโขนน่ังราว โขนหน้าจอ โขนโรงใน  โขนฉาก 
 4. ทฤษฎีเควียร์ (Queer theory)  
 เป็นทฤษฎีที ่เริ ่มถือกำเนิดขึ ้นในช่วงทศวรรษ 1990 จัดเป็นทฤษฎีที ่ได้รับอิทธิพลจากแนวความคิดแบบหลังสมัยใหม่ 
(Postmodernism) ซึ่งแนวความคิดแบบหลังสมัยใหม่น้ี เป็นแนวความคิดที่โต้แย้งและปฏเิสธกรอบความรู้ที่ถูกสร้างข้ึนในยุคแสง
สว่างทางปัญญา (The Enlightenment) ในคริสต์ศตวรรษที ่ 18 ยุคแสงสว่างทางปัญญา ให้ความสำคัญกับแนวคิดและ
กระบวนการทางวิทยาศาสตร์ และนำากระบวนการทางวิทยาศาสตร์มาใช้อธิบายและพัฒนาเป็นกรอบคิดทางสังคมศาสตร์ เรียก
องค์ความรู้ในยุคน้ีว่าเป็นแนวความคิดแบบสมัยใหม่ (Modernism) แนวความคิดในยุคน้ีเชื่อว่าความรู้ทุกอย่างมีเหตุมีผล สามารถ
เข้าถึงได้ เป็นวัตถุวิสัย (Objective) ในขณะที่แนวความคิดแบบหลังสมัยใหม่ ซึ่งเริ่มต้นถือกำเนิดขึ้นในยุค 1980 มีความเชื่อว่า
ความรู้ทุกอย่างเป็นอัตวิสัย (Subjective) ทุกอย่างล้วนถูกประกอบสร้างขึ้น แนวความคิดในยุคสมัยใหม่ ที่ให้ความสำคัญกับ
แนวคิดและกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ยังมีอิทธิพลต่อการประกอบสร้างแนวคิดที่เกี่ยวของกับมิติเรื่องเพศ โดยเฉพาะอย่างย่ิง
ในช่วงยุคสมัยวิคตอเรียน ในคริสต์ศตวรรษที่ 19 ได้มีการประกอบสร้างกำหนดกรอบคิดเกี่ยวกับเรื่องมิติทางเพศอย่างเข้มงวด  
โดยได้ประกอบสร้างแนวคิดที่กำหนดสร้างพฤติกรรมทางเพศ (Gender Practice) เชื่อมโยงกับหลักการชีววิทยาตามแนวทาง
วิทยาศาสตร์ ซึ่งทำให้มีการกำหนด “ความเป็นชาย” (Masculinity) “ความเป็นหญิง” (Femininity) ตามเพศสรีระ (Sex) เกิดการ
กำหนดแนวคิดทางเพศเป็นแบบสองข้ัว (Binary Concept) ซึ่งทำให้ผู้หญิงมีลักษณะและธรรมชาติด้อยกว่าผู้ชาย และอธิบายการมี
พฤติกรรมที่แตกต่างจากไปจากเพศสรีระ ของกลุ่มคนหลากหลายทางเพศว่าเกิดจากความผิดปกติบางประการ โดยเชื่อมโยงกับ
ความผิดปกติของฮอร์โมนในเชิงวิทยาศาสตร์ ทำให้เกิดการตีตรากลุ ่มคนหลากหลายทางเพศว่าเป็นกลุ ่มคนที่ “ผิดปกติ”        
(ณัฏฐณิชา เหล็กกล้า, 2564, น.86) 
 5. แนวคิด Gender Performativity ของ Judith Butler นักปรัชญาและนักทฤษฎีเฟมินิสต์ชื่อดัง ได้นำเสนอแนวคิดเรื่อง 
“Gender Performativity” ในหนังสือ Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity (1990) ซึ่งเป็นการท้า
ทายแนวคิดด้ังเดิมเกี่ยวกับเพศสภาพ (gender) และเพศวิถี (sexuality) โดยอธิบายว่า เพศสภาพไม่ได้เป็นสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมชาติ



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 309 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

หรือเป็นแก่นแท้ แต่เป็นผลของการแสดงออกซ้ำ ๆ (Performance) ผ่านการกระทำ การพูด และสัญญะต่าง ๆ ในสังคม แนวคิด
สำค ัญของการแสดงออกทางเพศ Gender Performativity 1) Gender ไม ่ได ้ เป็นแก ่นแท้ (Essence) แต่เป ็นการสร้าง 
(Construction) เพศสภาพ (Gender) ไม่ได้เกิดจากธรรมชาติ แต่เป็นผลผลิตของวัฒนธรรม สังคม และบริบททางประวัตศิาสตร์ 
เพศชาย-หญิง หรือบทบาททางเพศไม่ได้ถูกกำหนดตายตัว แต่ถูกสร้างและทำให้ดูเหมือน “ธรรมชาติ” ผ่านการแสดงออกซ้ำ ๆ 2) 
Performativity ต ่างจาก Performance ที่หมายถ ึงการแสดงท ี ่ม ีต ั วแสดง (Actor) ต ั ้ ง ใจแสดง เช ่น การแสดงละคร 
Performativity หมายถึงการแสดงออกโดยไม่รู้ตัว หรือกระทำซ้ำ ๆ จนกลายเป็น “ความจริง” ตัวอย่างเช่น การเดิน ท่าทาง การ
แต่งตัว หรือคำพูดที่สังคมคาดหวังว่าชายหรือหญิงควรมี 3) การแสดงเพศ เป็นสิ่งที่ถูกบังคับ สังคมมีบรรทัดฐานที่กำหนดว่าเพศ
ชายและเพศหญิงควรแสดงออกอย่างไร เช่น ผู้หญิงควรอ่อนหวาน ผู้ชายควรแข็งแกร่ง บุคคลถูกบังคับให้ “เล่นบทบาท” ทางเพศ
ตามที่สังคมคาดหวัง 4) เพศ เป็นกระบวนการซ้ำซ้อน การแสดงซ้ำ ๆ ของบทบาททางเพศที่ถูกสังคมกำหนดเป็นสิ่งที่ทำให้เพศ
สภาพดูเหมือนเป็น “ธรรมชาติ” ตัวอย่างเช่น เด็กผู้ชายที่ถูกสอนให้เล่นของเล่นแบบ “ผู้ชาย” จะถูกทำให้เชื่อว่าเขาเป็นผู้ชายโดย
ธรรมชาติ ท้ังที่สิ่งเหล่าน้ีเกิดจากการปลูกฝังของสังคม (รัฐยุฒิ สิงห์กุล, 2567) 
 
วิธีการดำเนินการวิจัย   
 การวิจัยครั้งน้ี เป็นการวิจัยแบบเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีวิธีการดำเนินการวิจัย ดังน้ี           
 1. แหล่งข้อมูลในการวิจัย ได้แก่ ประกอบด้วย บทความวิจัย วิทยานิพนธ์  รายงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง หนังสือ ตำรา เนื้อหา
เกี่ยวกับ นาฏกรรมไทย ศิลปะการแสดงของไทย นาฏยศิลป์ไทย ละครชุดวาย (ซีรี่ส์วาย) รวมถึง สื่อการแสดงนาฏกรรมไทย 
นาฏยศิลป์ไทย ละครชุดวาย อาทิ ภาพยนตร์ ละคร โฆษณา งานแสดงตัวของผู้แสดงละครชุดวาย งานบันเทิงต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง ใน
ระหว่างปี พ.ศ. 2567-2568 เป็นต้น 
 2. เคร่ืองมือในการวิจัย ได้แก่ ประกอบด้วย 
  2.1 แบบบันทึกข้อมูลงานวิจัยเอกสารที่เกี่ยวข้อง ประกอบด้วยประเด็นสำคัญ คือ ชื่อเรื่อง ผู้วิจัย ปีที่วิจัย วัตถุประสงค์ 
ประชากร เครื่องมือที่ใช้ วิธีดำเนินการ ผลการศึกษา สรุปความคิดสำคัญ และแหล่งที่มา ทั้งน้ี ในการจัดทำเครื่องมือบันทึกข้อมูล
งานวิจัยด้วยการศึกษาโครงสร้างและองค์ประกอบของงานวิจัยที่คัดเลือกมาเป็นประชากรในการศึกษาครั้งนี้ มีการหาคุณภาพ
เครื่องมือ ด้วยการพิจารณาจากแหล่งเก็บข้อมูลโดยตรงมีความสอดคล้องระหว่างชื่อเรื่อง ปัญหา กรอบแนวคิด วัตถุประสงค์ การ
วิจัยมีการวิเคราะห์ข้อมูลที่ถูกต้องเหมาะสม การนำเสนอผลสอดคล้องกับชื่อเรื่อง วัตถุประสงค์ที่ต้ังไว้ 
  2.2 แบบสังเกต คือ ใช้ในการเก็บข้อมูลเก่ียวกับกิจกรรมการแสดงนาฏกรรมไทยและละครชุดวาย รวมถึงการแสดงอื่น ๆ
ที่เกี่ยวข้อง  ตัวแบบสังเกตจะประกอบด้วยรายการของเหตุการณ์ที่ต้องการสังเกต ซึ่งผู้สังเกตจะต้องทำการบันทึกข้อมูลอย่างเป็น
ระเบียบและตามหลักเกณฑ์ที่กำหนดไว้ล่วงหน้า อยู่ในสภาพแวดล้อมที่เป็นธรรมชาติ เพ่ือศึกษาท่าทางและลักษณะการแสดง       
ที่เกิดขึ้นในระหว่างการแสดง และในการใช้งานแบบสังเกต นักวิจัยหรือผู้สังเกตต้องมีความเข้าใจในสิ่งที่ต้องการสังเกตและระบุ
พฤติกรรมหรือกิจกรรมที่ต้องการบันทึกอย่างชัดเจน เพ่ือให้ข้อมูลที่ได้มีความแม่นยำและน่าเชื่อถือ เป็นรูปแบบการสังเกตแบบเปิด
ที่ผู้สังเกตสามารถบันทึกข้อมูลได้ตามสภาพจริง หรือการสังเกตแบบปิดที่มีการกำหนดหมวดหมู่ให้ชัดเจนล่วงหน้า ข้อดีของการใช้
แบบสังเกตคือสามารถเก็บข้อมูลที่เป็นจริงในสภาพแวดล้อมที่เป็นธรรมชาติและสามารถบันทึกพฤติกรรมที่เกิดขึ้น  ประกอบด้วย 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 310 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ชื่อเรื่อง ผู้สร้างสรรค์ วัน/เดือน/ปีที่จัดแสดง วัตถุประสงค์ องค์ประกอบในการแสดง คือ ผู้แสดง บท การแต่งกาย/แต่งหน้า ดนตรี 
เพลง สถานที่ ฉาก รูปแบบ/วิธีการแสดง สรุปความคิดสำคัญ และแหล่งที่มาจากสถานที่จริงและช่องทางสื่อต่าง ๆ 
 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ 1) ข้อมูลปฐมภูมิ เป็นข้อมูลที่ได้จากการชมการแสดง ณ สถานที่จริง และ 2) ข้อมูลทุติยภูมิ
เป็นข้อมูลที่ได้จากการรวบข้อมูลเอกสารต่าง ๆ เอกสารที่เป็นกลุ่มประชากรและ อาทิ หนังสือ ตำรา เอกสารวิชาการ งานวิจัย และ
สื่ออิเล็กทรอนิกส์ที่เกี่ยวข้อง เป็นการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเอง พร้อมการบันทึกรายละเอียดข้อมูลต่าง ๆ คือ 1) ผู้วิจัยดาวน์
โหลดเอกสารงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ จากฐานข้อมูลออนไลน์ของสถาบันการศึกษาต่าง ๆ 2) ศึกษาอ่านหนังสือ ตำรา ต่าง ๆ รวมถึง
งานวิจัยที่ดาวน์โหลดอย่างละเอียด 3) บันทึกข้อมูลลงในแบบบันทึกข้อมูลงานวิจัย/เอกสารที่เก่ียวข้อง 4) สังเกต รับชมการแสดง
นาฏกรรมไทยและละครชุดวาย รวมถึงการแสดงอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง 5) บันทึกข้อมูลลงในแบบสังเกตตามประเด็นที่กำหนดไว้ และ   
6) นำข้อมูลจากแบบบันทึกข้อมูลและแบบสังเกตมาสังเคราะห์ต่อไป 
 4. การวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่ การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ โดยการนำข้อมูลที่ได้จากการการรวบข้อมูลเอกสารต่าง ๆ และ
ข้อมูลจากการสังเกตรับชมการแสดงมาวิเคราะห์ในเชิงเน้ือหา  
 
ผลการวิจัย   
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ได้ ดังน้ี     
 การศึกษาปรากฏการณ์วายที่เกิดขึ้นในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม 
 ผลการวิจัยพบว่า รูปแบบนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม ได้แก่ โขน ละครชาตรี ละครนอก ละครใน การปรากฏของความสัมพันธ์
ระหว่างตัวละครชายที่สามารถตีความได้ในเชิง "วาย"  ซึ่งหมายถึง ความสัมพันธ์ที่มีลักษณะผูกพันทางอารมณ์ ความรัก หรือการ
เสียสละซึ่งกันและกันระหว่างตัวละครชาย โดยไม่จำเป็นต้องอยู่ในลักษณะความรักแบบโรแมนติกหรือทางกายภาพแต่มีความลึกซึ้ง
ในเชิงจิตใจและสัญลักษณ์ที่สามารถเปิดพื้นที่สำหรับการตีความในเชิงความหลากหลายทางเพศ คำว่า “ปรากฏการณ์” มีความ
หมายถึง การสำแดงออกมาให้เห็น (พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2554) เมื่อนำมาใช้ร่วมกับคำว่า “วาย” มีความหมายถึง 
แสดงให้เห็นถึง แนวคิด การแสดงรูปแบบวาย และเมื่อศึกษาร่วมกับบริบทของนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม สามารถจำแนก ดังน้ี 
 1. โครงสร้างบทบาทเพศในนาฏยศิลป์ไทยด้ังเดิม 
 โครงสร้างบทบาททางเพศ คือ ระบบหรือกรอบความคาดหวังทางสังคมที่กำหนดว่าบุคคลเพศต่าง ๆ ควรแสดงออกซึ่ง
พฤติกรรม บทบาท หรือหน้าที่ในลักษณะใด โดยอิงจากเพศกำเนิดหรืออัตลักษณ์ทางเพศ ที่บุคคลนั้นได้รับการระบุหรือเลือกใน
การศึกษาทางสังคมศาสตร์ มานุษยวิทยา และวาทกรรมเกี่ยวกับนาฏกรรม “โครงสร้างบทบาททางเพศ” มีความหมายลึกซึ้งกว่า
การแบ่งเพศชาย-หญิงธรรมดา เพราะเกี ่ยวข้องกับ การแสดงออก การถ่ายทอด การฝึกฝน และการกำหนดบทบาทซ้ำ ๆ              
จนกลายเป็นค่านิยมของสังคม บทบาทเพศชาย มักเป็นตัวละครที่แสดงอำนาจ เช่น พระเอก เจ้าเมือง หรือทหาร โดยท่ารำจะเน้น
ความสง่างาม ความแข็งแรง บทบาทเพศหญิง มักเป็นตัวละครที่แสดงอารมณ์และความอ่อนหวาน เช่น นางเอก นางฟ้า นางสนม 
ฯลฯ โดยท่ารำจะเน้นความอ่อนช้อย นุ่มนวล บทบาทเพศทีไ่ม่ตรงตามเพศกำเนิดในเชิงวายหรือร่วมสมัย อาจถูกนำเสนอผ่านการ
ข้ามเพศ เช่น ชายรำเป็นหญิง หญิงแสดงเป็นชาย หรือชายรำชายในลักษณะโรแมนติก ซึ่งเกิดข้ึนในโครงสร้างของการแสดงที่เปิด
พ้ืนที่ให้เพศวิถีทางเลือก สามารถอธิบายได้ในประเด็นสำคัญที่เกี่ยวข้องกับนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม คือ นาฏกรรมโขน มีรากฐาน



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 311 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

จากพิธีกรรมและราชสำนัก โดยทั่วไปผู้แสดงโขนทุกคนเป็นเพศชาย ไม่ว่าจะรับบทเป็นพระ ยักษ์ ลิง ส่วนตัวนางในอดีตใช้ผู้ชาย
แสดงเช่นกัน ลักษณะเฉพาะน้ีเปิดพ้ืนที่ให้เกิดการ “ข้ามเพศผ่านการแสดง” โดยที่ผู้ชมอาจรับรู้ถึงแรงดึงดูดหรืออารมณ์ร่วมแบบ
วายจากลักษณะของการแสดง เช่น ท่ารำอ่อนช้อยของตัวนางที่แสดงโดยชายหรือการปฏิสัมพันธ์ทางกายภาพระหว่างตัวพระและ
ตัวลิง ตัวยักษ์ หรือตัวพระด้วยกัน ที่บางครั้งสะท้อนสายใยผูกพันเกินกว่าความสัมพันธ์นายบ่าวพ่ีน้อง หรือมิตรสหาย ละคร ละคร
รำไทยแบบดั้งเดิม เช่น ละครใน ละครนอก และละครชาตรี มักมีการแบ่งบทบาททางเพศที่ชัดเจน ได้แก่ บทพระ ตัวละครชาย
หลัก มักเป็นเจ้าชาย เทพ หรือวีรบุรุษ บทนาง ตัวละครหญิงผู้เป็นคู่รัก มักมีลักษณะงดงาม อ่อนหวานทั้งสองบทบาทนี้ พบว่า 
ละครชาตรี ละครนอก แบบด้ังเดิมให้ผู้ชายเป็นผู้แสดง ส่วนละครในแต่เดิมใช้ผู้หญิงแสดงล้วน และบทตัวตลก/ตัวรอง ซึ่งอาจเป็น
ชายหรือหญิงและมักถูกใช้เพ่ือลดทอนบรรยากาศทางอารมณ์ 
 2. การสวมบทบาทข้ามเพศในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม 
 การสวมบทบาทข้ามเพศ คือ ผู้แสดงรับบทบาทเป็นเพศที่แตกต่างจากเพศกำเนิดของตน ซึ่งเป็นที่พบได้อย่างแพร่หลายใน
นาฏกรรมแบบด้ังเดิมของไทย เช่น ผู้ชายแสดงเป็นนางเอก หรือผู้หญิงแสดงเป็นพระเอกในบางบริบท การสวมบทบาทเช่นน้ีมิได้มี
ลักษณะล้อเลียนหากแต่เป็นส่วนหน่ึงของโครงสร้างทางศิลปะที่สร้างความงามและการตีความ องค์ประกอบสำคัญของโครงสร้าง
บทบาททางเพศในละครรำไทยคือ การสวมบทบาทข้ามเพศ คือ ชายแสดงบทหญิง (โดยเฉพาะในโขนและละครหลวงช่วงต้น
รัตนโกสินทร์) หญิงแสดงบทชาย (เช่น ในละครในสมัยพระราชนิยมสมัยรัชกาลที่ 1–4) การแสดงเหล่านี ้ไม่เพียงเป็นผลจาก
ข้อจำกัดทางสังคม (เช่น หญิงห้ามแสดงต่อหน้าคนทั่วไป) แต่ยังกลายเป็นรูปแบบศิลปะเฉพาะที่มีการฝึกฝนอย่างพิถีพิถัน การที่
นักแสดงชายรับบทเป็นหญิงในโขนและละครในอย่างแพร่หลาย ไม่ใช่ด้วยเหตุผลเรื่องเพศ แต่เป็นการฝึกฝนทักษะเฉพาะและเน้น
การสื่อสารอารมณ์ละเอียดอ่อน ทำให้เกิด “ช่องว่าง” ในการตีความเพศที่ลื่นไหล  
 3. การใช้ท่ารำและองค์ประกอบการแสดงเพื่อสื่อความรู้สึก 
 การใช้ท่ารำและอารมณ์ความรู้สึกในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิมสามารถเป็นกลไกสำคัญในการสื่อสาร “ความเป็นวาย” หรือ
ความสัมพันธ์ทางอารมณ์ระหว่างตัวละครเพศเดียวกัน แม้ว่าเนื้อเรื่องอาจไม่ได้ ระบุความสัมพันธ์เชิงโรแมนติกโดยตรง ทว่าการ
ออกแบบท่ารำ องค์ประกอบทางท่วงท่า และการถ่ายทอดอารมณ์สามารถเปิดพื ้นที ่ให้ผู ้ชมร่วมสมัยตีความในมิติของความ
หลากหลายทางเพศได้อย่างชัดเจน โดยสามารถอธิบายประเด็นน้ีได้ ดังน้ี 
  3.1 ท่ารำในฐานะภาษากายสื่ออารมณ์ ท่ารำเป็นภาษากายที่มีระบบและสัญลักษณ์เฉพาะในการถ่ายทอดอารมณ์ เช่น 
ความรัก ความห่วงใย ความเศร้า ความโกรธ และความอาลัย ท่ารำท่ีใช้ในฉากท่ีตัวละครชายมีปฏิสัมพันธ์กันมักประกอบด้วยท่าที่มี
การสัมผัส หรือมีความเคลื่อนไหวร่วมกันที่ให้ความรู้สึกสนิทสนม ซึ่งสามารถตีความในเชิงโรแมนติกได้ อาทิ ภาษาท่า เพื่อแสดง
ความหมายแทนคำพูด, ท่ารำเกี้ยวโดยใช้สายตาและการสัมผัส เช่น ท่าโลมต่าง ๆ การแสดงความรู้สึกผ่านสีหน้า และท่ารำเกี้ยว
ประกอบคำพูด บทเจรจา บทร้องประกอบการแสดง สิ่งเหล่าน้ี หากพิจารณาในเชิงโครงสร้างอารมณ์สามารถสะท้อนถึง “ความ
รัก” หรือ “ความผูกพัน” ที่ลึกซึ้งได้ แม้ไม่ใช้ภาษาพูดในการบรรยาย 
  3.2 การจัดตำแหน่งร่างกายและทิศทางสายตา ในการแสดงท่ารำ ตำแหน่งของร่างกายและทิศทางสายตามีความหมาย
สอดแทรก อาทิ การสบตาอย่างต่อเน่ืองระหว่างตัวละคร ใช้ในการเน้นความสัมพันธ์หรือความเชื่อมโยงที่พิเศษ, การโน้มร่างเข้าหา
กัน หรือการหมุนเวียนรอบตัวอีกฝ่ายขณะรำ สื่อถึงความผูกพันและความใกล้ชิด ทั้งหมดน้ีเมื่อ ประกอบกับเสียงดนตรีและจังหวะ



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 312 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ที่ช้า อ่อนโยน จะยิ ่งขับอารมณ์ความรู ้สึกเชิงรักใคร่ได้ชัดเจน นอกจากนี้ ท่ารำในนาฏยศิลป์ไทยมีความอ่อนช้อยและมีนัย
สัญลักษณ์อย่างมาก โดยเฉพาะ ท่ารำคู่ (รำสองคน) ที่มักปรากฏในการแสดงระหว่างตัวละครชาย ซึ่งอาจเป็นการต่อสู้ หรือฉาก
สนิทสนมกันอย่างอ่อนโยน ในกรณีเหล่านี้พบว่ามีการใช้ “มือแตะไหล่” “ยื่นดอกไม้” หรือ “โอบไหล่” ซึ่งหากนำมาอ่านด้วย
มุมมองสมัยใหม่สามารถตีความได้ว่าเป็นการแสดงความรู้สึกเชิงอารมณ์และผูกพัน 
  3.3 อารมณ์และน้ำเสียงการแสดง การถ่ายทอดความรู้สึกผ่าน สีหน้าและจังหวะรำ เช่น การชะงัก การถอนใจ การ
เหลียวมองซ้ำ สื่อถึงความอาลัยความหว่ันไหว หรือความห่วงหา อารมณ์เหล่าน้ีหากอยู่ในฉากที่ตัวละครชาย–ชายอยู่ด้วยกัน โดย
ไม่มีตัวละครหญิงเข้ามาเก่ียวข้อง มักทำให้ผู้ชม ต้ังข้อสังเกตและตีความความสัมพันธ์น้ันในมิติที่ไม่ใช่เพียงพ่ีน้องหรือผู้ร่วมภารกิจ 
  3.4 เสียงดนตรีประกอบการแสดง ในฉากเหล่านี้มักใช้เสียงวงปี่พาทย์ในจังหวะนุ่มนวล ช่วยเสริมมิติอารมณ์ให้มีความ
ลึกซึ้งย่ิงข้ึน 
  3.5 บทสนทนาและท่าทางการแสดง ที่แสดงความใกล้ชิดเกินระดับมิตรภาพ เช่น การจับมือ พิงกัน หรือนั่งแนบชิด      
ซึ่งโดยธรรมชาติของนาฏยศิลป์ไม่ได้เน้นอารมณ์โรแมนติก แต่ผู้ชมร่วมสมัยสามารถตีความในเชิง “วาย” ได้ 
 4. บทบาทของการแสดงเพศและการลื่นไหลของอัตลักษณ์ทางเพศ 
 ความลื่นไหลของเพศ คือ การที่บุคคลสามารถแสดงหรือรู้สึกถึงอัตลักษณ์ทางเพศของตนได้ในลักษณะที่เปลี่ยนแปลงได้ ไม่
จำกัดอยู่ในกรอบชาย/หญิง หรือเพศเดียวตลอดเวลา การแสดงนาฏกรรมโดยนักแสดงที่รับบทต่างจากเพศสภาพของตน หรือการ
เล่นบทบาทชาย-ชาย หญิง-หญิง ในลักษณะโรแมนติก สามารถสะท้อนการแสดงออกเชิงเพศที่ไม่จำกัด ซึ่งจากการศึกษาพบว่า 
นาฏกรรมไทยโดยเฉพาะในราชสำนัก มีธรรมเนียมที่ นักแสดงชายมักรับบทหญิง โดยเฉพาะในละครสมัยต้นรัตนโกสินทร์ (ร.1–ร.
4) ซึ่งสะท้อนถึงการลื่นไหลของอัตลักษณ์ทางเพศ และเปิดพ้ืนที่ให้การแสดง “ความรู้สึกของผู้ชายต่อผู้ชาย” ปรากฏได้โดยไม่ขัด
ต่อบริบทวัฒนธรรม อาทิ ชายเล่นหญิง ที่แสดงบทรักหรือโศกซึ ่งมีเป้าหมายให้คนดูเชื ่อว่าเป็น “ความรักของหญิงชาย”               
แต่เน่ืองจากเป็นนักแสดงชายทั้งคู่ จึงเกิดความ “คลุมเครือ” ทางอัตลักษณ์ ซึ่งสามารถตีความในเชิงวายได้ 
 5. การแต่งกายและการแต่งหน้า 
 การแต่งกายและการแต่งหน้าในนาฏกรรมไทย นอกจากเป็นองค์ประกอบเพ่ือความงาม สื่อสถานะของตัวละคร ยังทำหน้าที่
เป็น “รหัสทางวัฒนธรรม” ที ่ช่วยสร้างและสื ่อสารบทบาทเพศ รวมทั้งความสัมพันธ์ของตัวละคร  โดยเฉพาะในกรณีที ่มี
ความสัมพันธ์แบบชาย–ชาย หญิง–หญิง หรือความสัมพันธ์ที่มีความคลุมเครือทางเพศ ซึ่งอาจตีความได้ในเชิงวาย การแสดงโขน      
มีการแต่งกายอย่างวิจิตรอลังการด้วยเครื่องแต่งกายที่มีรายละเอียดสูง เช่น เครื่องพระ เครื่องยักษ์ เครื่อง ลิง รวมถึงการสวมศีรษะ 
(หัวโขน) การแต่งหน้าใช้โทนผิวสว่าง เติมสีริมฝีปาก แก้ม และคิ้วเพ่ือเสริมบุคลิกของตัวละครการวิเคราะห์เชิงวาย พบว่า ผู้แสดง
ชายที่แต่งองค์ทรงเครื่องในลักษณะงดงามหรือข้ามเพศ (เช่น แสดงเป็นนาง) ช่วยสร้าง อัตลักษณ์ “ชายในความงามแบบหญิง”       
ซึ่งเป็นหน่ึงในอุดมคติของวัฒนธรรมวาย การแสดงละครชาตรี ละครนอก การแต่งกายด้วยผ้าสไบ ผ้านุ่ง หรือเครื่องแต่งกายแบบ
พื้นบ้าน บางกรณีมีการแต่งหญิง โดยชาย การแต่งหน้าใช้สีสันจัดจ้าน เพื่อเน้นอารมณ์ขันและความสดใสของการแสดง  การ
วิเคราะห์เชิงวาย พบว่าผู้แสดงชายที่แต่งเป็นหญิง หรือมีการประดับประดาในลักษณะเย้ายวนตลก ทำให้เกิดการข้ามเพศที่เปิดช่อง
ให้ผู้ชมมองความงามของผู้ชายในแบบเพศหญิง การแสดงละครใน ใช้ผู้หญิงแสดงล้วน ใช้ชุดไทยโบราณอย่างวิจิตร อาทิ สไบจีบ 
ผ้าทรงสด ผ้าห่มเฉียง การแต่งหน้าเน้น ความงดงามอ่อนหวาน เช่น คิ้วโก่ง แก้มชมพู ริมฝีปากแดง การวิเคราะห์เชิงวาย เมื่อหญิง



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 313 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

แต่งกายและแต่งหน้าแบบชาย (รับบทตัวพระ) ก่อให้เกิดการนำเสนอ “หญิงในบทชาย” ที่สวยงามเกินจริง เป็นภาพที่สร้างความ
กำกวมทางเพศและเปิดพ้ืนที่ให้เกิด “Yuri Reading” หรือการตีความหญิงรักหญิงในเชิงศิลปะ โดยการแต่งกายและการแต่งหน้า
ในนาฏกรรมไทยไม่ใช่เพียงศิลปะภายนอก แต่เป็นเครื่องมือในการสร้างบทบาทเพศ ความสัมพันธ์ ความสัมพันธ์ชาย–ชาย หรือ
หญิง–หญิงจึงมิได้อยู่ในบทละครอย่างเดียว แต่ปรากฏผ่านการใช้เครื่องแต่งกายและการแต่งหน้าอย่างมีความหมาย ทั้งยังสะท้อน
ความเข้าใจและยอมรับความหลากหลายทางเพศที่มีอยู่ในวัฒนธรรมไทยด้ังเดิมอย่างแนบเนียน 
 6. ผู้ชม 
 ในอดีต ผู้ชมคือคนในราชสำนัก หรือชุมชนท้องถ่ิน มีการรับชมในบริบทที่ต่างกัน แต่ในปัจจุบัน การฟ้ืนฟูนาฏกรรมและการ
ตีความใหม่โดยผู้ชมร่วมสมัย โดยเฉพาะผู้ชมกลุ่มเยาวชนและชาว LGBTQ+ ทำให้เกิดมุมองของบทและความสัมพันธ์ในแบบวาย 
การดูโขนรูปแบบพระราม–ทศกัณฐ์ ในฐานะคู่ปรับ–คู่รัก การดัดแปลงบทเป็นรูปแบบ BL บน YouTube  หรือสื่อออนไลน์ต่าง ๆ 
การตอบรับในเชิง “จิ้น” (shipping)  โดยเฉพาะในกลุ่มผู้ชมที่มีพื้นฐานทางวัฒนธรรมร่วมกับวาย เช่น แฟนซีรีส์วาย ผู้ชมที่เป็น
กลุ่มแฟนวายมีบทบาทเป็น “ผู้ร่วมสร้างความหมาย” โดยเฉพาะในโลกออนไลน์ เช่น Twitter และ TikTok ที่มีการแชร์คลิปฉาก
วายจากการแสดงแบบดั้งเดิมพร้อมติดแฮชแท็ก วายหรือ BLงานวิจัยพบว่าผู้ชมวัยรุ่นหญิงและกลุ่ม LGBTQ+ มีแนวโน้มตีความ
ฉากชาย-ชายในนาฏกรรมไทยในลักษณะโรแมนติก หรืออีโรติกมากขึ้นกว่าผู้ชมสูงวัย การวิเคราะห์เชิงวาย มองว่า แม้โขนจะถูก
มองว่า “อนุรักษนิยม” แต่ผู้ชมบางกลุ่มโดยเฉพาะเยาวชนรุ่นใหม่ อาจตีความฉากท่ีตัวละครชายแสดงความใกล้ชิดกันในลักษณะโร
แมนติกได้ ผู้ชมที่เป็น LGBTQ+ หรือแฟนวาย มักเลือกอ่านท่าทาง การสัมผัส หรือความผูกพันของตัวละครชายผ่านอารมณ์และ
ความสัมพันธ์ นอกจากน้ี ผู้ชมสนใจที่จะมีส่วนร่วมในความสนุกสนาน และเปิดกว้างต่อมุขตลกหรือการล้อเลียนเพศ การมีส่วนร่วม
ของผู้ชมทำให้เกิด “พื้นที่ปลอดภัย” สำหรับการแสดงความสัมพันธ์ข้ามเพศในบริบทของความบันเทิง  หรือความนิยมใน “ความ
หล่อของตัวพระ” กลายเป็นจุดเชื่อมโยงกับความนิยมในนักแสดงวายยุคปัจจุบัน ซึ่งผู้ชมให้ความสนใจ ทั้งบุคลิกและความสัมพันธ์
บนเวทีรวมถึงยอมรับการที่ผู้หญิงแสดงบทชาย และมีความสัมพันธ์กับนักแสดงหญิงอีกคน ทำให้ผู้ชมสามารถตีความได้ทั้งในเชิง 
Yuri (หญิงรักหญิง) ด้วยเช่นกัน 
 7. บริบททางวัฒนธรรมและสังคม 
 บริบททางสังคมไทยในอดีตมิได้มีการจัดวางบทบาทเพศอย่างโลกตะวันตก มีพื้นที่ทางศิลปะที่ยอมให้เกิดความลื่นไหลของ
บทบาทและเพศวิถี อาทิ สถานะของ “เกย์” หรือ “กะเทย” มีอยู่ในวัฒนธรรมไทยมาช้านาน และมิได้ถูกปฏิเสธอย่างรุนแรง การ
แสดงในราชสำนักหรือวัด มีข้อจำกัดด้านเพศที่ทำให้เกิดการสลับบทบาท การให้คุณค่ากับความงาม ความภักดี และความอ่อนโยน
ในตัวบุคคล ซึ่งไม่ยึดโยงกับเพศโดยตรง ซึ่งบริบทเหล่าน้ี จึงเป็นปัจจัยสนับสนุนให้ปรากฏการณ์วายสามารถหย่ังรากในนาฏกรรม
ไทยได้อย่างกลมกลืน และช่วยสะท้อนวัฒนธรรมไทยในเรื่องเพศและเพศวิถี   
 ดังนั้น จากการวิจัยยังพบว่า การตีความความสัมพันธ์ในลักษณะวายในนาฏกรรมไทย ไม่ได้เป็นการนำความคิดร่วมสมัยที่
ครอบวรรณกรรมด้ังเดิมเท่าน้ัน แต่มีร่องรอยและหลักฐานของความสัมพันธ์ชาย–ชายที่ถูกบันทึกไว้ในเอกสารโบราณ เช่น กลอน
บทละคร บันทึกการแสดง และตำราศิลปะการละคร ซึ่งบ่งบอกถึงความยืดหยุ่นทางเพศและบทบาทในวัฒนธรรมไทยต้ังแต่อดีต  
 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 314 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

สรุปผลการวิจัย  
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ได้ ดังน้ี 
 เพื่อศึกษาปรากฏการณ์วายที่เกิดขึ้นในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม พบว่า ปรากฏการณ์วาย BL หรือ Boys’ Love ทีเ่กิดข้ึน
ในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม ผ่านมิติต่าง ๆ ได้แก่ โครงสร้างบทบาทเพศ การสวมบทบาทข้ามเพศ การใช้ท่ารำและองค์ประกอบ
การแสดงเพื่อสื่อความรู้สึก บทบาทของการแสดงเพศและการลื่นไหลของอัตลักษณ์ทางเพศ การแต่งกายและการแต่งหน้า ผู้ชม 
และบริบททางวัฒนธรรมและสังคม ดังน้ี 
 1. มิติโครงสร้างบทบาทเพศในนาฏยศิลป์ไทยดั้งเดิม นาฏกรรมไทยดั้งเดิมมีรากฐานจากระบบเพศ โดยแบ่งบทบาทเป็น      
“ตัวพระ” และ “ตัวนาง” อย่างชัดเจน อย่างไรก็ตาม ความชัดเจนน้ีกลับแฝงไว้ด้วยความยืดหยุ่น โดยเฉพาะในทางปฏิบัติด้านการ
แสดง ที่ผู้ชายสามารถแสดงเป็นตัวนาง และผู้หญิงสามารถแสดงเป็นตัวพระ โครงสร้างบทบาทเพศจึงไม่ได้มีลักษณะตายตัว 
หากแต่เปิดให้มีการตีความและแทรกซึมของแนวคิดเพศทางเลือกภายใต้กรอบจารีต 
 2. การสวมบทบาทข้ามเพศในนาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิม มีให้เห็นชัดเจนในการแสดโขน ละครชาตรี ละครนอก โดยเฉพาะใน
ยุคก่อนที่การแสดงจะเปิดให้ผู้หญิงมีส่วนร่วม บทบาทตัวนางจึงตกอยู่ในมือของผู้ชายที่ต้องสวมบทหญิงอย่างสมบูรณ์ ซึ่งกลายเป็น
พื้นที่ให้ผู้ชมจินตนาการถึงความสัมพันธ์ระหว่าง “ชาย” กับ “ชาย” แม้ในความเป็นจริงหนึ่งในนั้นจะเป็นผู้หญิงการสวมบทขา้ม
เพศจึงมิได้เพียงเป็นวิธีทางเทคนิคของการแสดง แต่ยังเปิดพ้ืนที่การรับรู้ทางเพศเพ่ิมข้ึน 
 3. การใช้ท่ารำและองค์ประกอบการแสดงเพื่อสื่อความรู้สึก ท่ารำ ท่วงท่า และภาษาท่านาฏยศิลป์ในการแสดง ช่วยในการ
ถ่ายทอดอารมณ์และความสัมพันธ์อย่างลึกซึ้ง โดยไม่จำเป็นต้องใช้คำพูด การรำคู่ของตัวพระและตัวนาง หรือระหว่างตัวพระกับ   
ตัวพระ ในฉากประคอง กอด หรือจ้องตา ล้วนสามารถถูกตีความโดยผู้ชมได้ ส่วนการแสดงละครมีลักษณะคล้ายกันในการใช้การ
โต้ตอบด้วยท่าทางและเสียงที่เปิดโอกาสให้ผู้ชมสร้างจินตภาพของความสัมพันธ์ระหว่างตัวละครในเชิงอารมณ์และเพศภาวะ 
 4. การแสดงเพศและการลื่นไหลของอัตลักษณ์ทางเพศ การแสดงเพศในนาฏกรรมไทยเป็นสิ่งที่ถูกผลิตและ “แสดงซ้ำ” อย่าง
มีแบบแผนตามแนวคิดของ Butler แต่ในขณะเดียวกัน การแสดงเหล่านี้กลับเปิดให้เกิดการ “ลื่นไหล” ของอัตลักษณ์ทางเพศ 
ตัวอย่างเช่น นักแสดงชายที่แสดงบทตัวนางไม่ได้เพียงแค่แสดงเป็นผู้หญิง แต่ยังแสดงความอ่อนช้อย ความหวาน และความ
อ่อนไหวที่ผู้ชมอาจรู้สึกเชื่อมโยงกับภาพอุดมคติของ “ชายงาม” ในวัฒนธรรมวาย ความลื่นไหลดังกล่าวไม่ได้จำกัดอยู่เฉพาะ           
ตัวผู้แสดง แต่ยังขยายไปยังสายตาและจินตนาการของผู้ชมที่พร้อมจะอ่านความหมายใหม่จากสิ่งที่เห็น 
 5. การแต่งกายและการแต่งหน้า เครื่องแต่งกายของตัวพระและตัวนางมีความประณีตและงดงาม องค์ประกอบดังกล่าวเมื่อ
อยู่บนร่างกายของนักแสดงชาย ยิ่งส่งเสริมให้เกิดภาพของอัตลักษณ์ที่ผสมผสานระหว่างความแข็งแกร่งและความงาม เป็นภาพ
แทนของชายในอุดมคติแบบ “งาม” ซึ่งอยู่ในอุดมคติแบบวายที่ผู้ชมพร้อมจะตอบสนอง 
 6. ผู้ชม กลุ่มผู้ชมในยุคปัจจุบัน โดยเฉพาะกลุ่มแฟนวายทำหน้าท่ีเป็นผู้สร้างความหมายที่มิได้เสพการแสดงแบบเงียบ ๆ แต่
ร่วมวิเคราะห์ ตีความ และส่งต่อความหมายใหม่ผ่านแพลตฟอร์มออนไลน์ เช่น TikTok, Twitter และ YouTube การแชร์ฉาก
สัมผัสระหว่างตัวพระ หรือการเขียนที่แฟนคลับเป็นผู้แต่งขึ้นมาเอง (Fanfic) ที่ใช้โครงเรื่องจากโขนหรือละคร สะท้อนให้เห็นว่า
ผู้ชมกลุ่มน้ีไม่ได้รับชมในฐานะผู้บริโภคเท่าน้ัน หากแต่เป็นผู้ร่วมสร้างวัฒนธรรมวายในพ้ืนที่นาฏยศิลป์ไทย 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 315 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 7. บริบททางวัฒนธรรมและสังคม บริบททางวัฒนธรรมไทยในปัจจุบัน ที่เปิดรับแนวคิดเรื่องความหลากหลายทางเพศมากข้ึน 
ส่งผลให้การตีความนาฏยศิลป์ไทยในมิติใหม่ ๆ กลายเป็นเรื่องที่ยอมรับได้มากขึ้น โดยเฉพาะในแวดวงนักศึกษา ศิลปินร่วมสมัย 
และกลุ่มคนรุ่นใหม่ การแสดงแบบด้ังเดิมจึงมิใช่เพียงมรดกทางวัฒนธรรม แต่ยังเป็นพ้ืนที่ของการสื่อสารอัตลักษณ์ และสร้างพ้ืนที่
ให้กับเสียงของผู้มีเพศภาวะทางเลือกมากย่ิงข้ึน 
 ดังนั้น โดยสรุปงานวิจัยน้ี แสดงให้เห็นว่าปรากฏการณ์วายในนาฏกรรมไทยแบบดั้งเดิมมิใช่สิ่งแปลกปลอม หากแต่เป็นผล
ของกระบวนการตีความซ้ำในบริบทใหม่ ที่มีทั้งโครงสร้างการแสดง เทคนิคทางศิลปะ และผู้ชมร่วมสมัยเป็นตัวผลักดันให้เกิดการ
รับรู้ทางเพศแบบหลากหลาย อันสะท้อนถึงพลวัตของนาฏยศิลป์ไทยในยุควัฒนธรรมร่วมสมัย แม้ว่าวายและนาฏกรรมไทยจะมา
จากบริบทที่แตกต่างกัน แต่ทั้งสองต่างมีจุดร่วมในแง่ของสุนทรียศาสตร์ การเล่นกับเพศสภาพ และบทบาทของผู้ชมในฐานะผู้เสพ
สื่อ เมื่อพิจารณาถึงการเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย ศิลปะทั้งสองแนวนี้อาจยังคงพัฒนาและส่งอิทธิพลต่อกันต่อไป  นอกจากน้ี
ปรากฏการณ์วายในนาฏกรรมไทยแบบดั้งเดิมทำให้เกิดการบรรจบกันระหว่างรูปแบบการแสดงที่เปิดพื้นที่ให้ความสัมพันธ์ชาย-
ชาย และการตีความของผู้ชมร่วมสมัยที่มีแนวโน้มรับรู้เพศอย่างลื่นไหล งานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่า “วาย” มิใช่สิ่งแปลกปลอม 
หากแต่เป็นมิติหน่ึงของนาฏกรรมไทย 
 
การอภิปรายผล 
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถอภิปรายผลการวิจัยได้ ดังน้ี  
 ผลการวิจัยแสดงให้เห็นถึงการดำรงอยู่ของปรากฏการณ์วายในนาฏกรรมไทยแบบดั้งเดิม สะท้อนให้เห็นถึง ความสัมพันธ์
ระหว่าง “ผู้แสดง–ผู้ชม–บริบทสังคม” ซึ่งเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา แม้ศิลปะการแสดงแบบดั้งเดิมจะถูกผลิตขึ ้นในกรอบ
วัฒนธรรมที่มีการจัดระเบียบเพศอย่างเข้มงวด แต่กลับพบว่าภายในเนื้อหาทางศิลปะนั้นยังมี ช่องว่าง ที่เปิดโอกาสให้ผู้ชมในยุค
ร่วมสมัยสามารถสอดแทรกความหมายใหม่เกี่ยวกับความสัมพันธ์แบบชาย–ชาย หรือที่เรียกว่า “วาย” ได้อย่างชัดเจน สอดคล้อง
กับแนวคิดของ Judith Butler เรื่อง “Gender Performativity” หรือ “การแสดงเพศซ้ำซาก” (อธิบายได้ว่า บทบาทของตัวละคร
ในนาฏยศิลป์ไทย เช่น ตัวพระ ตัวนาง มิใช่สิ่งที่กำหนดเพศตามธรรมชาติ แต่เป็นบทบาทที่ถูกสร้างข้ึนและนำเสนอซ้ำผ่านท่วงท่า
การรำ การแต่งกาย และท่าทีของร่างกาย การที่ผู้ชายสามารถแสดงเป็นตัวนาง (หรือในทางกลับกัน) ได้โดยไม่ถูกต้ังคำถามในเชิง
ศีลธรรม สะท้อนถึงความเป็น “การแสดงเพศ” มากกว่าจะเป็น “ตัวตนเพศ” ซึ่งเปิดโอกาสให้ผู้ชมร่วมสมัยที่มีความรู้เกี่ยวกับ
วัฒนธรรมวายสามารถตีความตัวละครเหล่านี้ในลักษณะที่ลื่นไหลทางเพศ (รัฐยุฒิ สิงห์กุล, 2567) รวมถึงปรากฏการณ์วายใน
นาฏกรรมไทยแบบด้ังเดิมสามารถอธิบายและขยายความในเชิงเปรียบเทียบกับลักษณะเฉพาะของซีรีส์วายที่ นุชณาภรณ์ สมญาติ 
(2561, บทคัดย่อ) กล่าวคือ ลักษณะ 6 ประการของซีรีส์วายมีความสอดคล้องกับการนำเสนอในนาฏยศิลป์ด้ังเดิมของไทยในหลาย
ประเด็น ทั้งในด้านความงามแบบอุดมคติ การจำลองความสัมพันธ์ชายรักชายผ่านบริบทวัฒนธรรม การใช้สัญลักษณ์อวัจนภาษา 
และกลวิธีการสื่อสารแบบแฝง ซึ่งสามารถอภิปรายได้เป็นรายประเด็น คือ 1) การขายฝันผ่านตัวละครชายในอุดมคติ กับภาพตัว
พระในนาฏยศิลป์ไทยในซีรีส์วาย ตัวละครชายมักได้รับการออกแบบให้มีลักษณะตรงกับอุดมคติของผู้ชม (ส่วนใหญ่เป็นผู้หญิง) เช่น 
รูปร่างหน้าตาดี สุภาพ อ่อนโยน แต่เข้มแข็ง ซึ่งสอดคล้องอย่างย่ิงกับภาพตัวพระในโขน ละครใน หรือลิเก ที่มักเป็นชายหน้าตาดี 
ผิวขาว แต่งกายงดงาม อ่อนช้อยในการร่ายรำ แต่แฝงไว้ด้วยความกล้าหาญ ความรับผิดชอบ และความโรแมนติกในท่าที การ



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 316 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ออกแบบตัวละครเช่นน้ีคือจุดร่วมระหว่างศิลปะการแสดงด้ังเดิมและซีรีส์วาย ที่มีเป้าหมายในการ “ขายฝัน” ให้ผู้ชมรู้สึกพึงพอใจ 
และ 2) การจำลองความเป็นจริงกับการสร้างฉากความใกล้ชิดในนาฏกรรมซีรีส์วายมักจำลองบริบทที่ยอมรับความรักระหว่างชาย–
ชาย และสร้างสถานการณ์ให้เกิดการใกล้ชิด เช่น พักห้องเดียวกัน บาดเจ็บแล้วต้องดูแลกัน ฯลฯ ในนาฏกรรมไทย แม้จะไม่มีบทที่
แสดงความรักของชายรักชายโดยตรง แต่กลับมีฉาก “ใกล้ชิด” ระหว่างตัวละครชายจำนวนมาก  ตัวละคร “พระเอก” และ          
“ตัวตลกชาย” หรือ “ตัวประกอบชาย” ที่อยู่ร่วมกันหลายฉาก มีการพูดจาหยอกล้อ แตะเน้ือต้องตัว หรือร่วมแสดงในฉากแต่งองค์
ทรงเครื่อง ซึ่งสร้างความใกล้ชิดและแสดงความสัมพันธ์ที่เหนือกว่ามิตรภาพธรรมดา หรือใน “อิเหนา” เช่น ตอนที ่สียะตราแสดง
ความจงรักภักดีและตามติดอิเหนา ก็สามารถวิเคราะห์ได้ว่าเป็นการจำลอง “ชายที่รักชาย” ในบริบททางนาฏกรรม 
 
ข้อค้นพบ หรือองค์ความรู้ใหม่  
 การวิจัยน้ี ได้องค์ความรู้ใหม่ สามารถออกแบบการสร้างสรรค์งานที่เกี่ยวข้องกับวาย ในรูปแบบนาฏกรรมแบบด้ังเดิม ในชื่อ 
“นาฏกรรมวายวิถีไทย” (Thai Queer Performative Aesthetic)  หมายถึง รูปแบบการนำเสนอความสัมพันธ์ระหว่างบุรุษต่อ
บุรุษ (ชาย-ชาย) ที่ปรากฏในนาฏยศิลป์ไทยแบบดั้งเดิมผ่านองค์ประกอบด้านผู้แสดง บทละคร เครื่องแต่งกาย วิธีการแสดง 
โครงสร้างของการแสดงแบบชายล้วนและการตอบรับของผู้ชม ซึ่งแสดงออกท้ังทางตรงและทางอ้อม โดยปรากฏอย่างเป็นธรรมชาติ
ในบริบทวัฒนธรรมไทย โดยไม่จำเป็นต้องอธิบายผ่านกรอบความรักทางเพศแบบตะวันตก โดยมีสาระสำคัญขององค์ความรู้ใหม่ 
ดังน้ี 
 1. การดำรงอยู่ของเพศภาวะทางเลือกในนาฏยศิลป์ไทยแบบด้ังเดิมนาฏกรรมไทยโดยเฉพาะในรูปแบบที่ใช้ผู้แสดงชายล้วน 
เช่น โขน ละครชาตรี ลิเก ได้เปิดพ้ืนที่ให้เพศภาวะทางเลือก 
แสดงออกอย่างลึกซึ้งโดยไม่ขัดกับกรอบวัฒนธรรม เช่น การแสดงความรัก ความห่วงใย หรือความงดงา มของบุรุษในบทบาท
หลากหลาย ท้ังบทพระเอกหรือนางเอกที่ชายสวมบท 
 2. การใช้ “ภาษาวาย” เชิงนาฏกรรม ภาษาท่ารำ การแต่งกาย และบทพูดในละครดั้งเดิมทำหน้าที ่เป็น “ภาษาวายเชิง
นาฏกรรม” ที่ถ่ายทอดความรู้สึก 
ความสัมพันธ์ และบทบาททางเพศในแบบไม่ตรงไปตรงมา อาทิ การแต่งหน้าชายให้ดูงดงามแบบนางฟ้า หรือการที่ตัวละครชาย
ช่วยเหลือกันอย่างอ่อนโยนใกล้ชิด 
 3. โครงสร้างการแสดงแบบชายล้วนคือรากฐานของวัฒนธรรมวายในสื่อร่วมสมัยการวิเคราะห์พบว่า การรับรู้ความสัมพันธ์
ชาย-ชายของผู้ชมในยุคปัจจุบันยังคงได้รับอิทธิพลจากโครงสร้างการแสดง 
ของศิลปะด้ังเดิมที่ไม่มีนักแสดงหญิง แต่แสดงความสัมพันธ์ได้อย่างสมจริง จนผู้ชมสามารถ “อิน” ไปกับบทบาทน้ันได้เช่นเดียวกับ
ลักษณะการ “ขายฝัน” ของซีรีส์วาย (นุชณาภรณ์ สมญาติ, 2564) 
 4. การสื่อสารความสัมพันธ์ชาย-ชายผ่านอวัจนภาษาและสัญลักษณ์ในศิลปะการแสดงไทย การแสดงท่ารำท่ีสื่อความรัก การ
มองตา การประคองตัวละคร หรือการใช้ผ้า เครื่องประดับ สีสัน ล้วนเป็นกลวิธีทางศิลปะที่ช่วย “เล่าเรื่องวาย” โดยไม่จำเป็นต้อง
ใช้คำพูด ตรงกับสิ่งที่ นุชณาภรณ์ (2564) เรียกว่า การใช้อวัจนภาษาแทนวัจนภาษาในซีรีส์วาย 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 317 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ข้อเสนอแนะการวิจัย  
 1. ข้อเสนอแนะในการนำไปใช้ 
  1.1 การสร้างพื้นที่ทางศิลปะเพื่อส่งเสริมความหลากหลายทางเพศ  พบว่า นาฏกรรมไทยแบบดั้งเดิมมีโครงสร้างทาง
วัฒนธรรมที่เอื้อต่อการนำเสนอความสัมพันธ์ระหว่างเพศเดียวกันผ่านรูปแบบการแสดง ตัวละคร และวิธีการสื่อความหมายเช่น 
การแต่งกายที่ไม่จำกัดเพศ การรับบทของนักแสดงชายในบทหญิง หรือการแสดงอารมณ์ผ่านการร่ายรำ จึงควรส่งเสริมให้มีการใช้
เวทีศิลปะเป็นพ้ืนที่ปลอดภัยสำหรับผู้แสดงที่มีความหลากหลายทางเพศ โดยใช้ศิลปะการแสดงไทยเป็นสื่อกลางพัฒนาสื่อการเรียน
การสอนด้านนาฏยศิลป์ที่ครอบคลุมแนวคิดเรื่องเพศวิถี สถาบันการศึกษาและครูผู้สอน 
สามารถประยุกต์ใช้ข้อมูลจากงานวิจัยเพื่อออกแบบบทเรียนเปิดพ้ืนที่ให้เรื่องความหลากหลายทางเพศในนาฏยศิลป์ได้อย่าง
สร้างสรรค์ ไม่ใช่เพียงการเรียนรู้ท่ารำหรือบทละคร แต่รวมถึงการวิเคราะห์มุมมองทางสังคม วัฒนธรรม และเพศภาวะด้วย  
  1.2 สร้างนวัตกรรมการแสดงใหม่บนฐานรากศิลปะไทย โดยศิลปินและผู้ผลิตการแสดงสามารถนำนาฏยศิลป์ไทยแบบ
ด้ังเดิม เช่น โขน ละครใน ลิเก มาผสมผสานกับแนวคิด “วาย” หรือความรักชายรักชาย โดยคงไว้ซึ่งลักษณะโครงสร้างนาฏยศิลป์ 
แต่ปรับบทและการกำกับให้สะท้อนประเด็นทางเพศที่ร่วมสมัย เพื่อดึงดูดผู้ชมรุ่นใหม่และสร้างความสัมพันธ์ กับผู้ชม LGBTQ+ 
อย่างลึกซึ้งย่ิงข้ึน 
 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
  2.1 ควรศึกษาการเปรียบเทียบระหว่าง “ปรากฏการณ์วายในนาฏกรรมไทย” กับ “ซีรีส์วายร่วมสมัย”การวิจัยในอนาคต
ควรศึกษาว่า นาฏยศิลป์ไทยด้ังเดิมมีองค์ประกอบใดที่ตรงหรือแตกต่างจากซีรีส์วาย และมีศักยภาพใดบ้างที่จะพัฒนาให้เป็นพ้ืนที่
ของการแสดงออกทางเพศอย่างเท่าเทียม 
  2.2 ควรศึกษาผลของการใช้การแสดงละครวายในนาฏยศิลป์ต่อทัศนคติของนักเรียน/นักแสดงนาฏยศิลป์ เป็นการวิจัย 
เชิงทดลอง อาจพัฒนาโครงการแสดงหรือการเรียนรู้ที่ใช้เนื้อหาวายเป็นศูนย์กลาง แล้ววัดผลด้านทัศนคติ การเรียนรู้ และความ
เข้าใจต่อความหลากหลายทางเพศ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชนัญชิดา  พลอยพลาย. (2567). ชวนรู้จัก Y-Economy เศรษฐศาสตร์ฉบับวายที่ไปไกลถึงระดับโลก. สืบค้นเมื่อ 3 ธันวาคม 
         2567, จาก https://www.facebook.com/futuretrends.th/posts/business- 
ณัฏฐณิชา เหล็กกล้า. (2564). การเปลี่ยนแปลงวาทกรรมเก่ียวกับความหลากหลายทางเพศในแบบเรียนเพศวิถีศึกษาจาก 
         ความผิดปกติสู่การยอมรับภายใต้พหุวัฒนธรรมที่เป็นเพียงวาทกรรม. วารสารภาษาและวัฒนธรรม, 40(2), 86. 
นุชณาภรณ์ สมญาติ. (2561). ซีรีส์วาย (Y): ลักษณะเฉพาะและการนำเสนอความรักของชายรักชาย. (วิทยานิพนธ์) สาขาวิชา 
  ภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ กรงุเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. (2554). นาฏกรรม. สืบค้นเมื่อ 28 เมษายน 2568, จาก https://dictionary.orst.go.th/  
ภูริตา เรืองจิรยศ และสุรพล วิรุฬห์รักษ์. (2563). นาฏกรรมของคนจีนพลัดถ่ิน. วารสารเซนต์จอห์น, 23(3), 59-60. 
มณิศา วศินารมณ์. (2562). นาฏกรรมกับการปกครอง. สถาบันพระปกเกล้า. 17(1), 120.  



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 318 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

รัฐยุฒิ สิงห์กุล. (2567). แนวคิด Gender Performativity ของ Judith Butler. สืบค้นเมื่อ 29 เมษายน 2568, จาก 
https://nattawutsingh.blogspot.com/2024/11/gender-performativity-judith-
butler.html#google_vignette 

โรงพยาบาลเพชรเวช. (2565). LGBTQ ความหลากหลายที่ต้องเข้าใจ. สืบค้นเมื่อ 10 ธันวาคม 2565, จาก 
         https://www.petcharavejhospital.com/  
สุรพล วิรุฬหร์ักษ์. (2557). นาฏกรรม. วารสารราชบัณฑิตยสถาน, 39(3), 104. 
อมรา กล่ำเจริญ. (2531). สุนทรียนาฏศิลป์ไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
อนุชา พิมพ์ศักด์ิ และโสภี อุ่นทะยา. (2560). SOTUS พ่ีว้ากตัวร้ายกับนายปีหน่ึง การประกอบสร้างอัตลักษณ์เพศนอกกรอบ 
         ในนวนิยายรักวัยรุ่นแนววาย. วารสารการบริหารการปกครอง 6(พิเศษ), 178. 
 
 
 

https://nattawutsingh.blogspot.com/2024/11/gender-performativity-judith-butler.html#google_vignette
https://nattawutsingh.blogspot.com/2024/11/gender-performativity-judith-butler.html#google_vignette
https://www.petcharavejhospital.com/

