
  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 113 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

    
 
 
 
 

บทคัดย่อ  
 การวิจัยน้ี มีวัตถุประสงค์ 1. เพ่ือศึกษาประวัติกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม 
และ 2. เพื่อศึกษากระบวนท่ารำ และรูปแบบฟ้อนกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม  
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีเครื่องมือการวิจัย คือ แบบสัมภาษณ์และแบบสังเกต โดยมีกลุ่มเป้าหมายในการวิจัย จำนวน 7 คน ท่ีมา
จากการเลือกแบบเจาะจง แล้วนำข้อมูลที่รวบรวมได้จากเอกสารต่าง ๆ แบบสัมภาษณ์ และแบบสังเกต มาวิเคราะห์แบบเชิงเน้ือหา 
ผลการวิจัยพบว่า 1) ประวัติกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม เป็นการแสดงศิลปะการ
ฟ้อน (การเต้นรำ) ที่มักจะมีการเล่นกลองยาวประกอบการแสดง โดยในแต่ละการแสดงจะมีการเต้นรำไปตามจังหวะของกลองยาว 
ซึ่งกลองยาวจะเป็นเครื่องดนตรีหลักที่ทำให้การฟ้อนมีพลังและมีชีวิตชีวา ฟ้อนกลองยาวเป็นการแสดงที่ผสมผสานการเต้นรำและ
ดนตรีอย่างกลมกลืน และ 2) กระบวนท่ารำและรูปแบบฟ้อนกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัด
มหาสารคาม พบว่า ชุดการแสดง ผู้แสดงมักจะใส่ชุดพ้ืนเมืองอีสานที่มีสีสันสดใส โดยหญิงสาวจะใส่ผ้าซิ่นลายขิดหรือผ้าพ้ืนเมือง 
และชายจะสวมเสื้อผ้าลายท้องถิ่น การแต่งกายเหล่านี ้สะท้อนถึงความงดงามของวัฒนธรรมอีสาน  โดยท่าฟ้อน จะเน้นการ
เคลื่อนไหวของมือที่นุ่มนวลและเท้าท่ีก้าวไปตามจังหวะดนตรี การฟ้อนมักจะเป็นการเคลื่อนไหวแบบวงกลมหรือแถวเรียงกัน โดยผู้
ฟ้อนจะหันหน้าไปข้างหน้าและเคลื่อนไหวตามกันอย่างกลมกลืน  
 
คำสำคัญ: นาฏยลักษณ์, การอนุรักษ์, ฟ้อนกลองยาว 

การศึกษานาฏยลักษณ์และการอนุรักษ์ท่าฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภบิาล  
อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม 

The Study of Dance and Conservation of Tha Fon Klong Yao Ban Non Phiban  
Kae Dam District Maha Sarakham Province 

 

สุดารัตน์ อาฒยะพันธุ์1*, อัครา มะเสนา2 และศุภวัฒน์ นามปัญญา3 
Sudarat Atayaphan1*, Akra Masena2 and Supawat Nampanya3 

1*อาจารย์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัมหาสารคาม 
2อาจารย์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 

3อาจารย์ คณะศิลปกรรมและวัฒนธรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 
1*Lecturer from the Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University 

2Lecturer from the Faculty of Humanities and Social Sciences Mahasarakham University 
3Lecturer from the Faculty of Fine-Applied Arts and Cultural Science Mahasarakham University 

*Corresponding Author Email: siangshinone@gmail.com 
Received: 30 March 2025  Revised: 17 April 2025   Accepted: 20 April 2025  

 
 
 
 

mailto:siangshinone@gmail.com


  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 114 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

Abstract  
 This research consists purposes were 1. to study the history of the long drums of the villagers of Ban Non 
Phiban Community Ka Dam District Maha Sarakham Province and 2. to study the dance movements and long 
drum dance patterns of the villagers of Ban Non Phiban Community Ka Dam District Maha Sarakham Province. 
This is a qualitative research The research instruments are interviews and observation forms The target group 
of the research is 7 people who were selected purposively. The data collected from various documents, 
interviews and observation forms were then content analysis. The research results found that 1) the history of 
the long drum of the villagers of Ban Non Phiban community Ka Dam district Maha Sarakham province is a 
performance of the art of dancing (dancing) that often includes the playing of a long drum. In each performance, 
there will be dancing to the rhythm of the long drum, which is the main instrument that makes the dance 
powerful and lively. The long drum dance is a performance that combines dance and music harmoniously and 
2) The dance moves and the long drum dance styles of the villagers of Ban Non Phiban community Ka Dam 
district Maha Sarakham province found that the performers usually wear brightly colored Isan local costumes. 
Young women wear khit-patterned sarongs or local fabrics, and men wear local-patterned clothes. These 
costumes reflect the beauty of Isan culture. The dance moves emphasize soft hand movements and feet that 
follow the rhythm of the music. The dance is usually a circular or row-like movement, with the dancers facing 
forward and moving together harmoniously. 
 
Keywords: Dance Symbolism, Preservation, Fon Klong Yao 
 
บทนำ  
 ความเชื่อของชาวอีสานเป็นสิ่งที่ก่อให้เกิดพิธีกรรมต่าง ๆ โดยมีความพยายามท่ีจะติดต่อกับวิญญาณ มีการเซ่นสรวงบวงพลี 
มีการสาธยายเวทมนต์ ผูกสัมผัสเป็นบทร้อยกรอง ขับเห่ จนพัฒนามาเป็นเพลงในพิธีกรรม มีการนำเอาเครื่องดนตรีมาประกอบ
หรือมีการฟ้อนมาช่วยด้วยอีกทางหน่ึง ดนตรีและการฟ้อนของภาคอีสานที่เป็นของด้ังเดิมส่วนใหญ่จึงเป็นการฟ้อนอันเน่ืองมาจาก
พิธีกรรมและฟ้อนเพ่ือความรื่นเริงหลังการเก็บเกี่ยว หรือมีความสำเร็จในการเพาะปลูก (จารุวรรณ ธรรมวัฒน์, 2531) วัฒนธรรม
กลองยาวเดิมใช้ประโยชน์การบรรเลงเพ่ือความสนุกสนานในเทศกาลและงานประเพณีที่แสดงให้เห็นความเป็นอัตลักษณ์เฉพาะตัว
ของท้องถ่ินในภาคตะวันออกเฉียงเหนือเช่น บุญเดือนสี่ บุญผะเหวดมีขบวนแห่ผ้าผะเหวด บุญเดือนหก บุญบั้งไฟมีขบวนแห่บั้งไฟ 
และปราสาทผึ้งแล้วขบวนกลองยาวยังถือเป็นส่วนหน่ึงที่เรียกความสนใจแก่ผู้พบเห็น เพ่ิมความสนุกสนาน ทุกงานบุญที่มีขบวนแห่
จึงมักมีกลองยาวบรรเลงนำขบวนอยู่เสมอ การแสดงกลองยาวในขบวนมีองค์ประกอบที่สำคัญที่ขาดมิได้เลย คือการฟ้อนในขบวน
หรือที่เรียกว่า ฟ้อนกลองยาวที่เป็นการแสดงท่าทางประกอบกับจังหวะกลองในทำนองต่าง ๆ  แสดงออกถึงความสนุกสนานและ
การมีส่วนรวมในขบวนแห่และปรากฏในทุกท้องถ่ิน โดยเฉพาะวัฒนธรรมกลองยาวที่นิยมเล่นในภาคอีสานมีวิวัฒนาการที่แตกต่าง



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 115 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

กันตามยุคสมัย ระยะที่มีการช่วงชิงความเป็นเอกลักษณ์ของแต่ละจังหวัด โดยจังหวัดมหาสารคามก็เป็นอีกจังหวัดหนึ่งที่หยิบยก
กลองยาวข้ึนมาเป็นเอกลักษณ์ในช่วงกระตุ้นปีท่องเท่ียวไทย (สมบัติ ทับทิมทอง, 2544) 
 ศิลปวัฒนธรรมพ้ืนบ้านถือเป็นรากฐานสำคัญของอัตลักษณ์ชุมชน โดยเฉพาะ “การฟ้อนกลองยาว” ซึ่งเป็นรูปแบบการแสดง
พื้นบ้านที่มีความโดดเด่นและแพร่หลายในหลายพื้นที่ของประเทศไทย โดยเฉพาะในภาคอีสาน การฟ้อนกลองยาวไม่ได้เป็นเพียง
กิจกรรมเพ่ือความบันเทิงในงานประเพณีเท่าน้ัน แต่ยังสะท้อนโลกทัศน์ วิถีชีวิต ความเชื่อ และจิตวิญญาณของชุมชนที่สั่งสมผ่าน
การเคลื่อนไหวของร่างกายอย่างมีจังหวะสอดคล้องกับเสียงดนตรีพื้นบ้าน อย่างไรก็ตาม ในยุคปัจจุบันศิลปะการแสดงพื้นบ้าน
จำนวนมากกำลังเผชิญกับภาวะการเลือนหายเนื่องจากอิทธิพลของวัฒนธรรมสมัยใหม่ และขาดการส่งต่อองค์ความรู้จากรุ่นสู่รุ่น 
การศึกษาครั้งนี้จึงมีความสำคัญในการวิเคราะห์ลักษณะเฉพาะทางนาฏยศิลป์ของท่าฟ้อนกลองยาว (นาฏยลักษณ์) และสำรวจ
แนวทางในการอนุรักษ์และสืบทอดศิลปะการแสดงอันทรงคุณค่าน้ีให้คงอยู่ต่อไปอย่างย่ังยืนในบริบทของสังคมไทยร่วมสมัย 
 อีกท้ัง การฟ้อนกลองยาวเป็นศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านที่มีความสำคัญและมีคุณค่าทางวัฒนธรรมของชุมชนไทย โดยเฉพาะใน
พ้ืนที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือซึ่งมีการใช้การฟ้อนกลองยาวในงานบุญประเพณีและกิจกรรมสำคัญต่าง ๆ มาอย่างยาวนาน ท่าฟ้อน
กลองยาวมีลักษณะเฉพาะที่สะท้อนถึงอัตลักษณ์ ความเชื่อ วิถีชีวิต และความสัมพันธ์ของผู้คนในชุมชนกับสิ่งแวดล้อมรอบตัว ทั้งยัง
แสดงออกถึงความรื่นเริง ความสามัคคี และจิตวิญญาณของท้องถ่ิน อย่างไรก็ตาม ด้วยการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมใน
ยุคปัจจุบัน ส่งผลให้การสืบทอดองค์ความรู้ เกี่ยวกับท่าฟ้อนกลองยาวเริ ่มลดน้อยลง และเสี่ยงต่อการสูญหาย งานวิจัยนี้จึงมี
จุดมุ่งหมายเพ่ือศึกษานาฏยลักษณ์ของท่าฟ้อนกลองยาวอย่างเป็นระบบ และรวบรวมแนวทางในการอนุรักษ์องค์ความรู้ดังกล่าวให้
คงอยู ่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่สามารถถ่ายทอดสู่คนรุ่นหลังได้อย่างยั่งยืนและเหมาะสมกับบริบทของชุมชนในยุคปัจจุบัน 
โดยเฉพาะชาวอีสานใช้กลองยาวในขบวนแห่ประเพณีต่าง ๆ เริ่มจากประเพณีที่มีข้ึนในหมู่บ้าน ชาวบ้านก็จะรวมตัวกันนำกลองยาว
มาแสดง เช่น แห่นาค แห่ผ้าป่า แห่สงกรานต์ แห่พระเวส หรืออาจใช้แห่กิจกรรมสร้างสรรค์อื่น ๆ  เป็นวัฒนธรรมบันเทิงของ
ชาวบ้านที่ขาดไม่ได้ ฟ้อนกลองยาวที่เป็นการแสดงท่าทางประกอบกับจังหวะกลองในทำนองต่าง ๆ แสดงออกถึงความสนุกสนาน
และการมีส่วนรวมในขบวนแห่ โดยเฉพาะวัฒนธรรมกลองยาวที่นิยมเล่นในภาคอีสานมีวิวัฒนาการที่แตกต่างกันตามยุคสมัย 
 ดังนั้น จากความสำคัญข้างต้น ผู้วิจัยเล็งเห็นการแสดงกลองยาวและกระบวนท่าฟ้อนกลองยาว ของชุมชนบ้านโนนภิบาล 
อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม ที่มีเอกลักษณ์ของท้องถ่ินและเป็นองค์ประกอบที่สำคัญในขบวนแห่กลองยาว จึงมีความสนใจที่
จะศึกษาประวัติของฟ้อนกลองยาวเพ่ือสร้างสรรค์กระบวนท่าฟ้อนกลองยาว และยังเป็นการอนุรักษ์และสืบสานการฟ้อนกลองยาว
ให้คงเอกลักษณ์ของท้องถ่ินและเพ่ือเป็นการประชาสัมพันธ์ พัฒนาชุมชนท้องถ่ิน อีกท้ัง ยังเป็นการส่งเสริมการออกกำลังกายให้กับ
ชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม  
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
 1. เพ่ือศึกษาประวัติกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม 
 2. เพ่ือศึกษากระบวนท่ารำ และรูปแบบฟ้อนกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม 
 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 116 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

การทบทวนวรรณกรรม 
 การวิจัยน้ี มีวรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง อาทิ ศราวดี ภูชมศรี (2562) ได้ศึกษาวิจัยเรื่องถวยแถน แอ่นฟ้อน : สักการะธรรมเนียม
การฟ้อน บวงสรวงสิ่งศักด์ิสิทธ์ิในความเชื่อชาวอีสาน พบว่า การฟ้อนเพ่ือใช้ในการถวายเป็นเครื่องสักการะสิ่งศักด์ิสิทธ์ิน้ัน เป็นการ
นำ เอาความสวยงามที่แฝงไปด้วยความอ่อนช้อยของท่ารำ โดยได้นำเสนอถึงการแสดง การนอบน้อมถ่อมตนและให้ความเคารพ
สูงสุดต่อสิ่งที่สักการะ โดยมองตามหลักการ ทางนาฏยศิลป์นั้นสามารถวิเคราะห์ถึงปรากฏการณ์ทางสังคมได้ว่า วัฒนธรรมการ  
ฟ้อนเพ่ือถวายสักการะหรือการแสดงความเคารพเป็นอีกหน่ึงธรรมเนียมปฏิบัติ ซึ่งนำมาช่วยในการจัดการกลุ่มคนหรือรวมกลุ่มคน
ให้เป็นหน่ึงเดียว โดยนำนาฏยศิลป์ มาเป็นตัวเชื่อมระหว่างความเชื่อในสิ่งศักด์ิสิทธ์ิและความสามัคคีของประชนชนใน พ้ืนที่ ด่ังที่
จะเห็นได้ว่าท้ังในรูปแบบสิ่งศักด์ิสิทธ์ิในพระพุทธศาสนาหรือสิ่งศักด์ิสิทธ์ิ ที่คนทั่วไปให้ความเคารพนับถือน้ันจะมีการถวายสักการะ
ด้วยการฟ้อนรำเสมอตาม แนวคิดความเชื่อของชาวอีสาน ส่วนสิทธิศักด์ิ จำปาแดง (2561) ได้ศึกษากลองยาวในวิถีวัฒนธรรมของ
ชาวอำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม พบว่า การละเล่นกลองยาวของชาวอำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม เกิดข้ึนมาต้ังแต่ 
โบราณและเล่นสืบต่อรุ่นต่อรุ่นกันมาโดยตลอด จนกระทั่งมานิยมเล่นกันมากเมื่อมี การประกวด กลองยาวในงานประเพณีออนซอน
กลองยาวชาววาปีของดีพ้ืนบ้านเมื่อ ปี พ.ศ. 2539 เป็นต้นมาสภาพปัจจุบันการละเล่นและการแข่งขันทางวัฒนธรรม ที่มีผลกระทบ
ต่อเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม อำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม ด้านการผลิต กลองยาว กลุ่มผู้ผลิตกลองยาว 4 กลุ่ม คือ 
1) นายเที่ยง พิณทะปะกัง 2) กลุ่มผลิตกลองยาวบ้านตลาด 3) กลุ่มผลิตกลองยาวบ้านโคก 4) กลุ่มผลิตกลอง ยาวบ้านจอกขวาง 
การผลิตกลองยาวในยุคแรก ใช้วิธีการผลิตแบบภูมิปัญญาชาวบ้าน คือไม่มีเครื่องจักรมาใช้ในการทำงาน ต่อมาได้พัฒนาโดยการ นำ
เครื่องจักรเข้ามาใช้ ทำให้กลองยาวได้คุณภาพและมาตรฐานมากข้ึนจนเป็นที่ต้องการของ คณะกลองยาว ด้านการแสดงวัฒนธรรม
กลองยาว ปัจจุบันพบว่ามีจำนวนมากกว่า 15 คณะ สำหรับ โอกาสในการแสดงกลองยาวน้ันพอสรุปได้ 2 ลักษณะ คือ แห่นำขบวน
ในงานบุญ หรือ งานประเพณี แห่กัณฑ์หลอน แห่กฐิน แห่ผ้าป่า แห่นาค แห่ในงานรื่นเริงของ  แต่ละท้องถิ่น กับแสดงในโอกาส
ประกวดหรือแข่งขัน โดยเฉพาะงานประเพณี ออนซอนกลองยาวชาววาปีของดี พ้ืนบ้านเป็นประจำทุกปี 
 ดังนั้น จึงสรุปได้ว่า การศึกษานาฏยลักษณ์และการอนุรักษ์ท่าฟ้อนกลองยาว มีความเกี่ยวข้องกับท่าฟ้อนกลองยาวที่มี
องค์ประกอบหลากหลาย อาทิ การใช้มือ เท้า และลำตัวในการแสดงออกถึงความสนุกสนาน ความเคารพต่อธรรมชาติ และการ
สื่อสารกับผู้ชม ซึ่งล้วนสะท้อนวิถีชีวิตและความเชื่อของชุมชน การอนุรักษ์ท่าฟ้อนกลองยาวยังคงอาศัยระบบการเรียนรู้แบบด้ังเดิม 
คือ “การเรียนรู้จากการลงมือทำ” โดยมีผู้เฒ่าผู้แก่และครูภูมิปัญญาเป็นผู้ถ่ายทอดความรู้ อย่างไรก็ตาม ปัจจุบันพบว่าการสืบทอด
เริ่มลดลงเนื่องจากกระแสวัฒนธรรมสมัยใหม่และการขาดแรงจูงใจในหมู่เยาวชน นักวิจัยจึงเสนอแนวทางอนุรักษ์ผ่านการบรูณา
การกับกิจกรรมในโรงเรียน การสร้างเครือข่ายผู้สืบทอด และการจัดกิจกรรมวัฒนธรรมร่วมสมัย เพ่ือให้ท่าฟ้อนกลองยาวยังคงเป็น
มรดกทางวัฒนธรรมที่มีชีวิตและสืบทอดได้อย่างย่ังยืน 
 
 
 
 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 117 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

วิธีการดำเนินการวิจัย  
  การวิจัยครั้งน้ี เป็นการวิจัยแบบเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีวิธีการดำเนินการวิจัย ดังน้ี           

 1. กลุ่มเป้าหมายในการวิจัย ได้แก ่ผู้รู้ หรือผู้เชี่ยวชาญที่เกี่ยวข้องกับการวิจัย จำนวน 7 คน ท่ีมาจากการเลือกแบบเจาะจง  
 2. เคร่ืองมือในการวิจัย ได้แก่ ประกอบด้วย 
   2.1 แบบสัมภาษณ์ (Interview) ประกอบด้วย 3 ตอน คือ ตอนที่ 1 ข้อมูลส่วนบุคคลของผู้ให้การสัมภาษณ์ ตอนที่ 2 
ประเด็นข้อคำถามตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย และตอนที่ 3 ความคิดเห็นและข้อเสนอแนะอื่น ๆ เพิ่มเติม มีลักษณะเป็นแบบ
ปลายเปิด (Open Ended) อีกท้ัง ผู้วิจัยได้นำแบบสัมภาษณ์ไปให้ผู้เชี่ยวชาญช่วยตรวจสอบ กลั่นกรอง จำนวน 3 ท่าน ได้แก่ (1) 
ผู้เชี่ยวชาญด้านภาษา (2) ผู้เชี่ยวชาญด้านโครงสร้างข้อคำถาม และ (3) ผู้เชี่ยวชาญด้านเน้ือหาสาระสำคัญ ตลอดจน ผู้วิจัยได้นำ
แบบสัมภาษณ์ไปทดลอง (Try Out) สัมภาษณ์กับกลุ่มทดลองที่ไม่ใช่กลุ่มเป้าหมายจริง จำนวน 30 คน เพ่ือหาข้อบกพร่อง ข้อแก้ไข 
ข้อเสนอแนะให้แบบสัมภาษณ์มีความถูกต้องและสมบูรณ์มากย่ิงข้ึน   
  2.2 แบบสังเกต (Observation) คือ ผู้วิจัยใช้การสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) และแบบไม่มีส่วน
ร่วม (Non-Participant Observation) เพื่อเฝ้าดูพฤติกรรมของผู้แสดงท่าฟ้อนกลองยาวในสถานการณ์จริง เช่น ขณะซ้อม ขณะ
ขึ้นแสดงในงานประเพณี หรือในกิจกรรมชุมชน การสังเกตครอบคลุมถึงจังหวะการเคลื่อนไหว ท่าทาง ลีลา การจัดขบวน การใช้
อุปกรณ์ประกอบ เช่น กลองยาว ผ้าแพร หรือเครื่องแต่งกาย ตลอดจน บรรยากาศโดยรวมและปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้แสดงกับผู้ชม
และผู้วิจัยจะจดบันทึกรายละเอียดที่เห็นโดยตรง และอาจใช้กล้องวิดีโอหรือภาพถ่ายเพื่อเก็บข้อมูลในเชิงลึก เพื่อนำไปวิเคราะห์
ลักษณะเฉพาะของท่าฟ้อน องค์ประกอบของนาฏยศิลป์ รวมถึงวัฒนธรรมที่แฝงอยู่ในการแสดง จากนั้น  จึงถอดรหัสเชิงนาฏย
ลักษณ์ เช่น การแยกแยะท่าฟ้อนเป็นหมวดหมู่ การจัดลำดับท่ารำ การวิเคราะห์ความหมาย หรือแรงบันดาลใจที่มาจากวิถีชีวิตของ
ชาวบ้านในพ้ืนที่ เป็นต้น 
 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ การเก็บรวบรวมข้อมูลจาก 1) ข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) คือ เป็นข้อมูลที่ได้จากการ
สัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มเป้าหมาย และ 2) ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Data) คือ เป็นข้อมูลที่ได้จากการรวบข้อมูลเอกสารต่าง ๆ 
(Document Research) อาทิ หนังสือ ตำรา เอกสารวิชาการ งานวิจัย และสื่ออิเล็กทรอนิกส์ที่เกี่ยวข้อง เป็นต้น 
 4. การวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่ การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ โดยการนำข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มเป้าหมาย
และการรวบข้อมูลเอกสารต่าง ๆ มาวิเคราะห์ในเชิงเน้ือหา (Content Analysis) 
 
ผลการวิจัย 
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถจำแนกผลการวิจัยได้ ดังน้ี 
 1. ศึกษาประวัติกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม 
 ผลการวิจัยพบว่า การฟ้อนกลองยาวอีสาน เป็นการแสดงศิลปะการฟ้อน (การเต้นรำ) ที ่มักจะมีการเล่นกลองยาว
ประกอบการแสดง โดยในแต่ละการแสดงจะมีการเต้นรำไปตามจังหวะของกลองยาว ซึ่งกลองยาวจะเป็นเครื่องดนตรีหลักที่ทำให้
การฟ้อนมีพลังและมีชีวิตชีวา ฟ้อนกลองยาวเป็นการแสดงที่ผสมผสานการเต้นรำและดนตรีอย่างกลมกลืน และมักจะใช้ในงานบุญ 
งานประเพณี หรือกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการเฉลิมฉลองในภาคอีสาน ซึ่งฟ้อนกลองยาวมักจะมีการเต้นรำในลักษณะที่ม ีการ



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 118 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

เคลื่อนไหวของมือและเท้าไปตามจังหวะที่กลองยาวตี การเต้นรำนี้จะไม่ใช่การเต้นรำที่มีท่าทางซับซ้อนมากนัก แต่จะเป็นการ
เคลื่อนไหวที่ลื่นไหลและมีความสนุกสนานตามจังหวะที่กลองยาวตี ซึ่งกลองยาว เป็นเครื่องดนตรีพื้นบ้านที่มีความสำคัญใน
วัฒนธรรมอีสานมาอย่างยาวนาน โดยเฉพาะในการแสดงเพื่อความสนุกสนานและสร้างความสามัคคีในชุมชน ซึ่งชาวบ้านชุมชน
บ้านโนนภิบาล ก็ได้สืบทอดศิลปะการตีกลองยาวจากรุ่นสู่รุ่นมาต้ังแต่สมัยบรรพบุรุษ โดยกลองยาวในชุมชนน้ี มีความต้ังใจในการ
รวมกลุ่มเพื่อสร้างความรื่นเริงในงานบุญ งานประเพณีต่าง ๆ  ในชุมชน และต่อมา ได้มีการพัฒนาเครื่องดนตรีและการแสดงใหม้ี
ความสนุกสนานยิ่งขึ้น กลุ่มกลองยาวบ้านโนนภิบาลไม่เพียงแต่แสดงในชุมชนเท่านั้น แต่ยังได้รับเชิญไปแสดงในงานสำคัญระดับ
อำเภอและจังหวัด ทำให้ชื่อเสียงของกลองยาวบ้านโนนภิบาลเป็นที่รู้จักกว้างขวางยิ่งขึ้น นอกจากน้ี  ยังถือเป็นกิจกรรมที่ช่วย
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของเยาวชนในชุมชนให้หันมารักและสืบสานวัฒนธรรมท้องถ่ินอีกด้วย ในปัจจุบัน กลองยาวบ้านโนนภิบาลได้
กลายเป็นหนึ่งในเอกลักษณ์ของชุมชนที่มีคุณค่าทั้งทางด้านวัฒนธรรมและสังคม และมีแนวโน้มที่จะพัฒนาต่อเนื่องเพื่อใช้เป็น
สื่อกลางในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน เป็นต้น 
 2. ศึกษากระบวนท่ารำและรูปแบบฟ้อนกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม 
 ผลการวิจัยพบว่า ชุดการแสดง ผู้แสดงมักจะใส่ชุดพื ้นเมืองอีสานที่มีสีสันสดใส โดยหญิงสาวจะใส่ผ้าซิ่นลายขิดหรือผ้า
พ้ืนเมือง และชายจะสวมเสื้อผ้าลายท้องถ่ิน การแต่งกายเหล่าน้ีสะท้อนถึงความงดงามของวัฒนธรรมอีสาน โดยท่าฟ้อน จะเน้นการ
เคลื่อนไหวของมือที่นุ่มนวลและเท้าท่ีก้าวไปตามจังหวะดนตรี การฟ้อนมักจะเป็นการเคลื่อนไหวแบบวงกลมหรือแถวเรียงกัน โดยผู้
ฟ้อนจะหันหน้าไปข้างหน้าและเคลื่อนไหวตามกันอย่างกลมกลืน ฟ้อนกลองยาวอีสานเป็นส่วนหน่ึงของการสืบทอดวัฒนธรรมดนตรี
และการแสดงพื้นบ้านที่มีอายุยาวนาน ฟ้อนกลองยาวไม่เพียงแค่เป็นการแสดงที่ช่วยเพิ่มความสนุกสนาน แต่ยังเป็นการแสดงถึง
ความกลมกลืนระหว่างการดนตรีและการเคลื่อนไหว โดยการแสดงดังกล่าวยังสะท้อนถึงความร่วมมือและการเชื่อมโยงของชุมชน
ในภาคอีสาน ฟ้อนกลองยาวจะใช้ในงานเทศกาลหรือพิธีกรรมต่าง ๆ เช่น งานบุญบั้งไฟ ในงานน้ีจะมีการฟ้อนกลองยาวร่วมกับการ
เล่นกลองยาวเพ่ือเป็นการสักการะและเฉลิมฉลอง งานบุญข้าวประดับดิน ในงานน้ีจะมีการฟ้อนกลองยาวเพ่ือนำความสุขและความ
เจริญรุ่งเรืองมาสู่ชุมชน งานสงกรานต์ ในช่วงเทศกาลสงกรานต์ ฟ้อนกลองยาวมักจะเป็นหนึ่งในกิ จกรรมที่ใช้แสดงออกถึงความ
สนุกสนานและความสามัคคีในชุมชน ฟ้อนกลองยาวจึงถือเป็นการแสดงที่มีความสำคัญและเป็นตัวแทนของศิลปะพ้ืนบ้านอีสานที่
สืบทอดกันมาอย่างยาวนาน 

 
ภาพประกอบที่ 2 ตัวอย่างท่าฟ้อนกลองยาว (ที่มา: สุดารัตน์ อาฒยะพันธ์ุ, 2567) 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 119 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 ฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล เป็นการแสดงศิลปะพื้นบ้านที่มีความโดดเด่นและมีชื่อเสียงในภาคอีสาน โดยเฉพาะในพื้นที่
จังหวัดอุบลราชธานี ที ่บ้านโนนภิบาลในอำเภอตระการพืชผล ฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาลได้รับการยกย่องว่าเป็นหนึ่งใน
สัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมของท้องถ่ิน ซึ่งมีความสำคัญในการแสดงออกถึงความเชื่อและประเพณีของชุมชน 

 
ภาพประกอบที่ 3 สาธิตและต่อกระบวนท่าฟ้อนกลองยาว (ที่มา: สุดารัตน์ อาฒยะพันธ์ุ, 2567) 
 ฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล มีรากฐานจากการผสมผสานระหว่างการฟ้อนรำพื้นบ้านและการเล่นกลองยาว ซึ่งเป็นเครื่อง
ดนตรีพื้นบ้านที่มีเสียงดังและมีพลัง ที่มักจะใช้ในงานบุญ งานประเพณี และเทศกาลต่าง ๆ ฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล เริ่มมี
ชื่อเสียงในช่วงหลายสิบปีที่ผ่านมา โดยเฉพาะในงานบุญบั้งไฟและงานเทศกาลต่าง ๆ ของหมู่บ้าน การฟ้อนกลองยาวในชุมชนน้ีไม่
เพียงแต่เป็นการแสดงความสนุกสนานและความสุข แต่ยังถือเป็นการสักการะสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อขอพรให้หมู่บ้านและชุ มชนได้รับ
ความเจริญรุ่งเรือง และเป็นการสืบทอดวัฒนธรรมและประเพณีของท้องถ่ินไปสู่คนรุ่นหลัง ฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล มีความ
เป็นเอกลักษณ์ที่โดดเด่นและแตกต่างจากฟ้อนกลองยาวในพ้ืนที่อื่น ๆ เพราะจะมีการเคลื่อนไหวที่ร่าเริงและมีท่าทางที่บ่งบอกถึง
ความเชื่อและความศรัทธาของผู้แสดงในหมู่บ้าน 

 
ภาพประกอบที่ 4 ลักษณะการรำและรูปแบบเคร่ืองแต่งกาย (ที่มา: สุดารัตน์ อาฒยะพันธ์ุ, 2567) 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 120 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 เครื่องแต่งกาย ผู้ที่ฟ้อนจะสวมใส่ชุดพื้นเมืองอีสาน เช่น ผ้าซิ่นหรือผ้าพื้นเมือง และเสื้อผ้าพื้นเมือง ซึ่งจะช่วยเสริมใหก้าร
ฟ้อนดูสวยงามและมีสีสันมากย่ิงข้ึน 
 

 
ภาพประกอบที่ 5 รูปแบบเคร่ืองแต่งกายของฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล (ที่มา: สุดารัตน์ อาฒยะพันธ์ุ, 2567) 
 การใช้กลองยาว กลองยาวที่ใช้จะมีลักษณะเป็นกลองขนาดใหญ่ที่ทำจากไม้ท้องถิ่นและใช้หนังสัตว์หุ้มที่ปลายกลองทั้งสอง
ข้าง การตีของกลองยาวจะเป็นจังหวะที่เร็วและแข็งแรง ซึ่งทำให้การฟ้อนมีพลังและมีชีวิตชีวา 
ความสำคัญของฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล ฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล ไม่ได้เป็นแค่การแสดงเพ่ือความบันเทิง แต่ยังเป็นการ
สะท้อนถึงความเป็นอยู่และวัฒนธรรมของคนในชุมชน โดยการฟ้อนกลองยาวจะช่วยให้ผู้คนในชุมชนรวมตัวกัน ทำให้เกิดความ
สามัคคีและเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในหมู่บ้าน  
 นอกจากน้ี ยังเป็นเครื่องมือในการสืบสานและอนุรักษ์ประเพณีด้ังเดิมที่มีมาแต่โบราณ การฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล ยัง
ถือเป็นส่วนหนึ่งของการแสดงออกทางศิลปะที่เป็นเอกลักษณ์ของอีสาน และเป็นการสร้างความภาคภูมิใจให้กับคนในชุมชนและ
ท้องถ่ิน 

 
ภาพประกอบที่ 6 รูปแบบแถวท่าฟ้อนกลองยาว (ที่มา: สุดารัตน์ อาฒยะพันธ์ุ, 2567) 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 121 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล จึงถือเป็นหน่ึงในมรดกทางวัฒนธรรมที่สำคัญของภาคอีสานที่ยังคงได้รับความนิยมและความสนใจ
จากท้ังคนในท้องถ่ินและนักท่องเท่ียว 
 
สรุปผลการวิจัย 
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ได้ ดังน้ี 
 1. เพื่อศึกษาประวัติกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม 
 ผลการวิจัยพบว่า การฟ้อนกลองยาวอีสาน เป็นการแสดงศิลปะการฟ้อน (การเต้นรำ) ที ่มักจะมีการเล่นกลองยาว
ประกอบการแสดง โดยในแต่ละการแสดงจะมีการเต้นรำไปตามจังหวะของกลองยาว ซึ่งกลองยาวจะเป็นเครื่องดนตรีหลักที่ทำให้
การฟ้อนมีพลังและมีชีวิตชีวา ฟ้อนกลองยาวเป็นการแสดงที่ผสมผสานการเต้นรำและดนตรีอย่างกลมกลืน และมักจะใช้ในงานบุญ 
งานประเพณี หรือกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการเฉลิมฉลองในภาคอีสาน ซึ่งฟ้อนกลองยาวมักจะมีการเต้นรำในลักษณะที่ม ีการ
เคลื่อนไหวของมือและเท้าไปตามจังหวะที่กลองยาวตี การเต้นรำนี้จะไม่ใช่การเต้นรำที่มีท่าทางซับซ้อนมากนัก แต่จะเป็นการ
เคลื่อนไหวที่ลื่นไหลและมีความสนุกสนานตามจังหวะที่กลองยาวตี ซึ่งกลองยาว เป็นเครื่องดนตรีพื้นบ้านที่มีความสำคัญใน
วัฒนธรรมอีสานมาอย่างยาวนาน โดยเฉพาะในการแสดงเพื่อความสนุกสนานและสร้างความสามัคคีในชุมชน ซึ่งชาวบ้านชุมชน
บ้านโนนภิบาล ก็ได้สืบทอดศิลปะการตีกลองยาวจากรุ่นสู่รุ่นมาต้ังแต่สมัยบรรพบุรุษ โดยกลองยาวในชุมชนน้ี มีความต้ังใจในการ
รวมกลุ่มเพื่อสร้างความรื่นเริงในงานบุญ งานประเพณีต่าง ๆ  ในชุมชน และต่อมา ได้มีการพัฒนาเครื่องดนตรีและการแสดงใหม้ี
ความสนุกสนานยิ่งขึ้น กลุ่มกลองยาวบ้านโนนภิบาลไม่เพียงแต่แสดงในชุมชนเท่านั้น แต่ยังได้รับเชิญไปแสดงในงานสำคัญระดับ
อำเภอและจังหวัด ทำให้ชื่อเสียงของกลองยาวบ้านโนนภิบาลเป็นที่รู้จักกว้างขวางยิ่งขึ้น นอกจากน้ี  ยังถือเป็นกิจกรรมที่ช่วย
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของเยาวชนในชุมชนให้หันมารักและสืบสานวัฒนธรรมท้องถ่ินอีกด้วย ในปัจจุบัน กลองยาวบ้านโนนภิบาลได้
กลายเป็นหนึ่งในเอกลักษณ์ของชุมชนที่มีคุณค่าทั้งทางด้านวัฒนธรรมและสังคม และมีแนวโน้มที่จะพัฒนาต่อเนื่องเพื่อใช้เป็น
สื่อกลางในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน เป็นต้น 
 2. เพื ่อศึกษากระบวนท่ารำและรูปแบบฟ้อนกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัด
มหาสารคาม พบว่า ชุดการแสดง ผู้แสดงมักจะใส่ชุดพ้ืนเมืองอีสานที่มีสีสันสดใส โดยหญิงสาวจะใส่ผ้าซิ่นลายขิดหรือผ้าพ้ืนเมือง 
และชายจะสวมเสื้อผ้าลายท้องถิ่น การแต่งกายเหล่านี ้สะท้อนถึงความงดงามของวัฒนธรรมอีสาน  โดยท่าฟ้อน จะเน้นการ
เคลื่อนไหวของมือที่นุ่มนวลและเท้าท่ีก้าวไปตามจังหวะดนตรี การฟ้อนมักจะเป็นการเคลื่อนไหวแบบวงกลมหรือแถวเรียงกัน โดยผู้
ฟ้อนจะหันหน้าไปข้างหน้าและเคลื่อนไหวตามกันอย่างกลมกลืน ฟ้อนกลองยาวอีสานเป็นส่วนหน่ึงของการสืบทอดวัฒนธรรมดนตรี
และการแสดงพื้นบ้านที่มีอายุยาวนาน ฟ้อนกลองยาวไม่เพียงแค่เป็นการแสดงที่ช่วยเพิ่มความสนุกสนาน แต่ยังเป็นการแสดงถึง
ความกลมกลืนระหว่างการดนตรีและการเคลื่อนไหว โดยการแสดงดังกล่าวยังสะท้อนถึงความร่วมมือและการเชื่อมโยงของชุมชน
ในภาคอีสาน ฟ้อนกลองยาวจะใช้ในงานเทศกาลหรือพิธีกรรมต่าง ๆ เช่น งานบุญบั้งไฟ ในงานน้ีจะมีการฟ้อนกลองยาวร่วมกับการ
เล่นกลองยาวเพ่ือเป็นการสักการะและเฉลิมฉลอง งานบุญข้าวประดับดิน ในงานน้ีจะมีการฟ้อนกลองยาวเพ่ือนำความสุขและความ
เจริญรุ่งเรืองมาสู่ชุมชน งานสงกรานต์ ในช่วงเทศกาลสงกรานต์ ฟ้อนกลองยาวมักจะเป็นหนึ่งในกิ จกรรมที่ใช้แสดงออกถึงความ



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 122 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

สนุกสนานและความสามัคคีในชุมชน ฟ้อนกลองยาวจึงถือเป็นการแสดงที่มีความสำคัญและเป็นตัวแทนของศิลปะพ้ืนบ้านอีสานที่
สืบทอดกันมาอย่างยาวนาน 
  
การอภิปรายผล  
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถอภิปรายผลการวิจัยได้ ดังน้ี 
 การศึกษากระบวนท่ารำ และรูปแบบฟ้อนกลองยาวของชาวบ้านชุมชนบ้านโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม เป็น
การศึกษาเพื่อที่จะอนุรักษณ์กระบวนท่าฟ้อนกลองยาวของชุมชนที่มีอยู่แล้ว และกำลังจะสูญหายเนื่องจากไม่มีผู้ใดสานต่อ และ
เป็นสมบัติที่มีคุณค่าของชุมชน โดยการนำแนวคิดและทฤษฎีมาวิเคราะห์ในส่วนของกระบวนการศึกษา ประกอบด้วย 1) การนำ
ทฤษฎีการแพร่กระจายทางวัฒนธรรมมาศึกษากระบวนการแพร่กระจายของวงกลองยาวและกระบวนท่ารำในชุมชนบ้านโนนภิบาล
เป็นกรณีศึกษาท่ีน่าสนใจมาก ทฤษฎีน้ีช่วยให้เราเข้าใจถึงวิธีที่วัฒนธรรมถูกถ่ายทอดและเปลี่ยนแปลงผ่านสังคมและระหว่างสังคม
ได้ดีย่ิงข้ึน 2) การนำทฤษฎีสุนทรียศาสตร์มาใช้ในการศึกษากลองยาวของบ้านโนนภิบาล เป็นการใช้กรอบคิดที่เน้นการเข้าใจความ
งามและประสบการณ์ทางอารมณ์ที่เกิดข้ึนจากการแสดงกลองยาว ทฤษฎีน้ีสามารถช่วยเปิดเผยถึงความหมายและผลกระทบทาง
วัฒนธรรมที่กลองยาวมีต่อชุมชนได้อย่างลึกซึ้ง 3) การใช้ทฤษฎีสัญญะวิทยามาศึกษาท่าฟ้อนกลองยาวของบ้านโนนภิบาล เป็นวิธี
ในการค้นหาความหมายและการสื่อสารที่แฝงอยู่ในท่าฟ้อนและการแสดงกลองยาว ทฤษฎีน้ีมุ่งเน้นการศึกษาสัญลักษณ์และวิธีการ
ที่สัญลักษณ์เหล่านั้นถูกใช้เพื่อสื่อสารความหมายในบริบททางวัฒนธรรมของชุมชน ดังนั้น การศึกษานี้สามารถเปิดเผยข้อมูลที่
สำคัญเก่ียวกับฟังก์ชันและการรับรู้ของท่าฟ้อนในสังคมบ้านโนนภิบาล ซึ่งการนำแนวคิดนาฏยลักษณ์มาศึกษาเกี่ยวกับฟ้อนกลอง
ยาวบ้านโนนภิบาลเป็นการใช้กรอบทฤษฎีที่มุ่งเน้นการศึกษาลักษณะเฉพาะของการเต้นรำและการแสดงที่สามารถบ่งบอกถึงความ
เฉพาะเจาะจงของวัฒนธรรมหรือชุมชนน้ัน ๆ นาฏยลักษณ์ไม่เพียงแต่ช่วยให้เข้าใจถึงลักษณะของท่าเต้นเท่าน้ัน แต่ยังรวมถึงการ
แปลความหมายและการสื่อความสำคัญทางสังคมและวัฒนธรรมผ่านท่าทางและการเคลื่อนไหวด้วย คือ 1) การศึกษาลักษณะท่า
ฟ้อน นาฏยลักษณ์จะช่วยให้เราเข้าใจลักษณะของท่าฟ้อนกลองยาวในบ้านโนนภิบาล เช่น ท่าทาง, จังหวะ, การใช้พ้ืนที่ในการเต้น, 
และการประสานงานระหว่างนักเต้น ซึ่งสามารถบ่งบอกถึงค่านิยมและความเชื่อในชุมชน 2) ความหมายและสัญลักษณ์ การศึกษา
ด้วยแนวคิดน้ียังรวมถึงการค้นหาความหมายที่ซ่อนอยู่ในแต่ละท่าฟ้อน ทำให้เข้าใจว่าทำไมชุมชนจึงเลือกใช้ท่าเหล่าน้ีในการแสดง 
และท่าทางเหล่านั้นมีสัญลักษณ์หรือความหมายอะไรที่สำคัญต่อชุมชน 3) การแสดงอัตลักษณ์วัฒนธรรม ท่าฟ้อนอาจสะท้อนอัต
ลักษณ์ของชุมชนผ่านการแสดงที่เป็นเอกลักษณ์ เช่น การเสริมความเข้มแข็งของความเป็นชุมชน การฉลองเทศกาลหรือพิธีกรรมที่
มีความสำคัญ 4) การเชื่อมโยงเรื่องราวและตำนาน บางครั้งท่าฟ้อนอาจมีการเชื่อมโยงกับเรื่องราวหรือตำนานท้องถ่ิน ซึ่งการศึกษา
ท่าฟ้อนเหล่านี้อาจช่วยเล่าเรื ่องราวเหล่านั้นผ่านการเต้นรำได้  สอดคล้องกับจุฑารัตน์ ยิ ่งยง และกฤติกา สอนเสนา (2564) 
การศึกษานาฏยลักษณ์และการอนุรักษ์ท่าฟ้อนกลองยาวเป็นการศึกษาเชิงวัฒนธรรมที่มุ่งเน้นการวิเคราะห์รูปแบบ ท่วงท่า และ
ลีลาการฟ้อนของกลองยาว ซึ่งเป็นศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านที่มีความสำคัญในชุมชนไทย โดยเฉพาะในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของ
ประเทศไทย ที่กลองยาวไม่ได้เป็นเพียงเครื่องดนตรีประกอบการแสดงเท่านั้น แต่ยังเป็นศูนย์กลางของกิจกรรมชุมชนที่แสดงถึง
ความสามัคคี ความสนุกสนาน และการสื่อสารทางวัฒนธรรมในการศึกษานาฏยลักษณ์น้ัน ผู้วิจัยได้วิเคราะห์องค์ประกอบทางการ
ฟ้อนที่สะท้อนเอกลักษณ์ของท้องถ่ิน เช่น ท่วงท่าการเคลื่อนไหวมือ เท้า ลำตัว ไปจนถึงจังหวะการฟ้อนที่สอดคล้องกับเสียงกลอง



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 123 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

และดนตรีฉะน้ัน การศึกษาครั้งน้ี จึงมีคุณูปการต่อการพัฒนาแนวทางในการรักษาและส่งเสริมมรดกทางวัฒนธรรม โดยแนะนำให้มี
การรวบรวมข้อมูลเชิงระบบ การจัดต้ังกลุ่มฟ้อนกลองยาวในระดับชุมชน และการสร้างพ้ืนที่ในการแสดงออกของคนรุ่นใหม่ เพ่ือให้
ศิลปะพ้ืนบ้านประเภทน้ีคงอยู่และพัฒนาไปอย่างย่ังยืน  
 
ข้อค้นพบ หรือองค์ความรู้ใหม่ 
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถจำแนกข้อค้นพบการวิจัยได้ ดังน้ี 
 1. นาฏยลักษณ์ของท่าฟ้อนกลองยาว 
  1.1 องค์ประกอบท่าฟ้อน คือ ท่าฟ้อนกลองยาวของบ้านโนนภิบาลมีลักษณะเฉพาะที่ผสมผสานการเคลื ่อนไหวของ
ร่างกายที่สอดคล้องกับจังหวะกลองยาว โดยมีท่าทางที่สะท้อนถึงวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของชุมชน 
  1.2 การสื่อความหมาย คือ ท่าฟ้อนมีการสื่อสารเรื่องราวผ่านการเคลื่อนไหว เช่น การเลียนแบบกิจกรรมประจำวัน การ
แสดงความเคารพต่อธรรมชาติ และการเฉลิมฉลองในเทศกาลต่าง ๆ 
 2. กระบวนการอนุรักษ์และถ่ายทอด 
  2.1 การถ่ายทอดความรู้ คือ การสืบทอดท่าฟ้อนกลองยาวยังคงดำเนินผ่านการเรียนรู้จากผู้เฒ่าผู้แก่และปราชญ์ชาวบ้าน 
โดยมีการฝึกซ้อมร่วมกันในชุมชนและในงานประเพณี 
  2.2 ความท้าทาย คือ การขาดแคลนผู้สืบทอดรุ่นใหม่และการเปลี่ยนแปลงทางสังคมทำให้การอนุรักษ์ประสบปัญหา 
จำเป็นต้องมีการส่งเสริมและสนับสนุนจากท้ังภาครัฐและเอกชน 
 3. แนวทางการอนุรักษ์และส่งเสริม 
  3.1 การจัดกิจกรรมในโรงเรียน คือ บูรณาการท่าฟ้อนกลองยาวเข้าสู่กิจกรรมการเรียนการสอน เพื่อปลูกฝังความ
ภาคภูมิใจในวัฒนธรรมท้องถ่ินแก่เยาวชน 
  3.2 การจัดงานเทศกาลวัฒนธรรม คือ ส่งเสริมการจัดงานเทศกาลที่เน้นการแสดงท่าฟ้อนกลองยาว เพ่ือสร้างความสนใจ
และการมีส่วนร่วมจากประชาชนทั่วไป 
  3.3 การบันทึกและเผยแพร่ คือ จัดทำสื่อบันทึกท่าฟ้อนในรูปแบบต่าง ๆ เช่น วิดีโอ หนังสือ หรือแอปพลิเคชัน เพ่ือใช้ใน
การเรียนรู้และเผยแพร่สู่สาธารณชน 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย 
 1. ข้อเสนอแนะในการนำไปใช้  
  1.1 ควรมีการฝึกอบรมและการสอน จัดต้ังโรงเรียนหรือชมรมที่มีหลักสูตรเฉพาะเกี่ยวกับการเรียนรู้ท่าฟ้อนกลองยาว ให้
การอบรมโดยผู้ที่มีความเชี่ยวชาญและมีประสบการณ์ เพ่ือรักษาคุณภาพและความเข้าใจที่ถูกต้องในการแสดง 
  1.2 ควรจัดงานและการแสดงสาธารณะ จัดงานประจำปีหรือเทศกาลที่ฉลองและแสดงท่าฟ้อนกลองยาวของบ้านโนน     
ภิบาล เพ่ือส่งเสริมการท่องเท่ียววัฒนธรรมและให้ประชาชนทั่วไปได้เห็นถึงความงดงามของศิลปะนาฏศิลป์ท้องถ่ิน 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 124 

 

Vol.9, No.2 April-June 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
  2.1 วิเคราะห์โอกาสในการพัฒนา “ท่าฟ้อนกลองยาว” เป็นผลิตภัณฑ์วัฒนธรรมเชิงสร้างสรรค์ เช่น การแสดงร่วมสมัย 
  2.2 สำรวจความเป็นไปได้ในการพัฒนาเป็นกิจกรรมส่งเสริมการท่องเท่ียว หรือมรดกทางวัฒนธรรมเชิงเศรษฐกิจ 
 
เอกสารอ้างอิง 
จุฑารัตน์ ย่ิงยง และกฤติกา สอนเสนา. (2564). การศึกษานาฏยลักษณ์และการอนุรักษ์ท่าฟ้อนกลองยาวบ้านโนนภิบาล อำเภอ 
  วาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม. 
จารุวรรณ ธรรมวัฒน์. (2531). ความเชื่อของชาวอีสานและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้อง. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ศราวดี ภูชมศรี. (2562). ถวยแถน แอ่นฟ้อน : สักการะธรรมเนียมการฟ้อน บวงสรวงสิ่งศักด์ิสิทธ์ิในความเชื่อชาวอีสาน. วารสาร 

  ศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 11(1), 187-206. 
สมบัติ ทับทิมทอง. (2544). การเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมกลองยาวในภาคอีสาน. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
สิทธิศักด์ิ จำปาแดง. (2561). กลองยาวในวิถีวัฒนธรรมของชาวอำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม. วารสาร 
  ศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 10(1), 91-109. 
 
 


