
  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 172 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 

บทคัดย่อ  
  งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ 1. เพื่อศึกษาบทบาทหน้าที่ของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี อำเภอเมือง จังหวัด
แม่ฮ่องสอน และ 2. บทบาทหน้าที่ดนตรีของชาวไทใหญ่เพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยว อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน เป็นการวจิัย 
แบบเชิงคุณภาพ มีเครื่องมือในการวิจัย คือ แบบสัมภาษณ์ โดยมีกลุ่มเป้าหมาย จำนวน 26 คน ที่มาจากการเลือกแบบเจาะจง
ทั้งหมด แล้วนำข้อมูลที่รวบรวมได้จากเอกสารต่าง ๆ และแบบสัมภาษณ์ มาวิเคราะห์แบบเชิงเน้ือหา ผลการวิจัยพบว่า 1) บทบาท
หน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี จังหวัดแม่ฮ่องสอนที่มาจากบทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม 
ประเพณี ประกอบด้วย 1.1) บทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี 1.2) ประเพณีแห่จองพารา 1.3) ประเพณี
ล่องผ่องไต 1.4) ประเพณีปอยส่างลอง 1.5) ประเพณีปอยจ่าต่ี และ 2) บทบาทหน้าที ่ดนตรีของชาวไทใหญ่เพื ่อส่งเสริมการ
ท่องเท่ียว อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน ประกอบด้วย 2.1) บทบาทหน้าท่ีดนตรีของชาวไทใหญ่เพ่ือส่งเสริมการท่องเที่ยว 2.2) 
การแสดงฟ้อนดาบ 2.3) การแสดงฟ้อนนก หรือฟ้อนกิงกะหร่า และ 2.4) การแสดงฟ้อนโต คือ การแสดงฟ้อนโตเป็นการแสดงของ
ชาวไทใหญ่ โตในความเชื่อของชาวไทใหญ่คือเป็นสัตว์ป่าหิมพานต์ตามความเชื่อของชาวไทใหญ่ 
 
คำสำคัญ: บทบาทหน้าท่ีของดนตรี, วัฒนธรรม ประเพณี, จังหวัดแม่ฮ่องสอน 
 
Abstract 
 This research consists purposes were 1. to study the role of Shan music in the culture and traditions of 
Mueang District Mae Hong Son Province and 2. to study role of Shan music to promote tourism in Mueang 
District Mae Hong Son Province. This is qualitative research The research instrument is an interview form There 
is a target group of 26 people who were selected specifically. The data collected from various documents and 

บทบาทหน้าที่ของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี จังหวัดแม่ฮ่องสอน 
The Role of Shan Music in Traditional Culture Mae Hong Son Province 

 

เจริญชัย แสงอรุณ1*, วุฒิสทิธิ์ จีระกมล2, สกุณา พันธุระ3, ปยิะนันท์ แนวคำดี4 และมนตรี เนมิน5 

Jarernchai Sangaroon1*, Wutthisit Jeerakamon2, Sakuna Puntura3, Piyanan Nawkamdee4 and Montree Namin5 

1*,2,3,4อาจารย์ ประจำหลักสูตรดุริยางคศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัมหาสารคาม 
2อาจารย์ ประจำหลักสูตรดนตรีศึกษา คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฏมหาสารคาม 

1*,2,3,4Lecturer from Music Program Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Maha Sarakham University 
2Lecturer from Music Education Program Faculty of Education Rajabhat Maha Sarakham University 

Corresponding author E-mail: parn7810@gmail.com  
Received: 14 March 2025        Revised: 27 March 2025        Accepted: 28 March 2025 

 
 
 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 173 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

the interview forms were analyzed content analysis. The research results found that 1) The role of Shan music 
in culture and traditions of Mae Hong Son Province that comes from the role of Shan music in culture and 
traditions consisting of 1.1) The role of Shan music in culture and traditions 1.2) Chong Para Procession Tradition 
1.3) Long Phong Tai Tradition 1.4) Poy Sang Long Tradition 1.5) Poy Cha Ti Tradition and 2) The role of Shan 
music to promote tourism in Mueang District Mae Hong Son Province consisting of 2.1) The role of Shan music 
to promote tourism 2.2)  Sword dance 2.3) Fon Nok or King Kara dance and 2.4) Fon To performance, namely, 
fon to performance is a performance of the Shan people To in the belief of the Shan people is an animal from 
the Himmapan according to the belief of the Shan people. 
 
Keywords: Role of Music, Culture Tradition, Mae Hong Son Province 
 
บทนำ  
 ดนตรี เป็นองค์ประกอบสำคัญของวัฒนธรรมมนุษย์ที่สะท้อนถึงอัตลักษณ์ ความเชื่อ และวิถีชีวิตของกลุ่มชนต่าง ๆ ดนตรี
ของกลุ่มชาติพันธุ์จึงมีบทบาทสำคัญในการธำรงรักษาขนบธรรมเนียมและสืบทอดองค์ความรู้จากรุ่นสู่รุ่น (Blackburn, J., 2020) 
ในบริบทของประเทศไทย จังหวัดแม่ฮ่องสอนเป็นพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ โดยกลุ่มชาติพันธุ ์ไทใหญ่เป็นกลุ่ม
ประชากรหลักที่มีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและดนตรีที่โดดเด่น (Phongphit & Hewison, 2001) 
 ดนตรีไทใหญ่ เป็นองค์ประกอบสำคัญในวิถีชีวิตของชุมชน ไม่เพียงแต่ทำหน้าที่เป็นเครื่องแสดงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม
เท่านั้น แต่ยังมีบทบาทในพิธีกรรม ศาสนา และเทศกาลประเพณีต่าง ๆ เช่น เทศกาลปอยส่างลอง เทศกาลปีใหม่ไทใหญ่ และ
พิธีกรรมทางศาสนาอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา (McIntosh, J., 2018) บทบาทของดนตรีในพิธีกรรมเหล่าน้ีแสดงให้เห็น
ถึงความสัมพันธ์อันแนบแน่นระหว่างเสียงดนตรีกับความเชื่อและวิถีชีวิตของชาวไทใหญ่ ซึ่งได้รับการถ่ายทอดและปรับเปลี่ยนให้
เหมาะสมกับบริบทสังคมปัจจุบัน แม้ว่าดนตรีไทใหญ่จะมีบทบาทสำคัญในด้านวัฒนธรรมและประเพณี แต่ในยุคโลกาภิวัตน์ กระแส
ของดนตรีสมัยใหม่และวัฒนธรรมจากภายนอกได้ส่งผลกระทบต่อการดำรงอยู่ของดนตรีพื้นเมือง ด้วยเหตุนี้ การศึกษาบทบาท
หน้าที ่ของดนตรีไทใหญ่ในบริบทวัฒนธรรมและประเพณีของจังหวัดแม่ฮ่องสอนจึงมีความสำคัญ เพื ่อทำความเข้าใจการ
เปลี่ยนแปลงของดนตรีในชุมชน รวมถึงแนวทางการอนุรักษ์และสืบสานมรดกทางดนตรีให้คงอยู่  
 ปัจจุบันชาวไทใหญ่ ยังคงสืบทอดประเพณี 12 เดือน มีการบรรเลงวงดนตรีตอยอฮอร์น วงกลองก้นยาว วงกลองมองเซิงเพ่ือ
การสืบทอดวัฒนธรรมชาวไทใหญ่ ในประเพณี 12 เดือน ชาวไทยใหญ่เรียกว่า 1) เหลินเจี๋ยง 2) เหลินกํ๋า 3) เหลินสาม 4) เหลินสี่ 
5) เหลินห้า 6) เหลินหก 7) เหลินเจ็ด 8) เหลินแปด 9) เหลินเก้า 10) เหลินสิบ 11) เหลินสิบเอ็ด 12) เหลินสิบสอง (บุษกร บิณฑ
สันต์ และคณะ, 2557) ซึ่งจะมีการแสดงสร้างความรื่นเริงจะมีขบวนแห่ต่าง ๆ ซึ่งจะมีดนตรีประกอบขบวนแห่วงดนตรีตอยอฮอร์น
และวงกลองก้นยาว จะตีในจังหวะครึกครื้น พร้อมกับการตีฆ้องราว หรือที่เรียกว่า มองเซิง นอกจากนั้น ยังมีฆ้องราวแบบเดี่ยว       
มีฆ้องขนาดเล็กไปหาใหญ่ต้ังแต่ 3-7 ใบ หรือเป็นฆ้องราวคู่มีไม้ตีประจำ ฆ้องแต่ละใบอยู่ในราวร่วมกัน ด้านการแสดงก็มีหลากหลาย 
เช่น การรำนกกิงกะหร่า ที่ผู้แสดงจะแต่งกายเลียนแบบนกยูง ก้าโต ก้า หมายถึงออกท่าทาง ส่วนโตเป็นสัตว์ 4 เท้าชนิดหน่ึง หน้า



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 174 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ยาวคล้ายกวาง มีผู้เชิด 2 คนคล้ายกับการเชิดสิงโต การแสดงทั้ง 2 อย่างน้ีอิงมาจากตำนานตอนที่พระพุทธเจ้าเสด็จลงจากสวรรค์
ชั้นดาวดึงส์ สัตว์ต่าง ๆ ล้วนดีใจ แสดงท่าลิงโลดต่าง ๆ ต้อนรับพระองค์ (วีระพงศ์ มีสถาน, 2554) 
 นอกจากดนตรีและการแสดงดังกล่าว งานประเพณีของชาวไทใหญ่ทั้ง 12 เดือน ในปัจจุบันมีวงดนตรีไทใหญ่รูปแบบใหม่ที่มี
อิทธิพลวัฒนธรรมดนตรีตะวันตกเข้ามาผสมผสาน ได้แก่ วงตอยอฮอร์น ซึ่งประกอบด้วยแบนโจ ไวโอลิน หีบเพลงชัก แอคคอเด้ียน 
การเป่าใบไม้ กลองชุดและเครื ่องกำกับจังหวะอื ่น ๆ ประกอบกับเครื่องดนตรีดั ้งเดิมเช่น ตอยอฮอร์น กลองก้นยาว ใช้เล่น
ประกอบการแสดงลิเกจ้าดไต และแสดงงานประเพณีของชาวไทใหญ่ทั ้ง 12 เดือน ความเป็นมาของดนตรีไทใหญ่ในจังหวัด
แม่ฮ่องสอน จากคำบอกเล่าของนักดนตรีไทใหญ่ ก็คือการที่ชาวไทใหญ่ได้นำความรู้ในด้านดนตรีและการแสดงติดตัวเข้ามา ตอน
อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในประเทศไทย บ้างก็มาแต่ตัวก่อนแล้วจึงจัดซื้อเครื่องดนตรีเข้ามาภายหลัง  (วีระพงศ์ มีสถาน, 2544)      
จากความเป็นมาและความสำคัญดังกล่าว จึงนำมาสู่การศึกษาเรื่องบทบาทและหน้าที่ และในด้านวัฒนธรรม ประเพณี ของดนตรี
ไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน เพื่อสร้างความรู้ความเข้าใจในความเป็นมาของดนตรีไทใหญ่เพื ่อให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ พร้อมทั้ง
ตอบสนองความจําเป็นและความต้องการที่จะพัฒนาบทบาทและหน้าที่ของดนตรีไทใหญ่ อีกทั้งยังเป็นการรวบรวมข้อมูลไว้ เพ่ือ
ไม่ให้สูญหายเพ่ือเป็นประโยชน์ในการอนุรักษ์และการเผยแพร่มรดกทางวัฒนธรรมของดนตรีไทใหญ่ในประเทศไทย 
 ดังน้ัน การศึกษาน้ี จึงมุ่งเน้นการวิเคราะห์บทบาทของดนตรีไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน ทั้งในมิติของวัฒนธรรม ประเพณี 
และอิทธิพลที่ได้รับจากปัจจัยภายนอก โดยใช้กรอบแนวคิดทางมานุษยวิทยาทางดนตรี (Ethnomusicology) เป็นแนวทางหลักใน
การศึกษาวิจัย ซึ่งจะช่วยให้เข้าใจถึงความสำคัญของดนตรีต่อชุมชนไทใหญ่ในแง่มุ มต่าง ๆ รวมถึงแนวทางในการส่งเสริมและ
อนุรักษ์ดนตรีพ้ืนบ้านให้คงอยู่ในบริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป 
 
วัตถุประสงค์เพื่อการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาบทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน 
 2. บทบาทหน้าท่ีดนตรีของชาวไทใหญ่เพ่ือส่งเสริมการท่องเท่ียว อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน 
 
การบททวนวรรณกรรม 
  ผู้วิจัยได้รวบรวมแนวคิด ทฤษฎี และวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องเพื่อเป็นข้อมูลพื้นฐานและแนวทางในการวิจัย พบว่า ดนตรี        
ไทใหญ่เป็นองค์ประกอบที่สำคัญของวัฒนธรรมและประเพณีของชุมชนไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน ดนตรีมีบทบาทในการสื่อสาร
คุณค่าทางสังคมและจิตวิญญาณ อีกท้ัง ยังมีส่วนสำคัญในพิธีกรรม ศาสนา และการแสดงศิลปะพ้ืนบ้าน งานวิจัยหลายชิ้นได้ศึกษา
ถึงองค์ประกอบทางดนตรี บทบาทหน้าที่ รวมถึงความเปลี่ยนแปลงของดนตรีไทใหญ่ในบริบทของสังคมไทยปัจจุบัน ดังน้ี 
 1. องค์ประกอบของดนตรีไทใหญ่ 
 ดนตรีไทใหญ่มีเอกลักษณ์ที่แตกต่างจากดนตรีของชนกลุ่มน้อยอื่น ๆ ในภูมิภาคน้ี เครื่องดนตรีหลักที่ใช้ประกอบดนตรีไทใหญ่ 
ได้แก่ “ซึง” (พิณไทใหญ่), “กลองปูจา” และเครื่องเป่า เช่น ปี่ไทใหญ่ (Sakorn, W., 2018) นอกจากนี้ ดนตรีไทใหญ่ยังมีระบบ
เสียงที่เป็นเอกลักษณ์ ซึ่งสะท้อนถึงอัตลักษณ์ทางดนตรีของกลุ่มชาติพันธ์ุไทใหญ่ (Khammai, T., 2019) 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 175 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 2. บทบาทของดนตรีไทใหญ่ในพิธีกรรมและศาสนา 
 ดนตรีไทใหญ่มีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมทางศาสนา โดยเฉพาะพิธีกรรมที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนา เช่น พิธีปอยส่างลอง 
หรือพิธีบวชสามเณรของชาวไทใหญ่ที่ใช้ดนตรีเป็นส่วนหนึ่งของขบวนแห่และการเฉลิมฉลอง (Thongchai, V., 2020) นอกจากน้ี   
ยังมีการใช้ดนตรีในพิธีกรรมเก่ียวกับความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ ซึ่งสะท้อนถึงคติชนวิทยาของชาวไทใหญ่ (Suwan, C., 2017) 
 3. บทบาทของดนตรีไทใหญ่ในเทศกาลและงานประเพณี 
เทศกาลสำคัญของชาวไทใหญ่ เช่น เทศกาลปีใหม่ไทใหญ่ (สงกรานต์ไทใหญ่) และเทศกาลออกพรรษา  ล้วนมีการใช้ดนตรีเป็น
องค์ประกอบสำคัญ ดนตรีถูกใช้เพื่อสร้างบรรยากาศของความสนุกสนานและเชื่อมโยงชุมชนให้เป็นปึกแผ่น ( Jitphakdee, P., 
2021) ในบางเทศกาลดนตรีไทใหญ่ยังทำหน้าที่เป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดตำนานและเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ของกลุ่มชาติ
พันธ์ุ (Chaiwong, K., 2022) 
 4. การเปลี่ยนแปลงและความท้าทายของดนตรีไทใหญ่ในบริบทปัจจุบัน 
 ปัจจุบันดนตรีไทใหญ่ได้รับอิทธิพลจากกระแสโลกาภิวัตน์และการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ดนตรีร่วมสมัยและสื่อดิจิทัลมี
บทบาทมากข้ึน ส่งผลให้ดนตรีพ้ืนบ้านไทใหญ่อาจถูกลดความสำคัญลง (Preecha, S., 2023) อย่างไรก็ตาม มีการเคลื่อนไหวเพ่ือ
ฟ้ืนฟูและอนุรักษ์ดนตรีไทใหญ่ผ่านโครงการทางวัฒนธรรมและการศึกษาภายในชุมชน (Wirat, K., 2023) 
 ดังน้ัน จากการศึกษาวรรณกรรมพบว่า ดนตรีไทใหญ่มีบทบาทสำคัญในชีวิตประจำวันของชุมชนไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน 
ไม่ว่าจะเป็นในบริบทของศาสนา พิธีกรรม ประเพณี หรือการแสดงออกทางวัฒนธรรม แม้จะเผชิญกับความท้าทายในยุคปจัจบุัน 
แต่ดนตรีไทใหญ่ยังคงเป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดอัตลักษณ์และเชื่อมโยงความเป็นไทใหญ่ให้คงอยู่ต่อไป 
 
วิธีการดำเนินการวิจัย  
 การวิจัยครั้งน้ีเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีวิธีการดำเนินการวิจัย ดังน้ี           
 1. กลุ่มเป้าหมายในการวิจัย ได้แก่ จำนวน 26 คน ประกอบด้วย 1) ผู้ประพันธ์เพลงที่มีประสบการณ์มากกว่า 10 ปี จำนวน 
6 คน 2) ผู้เรียบเรียงมีประสบการณ์มากกว่า 10 ปี จำนวน 3 คน และนักดนตรี ศิลปินนักดนตรีไทยใหญ่ทีม่ีประสบการณ์มากกว่า 
10 ปี จำนวน 17 คน ที่มาจากการเลือกแบบเจาะจงทั้งหมด 
 2. เครื่องมือในการวิจัย ได้แก่ ประกอบด้วย แบบสัมภาษณ์ (Interview) ประกอบด้วย 3 ตอน คือ ตอนที่ 1 ข้อมูลส่วน
บุคคลของผู้ให้การสัมภาษณ์ ตอนที่ 2 ประเด็นข้อคำถามตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย คือ เพ่ือศึกษาบทบาทหน้าที่ของดนตรีไท
ใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน และบทบาทหน้าท่ีดนตรีของชาวไทใหญ่เพ่ือส่งเสริมการท่องเที่ยว 
อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน และตอนที่ 3 ความคิดเห็นและข้อเสนอแนะอื่น ๆ เพ่ิมเติม มีลักษณะเป็นแบบปลายเปิด (Open 
Ended) อีกทั้ง ผู้วิจัยได้นำแบบสัมภาษณ์ไปให้ผู้เชี่ยวชาญช่วยตรวจสอบ กลั่นกรอง จำนวน 3 ท่าน ได้แก่ (1) ผู้เชี่ยวชาญด้าน
ภาษา (2) ผู้เชี่ยวชาญด้านโครงสร้างข้อคำถาม และ (3) ผู้เชี่ยวชาญด้านเน้ือหาสาระสำคัญ ตลอดจน ผู้วิจัยได้นำแบบสัมภาษณ์ไป
ทดลอง (Try Out) สัมภาษณ์กับกลุ่มทดลองที่ไม่ใช่กลุ่มเป้าหมายจริง จำนวน 30 คน เพ่ือหาข้อบกพร่อง ข้อแก้ไข ข้อเสนอแนะให้
แบบสัมภาษณ์มีความถูกต้องและสมบูรณ์มากย่ิงข้ึน 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 176 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ การเก็บรวบรวมข้อมูลจาก 1) ข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) คือ เป็นข้อมูลที่ได้จากการ
สัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มเป้าหมาย และ 2) ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Data) คือ เป็นข้อมูลที่ได้จากการรวบข้อมูลเอกสารต่าง ๆ 
(Document Research) อาทิ หนังสือ ตำรา เอกสารวิชาการ งานวิจัย และสื่ออิเล็กทรอนิกส์ที่เกี่ยวข้อง เป็นต้น 
 4. การวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่ การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ โดยการนำข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มเป้าหมาย
และการรวบข้อมูลเอกสารต่าง ๆ มาวิเคราะห์ในเชิงเน้ือหา (Content Analysis)  
 
ผลการวิจัย  
  การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถจำแนกผลการวิจัยได้ ดังน้ี  
 1. การศึกษาบทบาทหน้าที่ของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน 
 ผลการวิจัยพบว่า บทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี จังหวัดแม่ฮ่องสอนที่มาจากบทบาทหน้าที่ของ
ดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี ผู้วิจัยสามารถจำแนกผลได้ ดังน้ี 
  1.1 บทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี  
  ประเพณีปอยกองโหล คือ ประเพณีปอยกองโหล คือประเพณีงานจุดฟืนในวันข้ึน 15 ค่ำเดือน 3 เป็นฤดูถวายไม้โหลหรือ
ฟืน ข้ันตอนและวิธีการจัดงานงานก้องโหลจัดในเดือนกุมภาพันธ์เป็นช่วงที่มีอากาศหนาวเย็นชาวบ้านนิยมจัดงานกองโหล เป็นพิธี
ถวายฟืนเป็นพุทธบูชามีนัยว่าให้พระพุทธเจ้าได้ผิงไฟคลายหนาวจัดขึ้นทั่วไปตามวัดชาวไทใหญ่ ชาวบ้านจะจัดหาไม้ฟืน บ้านละ
ท่อนสองท่อนมารวมกันที่วัดร่วมพิธีการทำบุญถวายกองโหลคือ เอาไม้เน้ืออ่อนนำมาก่อฐานสี่เหลี่ยมคอกหมูปลายแหลมข้ึนไปเป็น
ยอดเจดีย์มีฉัตรเป็นยอดเป็นฉัตรห้าชั้นประดับด้วยดอกจากจ่ายอดเจดีย์ทำด้วยไม่แปกคือไม้สนที่จุดติดไฟง่ายนำไม้ไผ่มาขัดราชวัติ 
ทั้งสี่มุม ปักหน่อกล้วยและหน่ออ้อย พอเวลากลางคืนหลังจากทำพิธีถวายพระเสร็จแล้ว จะนำน้ำมันมาราดจนทั่วแล้วจุดไฟถวาย
เป็นพุทธบูชาบางหมู่บ้านจะเผากองโหลโดยใช้บ้องไฟม้าล่อ เมื่อจุดม้าไฟแล้ว ม้าไฟจะว่ิงไปตามเส้นลวดไปชนสายชนวนที่ก้องโหล
ไฟนั้น จะพุ่งเข้าหาก้องโหลที่ราดด้วยน้ำมันไฟก็จะลุกโชติช่วงมีการประโคมด้วยเสี ยงกลองกันยาวอย่างครึกครื้นเพื่อให้ผู้คนที่มา
ร่วมงานสนุกสนาน จะใช้กลองก้นยาว จะมีเครื่องดนตรีคือ กลองก้นยาว ฆ้องราวและฉาบเป็นดนตรีหลัก โดยใช้จังหวะที่สนุกสนาน
ที่ใช้ในการตีประโคมในงานปอยกองโหล (ประเสริฐ ประดิษฐ์, สัมภาษณ์)  
  1.2 ประเพณีแห่จองพารา 
  ประเพณีแห่จองพาราเป็นการแห่จองพาราหรือจองเข่งต่างส่างปุ๊ด จัดข้ึนในวัน ข้ึน 13 หรือ 14 ค่ำเดือน 11ชาวไทยใหญ่
จะทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้แก่ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว ในรอบปีที่ผ่านมา โดยจะกระทำกัน ต้ังแต่ ข้ึน 1 ค่ำ เหลินสิบเอ็ด จนถึง ข้ึน 15 ค่ำ 
เพราะชาวไทยใหญ่มีความเชื่อว่า ผู้ที่ได้ล่วงลับไปแล้ววิญญาณจะสามารถรับส่วนบุญที่ผู้อยู่ภายหลังอุทิศส่วนกุศลให้  โดยจะทำ
พร้อมกันทั้งหมู่บ้าน ความหมายคือถ้าบ้านไหนมีผู้ตายในรอบปีที่ผ่านมาก็จะทำโดยญาติพี่น้องไม่ว่าจะอยู่ที่ใดก็จะมากันโดยมาก
หากมีญาติพี ่น้องที ่อยู่ไกล ๆ มักจะทำตอนใกล้วันขึ ้น 15 ค่ำ ของเหลินสิบเอ็ด โดยนำจองพาราของแต่ละชุมชนในเขตเมือง
แม่ฮ่องสอนหรือหมู่บ้านนอกเขตเทศบาลเมืองแม่ฮ่องสอนและหน่วยงานราชการเข้าร่วมในขบวนแห่จองพารา ซึ่งในอดีต ไม่มีการ
แห่จองพารา มาจัดในสมัยที่ นายอนันต์ วงศ์วานิช และนายสุเทพ นุชทรวงในสมัยที่ดำรงตำแหน่งนายกเทศมนตรีเมืองแม่ฮ่องสอน 
นับจากนั้นก็ปฏิบัติสืบต่อกันเรื่อยมาถือว่าเป็นการส่งเสริมการท่องเที่ยว โดยในขบวนจะมีการแสดงต่าง  ๆ ได้แก่ 1) การรำนกกิง



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 177 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

กะหล่าตามจังหวะกลองกันยาว 2) มีขบวนฟ้อนรำกลองมองเชิงจะเป็นกลุ่มเด็กสาว แต่งชุดไทใหญ่อย่างสวยงาม 3) การแสดงก้า
ลายเป็นการฟ้อนรำที่ประยุกต์จากลีลาการต่อสู้ด้วยมือเปล่ามาเป็นการร่ายรำท่ีอ่อนช้อยสวยงามจะมีผู้ชายร่ายรำกันเป็นกลุ่มเป็น
หมู่เข้ากับจังหวะกลองมองก้นยาว 4) การแสดงก้าแลวเป็นขบวนการฟ้อนดาบซึ่งประยุกต์มาจากการฟันดาบหรือลายแล้ว จากที่
เคยใช้เป็นแม่ไม้การต่อสู้ป้องกันตัวที่มีลีลากระฉับกระเฉงว่องไวดุดันมาเป็นลีลาการรำที่อ่อนช้อยเพื่อแสดงลักษณะวัฒนธรรม
ประจำชนชาติ 5) การแสดงฟ้อนม่านศิลปะการร่ายรำแบบท้องถ่ินผสมผสานกับการแสดงดนตรีพ้ืนบ้านวงตอยอฮอร์นของจังหวัด
แม่ฮ่องสอน 6) การแสดงก้าโต สัตว์สมมุติในป่าหิมพานต์ มีการร่ายรำประกอบดนตรีกลองกันยาว 7) การแสดงก้าปั่นก่อง ซึ่งเป็น
ศิลปะการร่ายรำตามจังหวะกลองก้นยาวที่ดีตามแบบฉบับในรัฐฉาน 8) การแสดงกลองมองเชิงเป็นศิลปะการร่ายรำตามจังหวะ
กลอง (ประเสริฐ ประดิษฐ์, สัมภาษณ์) 
  1.3 ประเพณีล่องผ่องไต 
  ประเพณีล่องผ่องไตหรือประเพณีลอยกระทงของชาวไทใหญ่ การจัดงานระยะเวลาการจัดกิจกรรมนิยมจัดกิจกรรมใน
ช่วงเวลาวันข้ึน 13-15 ค่ำเดือน 12 ลอยกระทงบูชาพระอุปคุตในวันเพ็ญเดือน 12 ในช่วงเช้ามืด แต่ปัจจุบันมีการลอยกระทงตอน
กลางคืนหลังเท่ียงวันในวันเวลาเดียวกันกับการลอยกระทงทั่วไป ล่องผ่องไต เป็นคำเรียกขานชื่อพิธีหน่ึงที่ผู้เฒ่าผู้แก่ของชาวไตใน
อดีตได้นำพาลูกหลานปฏิบัติในวันเพ็ญเดือน 12 ล่องผ่องไตจึงเป็นพิธีหน่ึงที่มีความหมายว่าการลอยสิ่งที่ลอยน้ำได้หรือลอยแพ ล่อง
ผ่อง คล้ายพิธีลอยกระทงของชาวไทย แต่ล่องผ่องไตกับพิธีลอยกระทงนั้นมาจากความเชื่อที่แตกต่างกันชาวไทใหญ่ ล่องผ่องเพ่ือ
บูชาพระอุปคุต ตามความเชื่อในพุทธประวัติซึ่งปรากฏในคัมภีร์ไทใหญ่ ตำนานลอยกระทงของชาวไทยน้ันเกิดข้ึนในสมัยกรุงสุโขทัย
มีความเชื่อเกี่ยวกับการสะเดาะเคราะห์และคารวะโทษแด่เจ้าแม่คงคาหากเป็นโคมลอยและโคมแขวนเป็นการอุทิศสักการะบู ชา
พระมหาบรมเดศาธาตุจุฬามณีในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ในวันเพ็ญเดือน 11 ชาวไทใหญ่ จะมีพิธีล่องผ่องไตเพื่อบูชาพระอุปคุตใน
มหาสมุทรโดยจัดทำเป็นแพใหญ่ในอดีตใช้ไม้น่ันเป็นแพ ปัจจุบันนิยมใช้ไม้ไผ่ที่มีน้ำหนักเบาจัดทำซุ้มปราสาทหรืออุโบสถด้วยวัสดุ
เบามีม่านประดับตกแต่งด้วยกระดาษฉลุเป็นลายเครือเถาหรือหมอกนอนเคอ สมมุติเป็นวัดของพระอุปคุตมี 4 มุขตรงกลาง
ปราสาทใส่เครื่องอัฐบริขารสำหรับพระภิกษุสามเณรมีจีวรบาตรถ้วยจานชามเข็มไหมพร้อมด้วยเครื่องไทยธรรม 1 ชุดครั้นถึงเวลา
เช้ามืดของวันข้ึน 15 ค่ำเดือน 12 นิมนต์พระภิกษุสงฆ์ 1 รูปไปยังริมฝั่งแม่น้ำอันเป็นสถานที่ทำบุญรับไตรสรณคมสมาทานศีลเสร็จ
แล้วกรวดน้ำรับพร จากน้ันเจ้าภาพก็นำแพหรือผ่องลงน้ำ เจ้าภาพอาจตัดเล็บมือเล็บเท้าลงในแพ พร้อมกับใส่เงินเหรียญ เสร็จแล้ว
ต้ังอธิษฐานบูชาพระอุปคุต ขอให้มีโชคลาภอยู่ดีมีสุข สุขภาพร่างกายแข็งแรง แล้วปล่อยลอยแพตามน้ำ เป็นอันเสร็จพิธี ประเพณี
ลอยกระทงในจังหวัดแม่ฮ่องสอนสมัยก่อนมักจัดที่บริเวณหนองจองค้าหาก แต่เป็นกระทงใหญ่ซึ่งเป็นการลอยถวายพระอุปคุตตรง
ข้ามกับความเชื่อของชาวไตล้านนาและชาวไทยที่เป็นการขอขมาต่อเจ้าแม่คงคาหรือลอยเคราะห์ส่งเคราะห์ปัจจุบันสำนักงาน
เทศบาลเมืองแม่ฮ่องสอนได้จัดงานลอยกระทงข้ึนเป็นประจำทุกปีเพ่ือให้ประชาชนในเขตเทศบาลได้มีโอกาสทำบุญลอยกระทงและ
สนุกสนานรื่นเริงตามความเชื่อที่ผสมผสาน ขบวนแห่มีการตีกลองก้นยาวครึกครื้น กลองก้นยาวจะเป็นดนตรีหลักที่ใช้ในการตี
ประโคมในงานปอยต่าง ๆ มีขบวนแห่การรำนกและการรำโต ตลอดเส้นทาง 
  1.4 ประเพณีปอยส่างลอง 
  ประเพณีปอยส่างลองคือประเพณีที่ยิ่งใหญ่ของชาวไทยใหญ่ถือว่า เป็นประเพณีสำคัญที่สุดจัดอยู่ในช่วงเดือน 4 ปราย
เดือนมีนาคมไปจนถึงต้นเดือนเมษายน ประเพณีปอยส่างลองเกิดจากศรัทธายึดมั่นในบวรพุทธศาสนาอย่างมั่นคงของชาวไทใหญ่ซึ่ง



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 178 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ถือว่าการที่กุลบุตรสามารถอุทิศตนบรรพชาอุปสมบทในพุทธศาสนาเป็นผู้มีบุญอันยิ่งใหญ่เจ้าภาพจะยอมเสียสละสิ่งของเงนิทอง 
เพ่ือสนับสนุนให้กุลบุตรได้มีโอกาสพบกับอริยทรัพย์ในทางพระพุทธศาสนาคือการบรรพชาเสียสละลาภยศสรรเสริญสุขมุ่งดำเนิน
ตามอริยมรรคเส้นทางไปสู่พระนิพพานเป็นการเลียนแบบเหตุการณ์ตามพุทธประวัติ ปอยส่างลองในจังหวัดแม่ฮ่องสอนยุคสมัยน้ีจัด
เพียง 3 วัน คือ วันแรก รับส่างลองจะแต่งตัวสำรองที่วัด ก่อนหน้าวันรับส่างลอง จะเป็นพิธี ปลงผมช่วงเช้าประมาณ 4:00 น ถึง 
5:00 น ส่างลองจะข้ึนมาแต่งตัวที่วัดพอเสร็จจะมีการขอขมาพระสงฆ์ ขอขมาพระสงฆ์เสร็จก็ลงมาจากวัดแล้วมีการแห่ส่างลองรอบ
วัด 3 รอบ โดยมี เครื่องดนตรีกลองก้นยาว ฆ้อง ฉาบ ร่วมบรรเลงในขบวนพอแห่เสร็จ ส่างลองก็จะขึ้นมาขอขมาพระสงฆ์ที่มี
บรรดาศักดิ์ในจังหวัดนั้นๆ เสร็จแล้วก็มาขอขมาต่อศาลเจ้าเมือง ช่วงบ่ายก็จะมีการแห่ไปตามบ้านญาติตามชุมชนต่างๆ เครื่อง
ดนตรีกลองก้นยาว ฆ้อง ฉาบ ร่วมบรรเลงในขบวน มีการประกวดดอกไม้ไฟ และการละเล่นต่าง ๆ นั้น เป็นการจัดกิจกรรมใหม้ี
ความครึกครื้นเท่านั้น สถานที่จัดวัดพระธาตุดอยกองมูถือว่าเป็นวัดเป็นแหล่งรวมจิตใจความศรัทธาที่ชาวแม่ฮ่องสอน  และผู้มา
เยือนในบางชุมชนยังมีประเพณีล่องผ่องไต หรือประเพณีลอยกระทงไทใหญ่ เป็นการบูชา  พระอุปคุตของชาวไทใหญ่ (ประเสริฐ 
ประดิษฐ์, สัมภาษณ์) วันที่ 2 แห่โคหลู ช่วงเวลา 07.00 นถึง 07.30 น คือ เป็นวันที่สำคัญที่สุดมีจุดเด่นที่มีความสนุกสนานครึกครื้น 
ผู้คนนักท่องเท่ียวทั้งหลายจะมาดูชาวไทยใหญ่เดินขบวนแห่เป็นสายยาวและมีการแต่งกายที่งดงาม มีการบรรเลงกลองก้นยาวฉาบ
ฆ้องประกอบกับการแห่ขบวนทำให้เกิดความไพเราะรื่นเริงโดยขบวนแห่ส่วนใหญ่จะมีคนเฒ่าคนแก่เท่านั้นที่จะตีกลองก้นยาวได้
บางครั้งจะมีการบรรเลงดนตรีพ้ืนบ้านเช่น ตอยอฮอร์น คอยขับกล่อมในขบวน กลองก้นยาวหากปีใดมีการบวชส่างลองเป็นจำนวน
มากจำนวนชุดกลองก้นยาว ก็จะมีมากตามไปด้วยบางทีมีถึง 5-7 ชุดทำให้เกิดความสนุกสนานครึกครื้นมากย่ิงข้ึนขบวนแห่ส่างลอง
เป็นเสมือนการแสดงแสนยานุภาพของกษัตริย์มีบริวารแห่แหนรายรอบเป็นขบวนยาวมีการฟ้อนรำเข้ากับจังหวะดนตรีกลองก้นยาว 
บริวารส่างลองประกอบด้วยผู้ที่ให้ส่างลองขี่คอมี 2-3 คนสับเปลี่ยนกันผู้ที่ทำหน้าที่กางที่คำหรือร่มใหญ่ปิดทอง ผู้ที่ทำหน้าที่ถือ
พานหมากผู้ทำหน้าท่ีถือน้ำเต้าและคณะดนตรีชุดกลองก้นยาว ในช่วงเวลาเย็นจะมีพิธีรับขวัญส่างลอง ในกระบวนการรับขวัญส่าง
ลอง จะมีการเรียกขวัญมีการเชิญหมอขวัญมาเรียกขวัญส่างลองในการเรียกขวัญจะกล่าวถึงบุญคุณของพ่อแม่ พอเสร็จแล้วก็ป้อน
อาหารส่างลองใช้อาหาร 12 อย่าง ป้อนอาหารโดยพ่อกับแม่เป็นคนป้อนให้ ที่บ้านเจ้าภาพและที่วัดเวลากลางคืนเจ้ามือหรือพ่อครัว
ผู้ประกอบอาหาร จะต้องทำงานหนักมากเนื่องจากวันต่อไปจะเป็นวันบรรพชาสามเณร จะจัดทำเป็นพิเศษซึ่งจะมีหลายอย่างทั้ง
อาหารคาวหวานการเตรียมอาหารต้องใช้คนจำนวนมากเพ่ือเป็นการผ่อนคลายความเหน็ดเหน่ือยและให้กำลังใจแก่เจ้ามือ เจ้าภาพ
จะเตรียมกลองมองเชิงไว้ให้ด้วย หากใครว่างจากงานก็จะมาร่วมกันบรรเลง เป็นที่สนุกสนานครื้นเครงจนสว่าง กิจกรรมการบันเทิง
จะมีการบรรเลงเครื่องดนตรีคือกลองมองเชิงเป็นเครื่องดนตรีมีอุปกรณ์มากกว่ากลองก้นยาวและนิยมจัดไว้ให้บรรเลงกันที่บ้าน
เจ้าภาพและร่วมขบวนแห่เครื่องไทยธรรมประกอบด้วยกลอง 2 หน้าขนาดใหญ่กว่ากลองก้นยาวฆ้องใหญ่ขนาดเส้นผ่าศูนย์กลาง
ประมาณ 60 เซนติเมตรฆ้องขนาดกลางฆ้องขนาดเล็กประมาณ 3-5 ใบและฉาบใหญ่ 1 คู่ตอนกลางคืนจะมีการโต้กลอนสดหรือร่าย
กลอนสดกันภาษาถ่ินเรียกว่า เฮ็ดกวาม คำว่า เฮด แปลว่าร้อง คำว่ากวาม แปลว่าเพลง รวมแล้วแปลว่าการร้องเพลงไต ตอนหัวค่ำ
จะเป็นการขับกลอนร่ายชมเครื่องไทยธรรมสรรเสริญเจ้าภาพยกย่องเชิดชู มักจะดำเนินการโดยศิลปินอาวุโสหรือผู้มีประสบการณ์
มาก ช่วงดึกจะเป็นการโต้คารมกัน ด้วยเชิงกลอนหรือร่ายสดระหว่างหญิงและชายการโต้คารมนี้จะมีระหว่างงานทุกคืนไม่เฉพาะ 
แต่วันรับแขกเท่าน้ันจะโต้กันจนสว่างหรือจนกว่าจะเหน็ดเหน่ือยเลิกรากันไปเอง และวันที่ 3 วันข่ามส่าง เป็นวันที่จะนําส่างลองไป
บรรพชาเป็นสามเณร ในอดีตจะข่ามส่างช่วงบ่าย รับประทานอาหารกลางวันเสร็จแล้ว แห่ส่างลองขบวนแห่ มีดนตรีพ้ืนบ้าน ตอยอ



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 179 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ฮอร์น กลองก้นยาวร่วมขบวนไปด้วย เมื่อถึงวัดก็จะเวียนรอบ โบสถ์ 3 รอบ แล้วทําพิธีอุปสมบทในโบสถ์ วันสุดท้ายของปอยส่าง
ลองน้ี ผู้คนจะมาชุมนุมกันที่วัดต้ังแต่เช้า โดยเฉพาะคนเฒ่าคนแก่จะไปถึงวัดก่อน จนได้เวลาพอสมควรก็จะมีการอ่านหนังสือธรรมะ
ให้ทุกคนฟังอันเป็นการกล่อมเกลาจิตใจ ให้ตั้งมั่นอยู่ในความดี ซึ่งถือเป็นประเพณีสืบทอดกันมานานผู้ฟังก็จะน่ังฟังอย่างสงบและ
สํารวมกิริยาอาการ 
  1.5 ประเพณีปอยจ่าต่ี 
   ประเพณีปอยจ่าต่ีคือการทำบุญก่อเจดีย์ทราย เพ่ือถวาย เป็นพุทธบูชาเป็นการสะเดาะเคราะห์และเป็นการขอฝนให้ตก
ต้องตามฤดูกาล งานบูชาเจดีย์ทรายเป็นงานทำบุญที่นับว่าสำคัญและยึดถือปฏิบัติกันมาช้านานต้ังแต่สมัยพุทธกาล มีการจัดงานน้ี
เป็นประจำทุกปีนับเป็นเวลาร้อยกว่าปีมาแล้วต้ังแต่ครั้งก่อต้ังแม่ฮ่องสอนจนมาถึงปัจจุบัน งานประเพณีบูชาเจดีย์ที่วัดพระนอนเป็น
งานบุญที่ทุกวัยชื่นชอบในการขนทรายเข้าวัดจะเริ่มก่อนวันวิสาขบูชา 7 วันตอนเย็น ๆ ของทุกวัน จะมีผู้คนเป็นจำนวนมากท้ังหญิง
ชายพากันเดินไปที่บ่อทรายขาว จะเต็มไปด้วยทรายขาวพุ่มไม้เต้ียมีต้นไม้จำพวกต้นพวงต้นหว้าทุกคนจะขุดทรายขาวใส่ย่ามขันถัง
น้ำหรือบางทีก็บรรทุกใส่เกวียนและเด็ดยอดต้นหว้า เสียบไปในดินขาวน้ันด้วยเพ่ือจะได้นำทรายและไม้สะเป มาบูชาท่ีวัดพระนอน 
ชาวไทใหญ่เชื่อว่างานบุญใด ๆ หากได้บูชาด้วยดอกสะเป ถือว่าได้ทำบุญน้ันด้วยความเต็มอกเต็มใจ เมื่อเททรายไว้ที่วัดแล้วก็พากัน
กลับบ้านบางคนก็ช่วยพระตีกลองป่งต่องซึ่งเป็นกลองสองหน้าขึงด้วยหนังสัตว์มีขนาดเท่ากับคนโอบ 1 ใบและฆ้องขนาดใหญ่มี
ขนาดเส้นผ่าศูนย์กลางประมณ 60 เซนติเมตร จะตีสลับกันระหว่างฆ้องกับกลองกลองจะตีด้วยไม้ พอถึงเวลาค่ำมืดไม่มีผู้คนขน
ทรายมาเพ่ิมแล้วก็หยุดตีวันรุ่งข้ึนก็ตีกลองอีกตลอดเวลา 7 วันก่อนวันงานคนที่อาศัยอยู่ในเมืองแม่ฮ่องสอนจะได้ยินเสียงกลองป่ง
ต่องทุกเย็นเป็นสัญญานบอกว่าได้เวลาขนทรายเข้าวัดแล้ว แต่ปัจจุบันไม่มีเสียงกลองแล้วอีกทั้งบ่อทรายขาวก็ถูกนำไปในที่ปลูก
สร้างบ้านเรือนจนหมดจะใช้รถบรรทุกขนทรายมาจากแม่น้ำปายสำหรับวัดอื่น ๆ มักจัดปอยจ่าต่ีก่อนวันเพ็ญเดือนหก และรุ่งเข้าวัน
ขึ้น 15 ค่ำเดือน 6 เป็นวันถวายเจดีย์ทรายเวลาประมาณ 5 นาฬิกา จะมีพิธีบูชาเจดีย์ทรายชาวไทใหญ่ พระสงฆ์จะนำถวายข้าว 
เวลา 10.00 น. พิธีทางศาสนารับศีลมีเทศน์ 1 กัณฑ์ถวายปัจจัยไทยธรรมพระสงฆ์อนุโมทนาให้พรถวายเพลพระภิกษุสงฆ์สามเณร
เลี้ยงอาหารผู้มาร่วมงานด้วยการแจกข้าวห่อ และในความพิเศษของงานประเพณีปอยจ่าตี่อีกประการหนึ่งคือการทำบั้งไฟ มาจุด
เป็นพุทธบูชาและเพื่อให้ฝนตกต้องตามฤดูกาล อาจมีการประกวดบั้งไฟด้วยในบางชุมชน เวลา 13.00 น. นำบ้องไฟแห่ไปตาม
สถานที่จุดเพ่ือถวายเป็นพุทธบูชาธรรมบูชาสังฆบูชาพร้อมทั้งขอฝนให้ตกต้องลงมาตามฤดูกาล มีการนำบั้งไฟไปรวมกันที่บริเวณจัด
งานใกล้ ๆ ทุ่งนาจะมีพระสงฆ์ไปร่วมพิธีด้วยนอกจากนี้จะมีการเล่นดนตรีประกอบด้วย กลองฉาบ การบรรเลงจะบรรเลงจังหวะ
ดนตรีอย่างสนุกสนานเป็นบริเวณสนามท่ีห่างจากท่ีจุดบั้งไฟพอสมควรจะสังเกตได้จากบั้งไฟเขาจะไม่ประดับสวยงามและไม่จัดงาน
ย่ิงใหญ่เหมือนอย่างในภาคอีสานของประเทศไทย มีการจัดประกวดให้เงินรางวัลแก่ผู้ชนะ ในอดีตบุญบั้งไฟบทบาทหน้าท่ีดนตรีของ
ชาวไทใหญ่ด้านวัฒนธรรมประเพณีและพิธีกรรมในจังหวัดแม่ฮ่องสอน ในงานบุญบั้งไฟยังมีการแห่บั้งไฟถ้าเป็ นบั้งไฟใหญ่จะใช้
เกวียนแห่ นักดนตรีบรรเลงกลองก้นยาว ฉาบและฆ้องฮาว ของแต่ละคุ้มมาร่วมบรรเลงอย่างสนุกสนานมีการฟ้อนร่ายรำอย่าง
สนุกสนานตามจังหวะเสียงกลอง เมื่อจุดบั้งไฟข้ึนฟ้าจะมีการบรรเลงกลองก้นยาว ฉาบและฆ้องฮาว ของแต่ละคุ้มมีการร่ายรำตาม
จังหวะตามเสียงดนตรีที่บรรเลงผู้ชมก็ยืนปรบมือให้จังหวะดนตรีนักท่องเที่ยวเยี่ยมชมขบวนแห่บั้งไฟสร้างความสนุกสนานความ
สามัคคีทั้งชาวบ้านนักท่องเที่ยวก็ร่ายรำอย่างสนุกสนานเช่นเดียวกันกับชุมชนชาวไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน มีการใช้เครื่อง
ดนตรีเช่นกลองก้นยาว ฆ้องฮาวและฉาบบรรเลงเพ่ือความสนุกสนาน  



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 180 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

  1.6 ประเพณีปอยหลู่ส่างกานคำ 
  ประเพณีปอยหลู่ส่างกานคำหรือการถวายผ้าจีวรทองคำ ประเพณี ปอยหลูส่างกานคำ ตามประเพณีของชาวไทใหญ่ได้ยึด
ตามบ่อเกิดประเพณีไต 12 เดือน กล่าวว่าสมัยพระพุทธเจ้าประทับอยู่ ณ นิโครธารามมหาวิหารกรุงกบิลพัสด์ุแม่น้าประชาบดีโคตร
มีจินตนาการว่าบุตรของเราเป็นพระพุทธเจ้าแล้วไทยธรรมที่ดีงามเป็นพิเศษน้ันยังไม่ได้ถวายสักอย่างควรขวนขวายหาวิธีการทำบุญ
ที่ยิ่งใหญ่สักครั้งหนึ่งดังนั้นพอถึงฤดูกฐินเดือน 12 จึงพิจารณาจัดทำจีวรทองคำให้เสร็จภายในวันขึ้น 14 ค่ำเดือน 12 ในปัจจุบัน
ประเพณีการหลู่ส่างกานคำเกือบจะหายไปจากวิถีชีวิตของชาวไทใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอนถือปฏิบัติและมีการฟ้ืนฟูเป็นบางชุมชน 
งานประเพณีที่ยึดตามจารีตเดิมน้ันก็ คือการทำฝ้ายปันกรอทอตัดเย็บย้อมให้แล้วเสร็จภายในวันเดียวคล้ายจุลกฐินของชาวไทยหาก 
แต่การทอฝ่ายนั้นชาวไทใหญ่จะใช้กระดาษทองกระดาษเงินและกระดาษสีน้ำเงินตัดเป็นเส้นเล็ก ๆ ทอสอดแทรกร่วมกับฝ่าย
สำหรับถวายเพ่ือห่มองค์พระพุทธรูปซึ่งเป็นตัวแทนของพระพุทธเจ้าตามวัดที่ทอดถวายในการทำฝ้ายปั่นกรอทอตัดเย็บย้อมน้ันจะ
ปฏิบัติเป็นพิธีกรรมมีการกำหนดขอบเขตการทำโดยล้อมด้วยรั้วราชวัตรจัดทำซุ้มสำหรับทำพิธี  มีการร้องรำทำเพลงที่เรียกว่าเฮดก
วามไต เฮ็ดกวาม คำว่า เฮด แปลว่าร้อง คำว่ากวาม แปลว่าเพลง รวมแล้วแปลว่าการร้องเพลงไต เพื ่อยกย่องง านบุญอย่าง
สนุกสนานครึกครื้น ในอดีตไม่มีการแห่ขบวนแต่ปัจจุบันมีการกำหนดข้ึนให้มีการแห่ ขบวน จะมีการบรรเลงเครื่องดนตรี กลองก้น
ยาว ฆ้องฮาว กลองมองเซิง และฉาบ มีการร่ายรำประกอบกับจังหวะกลองอย่างสนุกสนาน คล้ายกับประเพณีปอยส่างลอง เพ่ือให้
ชาวไทใหญ่ได้รวมกลุ่มกัน ทำให้เกิดความรักความสามัคคี เป็นศิลปะที่เป็นภูมิปัญญาชาวไทใหญ่จะได้แสดงออกเพราะ1 ปีจะมีการ
จัดประเพณีปอยหลู่ส่างกานคำ 1 ครั้ง  (ประเสริฐ ประดิษฐ์, สัมภาษณ์)  
 2. การศึกษาบทบาทหน้าที่ดนตรีของชาวไทใหญ่เพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยว อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน 
 ผลการวิจัยพบว่า บทบาทหน้าที่ดนตรีของชาวไทใหญ่เพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยว  อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน ผู้วิจัย
สามารถจำแนกผลการวิจัยได้ ดังน้ี 
  2.1 บทบาทหน้าท่ีดนตรีของชาวไทใหญ่เพ่ือส่งเสริมการท่องเท่ียว 
  จังหวัดแม่ฮ่องสอนมีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมในการท่องเที่ยวรูปแบบการการท่องเที่ยวเชื่อมโยงกับวัฒนธรรมผ่าน
การศึกษาความเป็นอยู่และวิถีชีวิตในแง่ของความเชื่อ ศิลปวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี พิธีกรรม อันเกิดจากภูมิปัญญา      
ที่ถูกถ่ายทอดสืบกันมาทางสังคม วัฒนธรรมบทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่เพ่ือการท่องเที่ยวน้ันสามารถสร้างรายได้ให้กับชาวไท
ใหญ่และผู้คนที่อยู่ในบริบทสังคมรอบ ๆ อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมกับการท่องเท่ียวแบบชุมชน เป็นรูปแบบการท่องเที่ยวอัตลักษณ์
วัฒนธรรมที่ชุมชนเป็นผู้สร้างและดำเนินการ โดยมีสาเหตุหลักมาจากความหวงแหนทางวัฒนธรรม ต้องการสืบทอดแก่ลูกหลาน     
ทำให้เกิดความย่ังยืนคือชุมชนเป็นผู้ดำเนินการอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ประเพณีปอยส่างลองเป็นอีกหน่ึงวิถีชีวิตของชาวไทใหญ่ใน
แม่ฮ่องสอนที่ชาวไทใหญ่ทุกคนถือปฏิบัติมาโดยตลอด เป็นประเพณีที่สืบทอดกันมาแต่อดีต โดยเฉพาะการบวชสามเณรในประเพณี
ปอยส่างลอง ที่มีการแต่งกาย มีพิธีกรรมที่แตกต่างจากท้องถิ่นอื่น  ๆ จึงได้รับการประชาสัมพันธ์เชิญชวนให้คนต่างถิ่น เข้ามา
ท่องเท่ียวเพ่ือผลักดันเศรษฐกิจให้เกิดการหมุนเวียน มีการคมนาคมสะดวกพอที่จะ ต้อนรับนักท่องเท่ียวได้ จึงเป็นแหล่งที่ได้รับการ
ประชาสัมพันธ์ให้เป็นที่รู้จักดังเช่น อำเภอเมืองแม่ฮ่องสอนมีสนามบินจากเชียงใหม่ หากเดินทางโดยรถยนต์จากเชียงใหม่จะผ่าน
อำเภอปายก่อนถึงอำเภอเมืองแม่ฮ่องสอน และการประชาสัมพันธ์เชิญชวนนักท่องเที่ยวให้มาเที่ยวประเพณีปอยส่างลอง จะมี
มากกว่าประเพณีอื่น ๆ การจัดงานจะมีในช่วงเดือนมีนาคมถึงเดือนเมษายน เป็นช่วงเดือนที่มีวันหยุดหลายวัน การประชาสัมพันธ์



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 181 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

เชิญชวนให้นักท่องเท่ียวเข้ามาชมประเพณี เป็นอีกหน่ึงของความเจริญที่ทำให้เกิด การพัฒนาชุมชนจากประเพณีที่จัดกันเองภายใน
ชุมชน การจัดงานประเพณีปอยส่างลองนำไปสู่การท่องเท่ียวเป็นหลัก โดยมีส่วนราชการให้การสนับสนุนงบประมาณบางส่วน เป็น
การกระตุ้นเศรษฐกิจให้กับชุมชนในแต่ละจังหวัดแม่ฮ่องสอน 
  2.2 การแสดงฟ้อนดาบ 
  การแสดงฟ้อนดาบเป็นศิลปะการต่อสู้ป้องกันตัวของผู้ชายชาวไทใหญ่ เพื่อให้ฝึกในยามศึกสงคราม การแสดงฟ้อนดาบ
เป็น การแสดงนาฏศิลป์ของจังหวัดแม่ฮ่องสอน ที่ได้รับการสืบทอดต่อกันมาหลายรุ่น โดยได้รับการพัฒนาการมาเป็นการแสดง
ฟ้อนในประเพณีงานบุญต่าง ๆ การแสดงฟ้อนดาบเป็นการแสดงเรื่องราวและการแสดงออกอารมณ์ความรู้สึกออกมาแสดงควบคู่
กับจังหวะของกลอง ในส่วนการบรรเลงดนตรีที่ใช้ประกอบจะนิยมวงกลองก้นยาวตีประกอบจังหวะและท่วงทำนอง  กลองเปน็สิ่ง
กำหนดท่ารำด้วย ให้ผู้ชมได้รับเน้ือหาสาระและความสุขทางใจ ถ่ายทอดความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิต ความเชื่อ พิธีกรรมและประเพณี
ต่าง ๆ ในชุมชน เพื่อตอบสนองความต้องการทางกายใจและสังคม ตลอดจนให้สังคมและตระหนักถึงคุณค่าในเอกลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมเกิดความภูมิใจ และสำนึกรักในชุมชนของตนเองการแสดงฟ้อนดาบเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมกับการท่องเที่ยวแบบ
ชุมชน (ภานุเดช อาถิชัย, สัมภาษณ์) 
   2.3 การแสดงฟ้อนนก หรือฟ้อนกิงกะหร่า 
  การแสดงฟ้อนนก หรือ ฟ้อนกิงกะหร่าเป็นศิลปะการแสดงของชาวไทใหญ่ มีส่วนประกอบ 3 ส่วน คือ ปีก หาง และลำตัว 
เฉพาะปีก และหางทำด้วยไม้ไผ่หรือหวาย แต่ละส่วนจะทำเป็นโครงก่อนแล้วหุ้มผ้าแพรสีต่าง ๆ ติดหุ้มโครงและใช้ กระดาษตัดเป็น
ลวดลายตกแต่งให้สวยงาม จากนั้นนำมาประกอบกันโดยใช้ยางรัดเชือกหรือหวายรัดให้แน่น พร้อมทำเชือกโยงบังคับปีกและหาง
สำหรับดึงเพ่ือให้สามารถกระพือปีก และแผ่หางได้เหมือนนก ส่วนลำตัวผู้ฟ้อนจะใส่เสื้อสีเดียวกับปีกและหางส่วนท่ารำจะเป็นท่าที่
เลียนแบบอากัปกิริยาของนก เช่น การขยับปีกขยับหาง กระโดดโลดเต้นไปตาม  จังหวะของกลอง ในส่วนการบรรเลงดนตรทีี่ใช้
ประกอบจะนิยมวงกลองก้นยาวตีประกอบจังหวะและท่วงทำนอง กลองเป็นสิ่งกำหนดท่ารำด้วย การแสดงฟ้อนนก หรือฟ้อนกิง
กะหร่าเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมกับการท่องเที่ยวแบบชุมชน เป็นรูปแบบการท่องเที่ยวอัตลักษณ์วัฒนธรรมที่ชุมชนเป็นผู้สร้าง
และดำเนินการทำให้เกิดความยั่งยืนต่อชุมชนและจังหวัดแม่ฮ่องสอน  และมีจัดดงานสำหรับต้อนรับนักท่องเที่ยว มีการจัดงานที่
โรงแรม และสนามบิน มีการจัดการแสดงต้อนรับนักท่องเท่ียว 
  2.4 การแสดงฟ้อนโต 
  การแสดงฟ้อนโตเป็นการแสดงของชาวไทใหญ่ โตในความเชื่อของชาวไทใหญ่คือเป็นสัตว์ป่าหิมพานต์ตามความเชื่อของ
ชาวไทใหญ่น้ัน เกิดข้ึนเมื่อองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้โปรดพระมารดาและเทวดายังชั้นสวรรค์ เป็นเวลา 3 เดือน แล้วองค์
สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้เสด็จกลับมายังโลกมนุษย์ ซึ่งตรงกับวันออก  พรรษา หรือวันเทโวโรหณะชาวโลกและบรรดาสัตว์   
ต่าง ๆ รวมทั้งโตซึ่งเป็นสัตว์ในป่าหิมพานต์ต่างก็มี ความยินดี ในการเสด็จกลับมาขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่จะไดม้า
โปรดสัตว์ในโลกมนุษย์ ต่างพากันรำถวายแด่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ลักษณะรูปร่างของโตจะคล้ายกวาง เวลาแสดงการ
แสดงฟ้อนโตจะเต้นตามจังหวะกลอง พร้อมทำกริยาเลียนแบบสัตว์นั้นกลองที่ใช้ประกอบการแสดงคือ กลองก้นยาว  ปัจจุบันมี
จัดการแสดงฟ้อนโต สำหรับต้อนรับนักท่องเทียว มีการจัดงานที่โรงแรม และสนามบิน มีการจัดการแสดงต้อนรับนักท่อเที่ยว และ
ตามงานสถานที่ท่องเท่ียวต่าง ๆ (ประเสริฐ ประดิษฐ์, สัมภาษณ์) 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 182 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

สรุปผลการวิจัย  
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ได้ ดังน้ี     
 1. เพื่อศึกษาบทบาทหน้าที่ของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน พบว่า บทบาท
หน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี จังหวัดแม่ฮ่องสอนที่มาจากบทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม 
ประเพณี ประกอบด้วย 1.1) บทบาทหน้าที่ของดนตรีไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรม ประเพณี คือ ประเพณีปอยกองโหล คือประเพณี
งานจุดฟืนในวันข้ึน 15 ค่ำเดือน 3 เป็นฤดูถวายไม้โหลหรือฟืน ข้ันตอนและวิธีการจัดงานงานก้องโหลจัดในเดือนกุมภาพันธ์เป็นช่วง
ที่มีอากาศหนาวเย็นชาวบ้านนิยมจัดงานกองโหล 1.2) ประเพณีแห่จองพารา คือ ประเพณีแห่จองพาราเป็นการแห่จองพาราหรือ
จองเข่งต่างส่างปุ๊ด จัดข้ึนในวัน ข้ึน 13 หรือ 14 ค่ำเดือน 11ชาวไทยใหญ่จะทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้แก่ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว ในรอบปีที่
ผ่านมา โดยจะกระทำกัน ตั้งแต่ ขึ้น 1 ค่ำ เหลินสิบเอ็ด จนถึง ขึ้น 15 ค่ำ เพราะชาวไทยใหญ่มีความเชื่อว่า ผู้ที่ได้ล่วงลับไปแล้ว
วิญญาณจะสามารถรับส่วนบุญที่ผู ้อยู่ภายหลังอุทิศส่วนกุศลให้  โดยจะทำพร้อมกันทั้งหมู่บ้าน 1.3) ประเพณีล่องผ่องไต คือ 
ประเพณีล่องผ่องไตหรือประเพณีลอยกระทงของชาวไทใหญ่ การจัดงานระยะเวลาการจัดกิจกรรมนิยมจัดกิจกรรมในช่วงเวลาวัน
ข้ึน 13-15 ค่ำเดือน 12 ลอยกระทงบูชาพระอุปคุตในวันเพ็ญเดือน 12 ในช่วงเช้ามืด แต่ปัจจุบันมีการลอยกระทงตอนกลางคืนหลัง
เท่ียงวันในวันเวลาเดียวกันกับการลอยกระทงทั่วไป 1.4) ประเพณีปอยส่างลอง คือ ประเพณีปอยส่างลองคือประเพณีที่ย่ิงใหญ่ของ
ชาวไทยใหญ่ถือว่าเป็นประเพณีสำคัญที่สุดจัดอยู่ในช่วงเดือน 4 ปรายเดือนมีนาคมไปจนถึงต้นเดือนเมษายน ประเพณีปอยส่างลอง
เกิดจากศรัทธายึดมั่นในบวรพุทธศาสนาอย่างมั่นคงของชาวไทใหญ่ซึ่งถือว่าการที่กุลบุตรสามารถอุทิศตนบรรพชาอุปสมบทในพุทธ
ศาสนาเป็นผู้มีบุญอันยิ่งใหญ่เจ้าภาพจะยอมเสียสละสิ่งของเงินทอง เพื่อสนับสนุนให้กุลบุตรได้มีโอกาสพบกับอริยทรัพย์ในทาง
พระพุทธศาสนาคือการบรรพชาเสียสละลาภยศสรรเสริญสุขมุ่งดำเนินตามอริยมรรคเส้นทางไปสู่พระนิพพานเป็นการเลียนแบบ
เหตุการณ์ตามพุทธประวัติ ปอยส่างลองในจังหวัดแม่ฮ่องสอนยุคสมัยนี้จัดเพียง 3 วัน 1.5) ประเพณีปอยจ่าต่ี คือ การทำบุญก่อ
เจดีย์ทราย เพื่อถวาย เป็นพุทธบูชาเป็นการสะเดาะเคราะห์และเป็นการขอฝนให้ตกต้องตามฤดูกาล งานบูชาเจดีย์ทรายเป็นงาน
ทำบุญที่นับว่าสำคัญและยึดถือปฏิบัติกันมาช้านานต้ังแต่สมัยพุทธกาล มีการจัดงานน้ีเป็นประจำทุกปีนับเป็นเวลาร้อยกว่าปีมาแล้ว
ต้ังแต่ครั้งก่อต้ังแม่ฮ่องสอนจนมาถึงปัจจุบันและ 1.6) ประเพณีปอยหลู่ส่างกานคำ คือ ประเพณีปอยหลู่ส่างกานคำหรือการถวาย
ผ้าจีวรทองคำ ประเพณี ปอยหลูส่างกานคำ ตามประเพณีของชาวไทใหญ่ได้ยึดตามบ่อเกิดประเพณีไต 12 เดือน 
 2. บทบาทหน้าที่ดนตรีของชาวไทใหญ่เพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยว อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน พบว่า บทบาทหน้าที่
ดนตรีของชาวไทใหญ่เพ่ือส่งเสริมการท่องเท่ียว อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน ประกอบด้วย 2.1) บทบาทหน้าท่ีดนตรีของชาวไท
ใหญ่เพ่ือส่งเสริมการท่องเท่ียว คือ รูปแบบการการท่องเท่ียวเชื่อมโยงกับวัฒนธรรมผ่านการศึกษาความเป็นอยู่และวิถีชีวิตในแง่ของ
ความเชื่อ ศิลปวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี พิธีกรรม อันเกิดจากภูมิปัญญาที่ถูกถ่ายทอดสืบกันมาทางสังคม วัฒนธรรม
บทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่เพ่ือการท่องเที่ยวน้ันสามารถสร้างรายได้ให้กับชาวไทใหญ่และผู้คนที่อยู่ในบริบทสังคมรอบ ๆ  อัต
ลักษณ์ทางวัฒนธรรมกับการท่องเท่ียวแบบชุมชน 2.2 การแสดงฟ้อนดาบ คือ การแสดงฟ้อนดาบเป็นศิลปะการต่อสู้ป้องกันตัวของ
ผู้ชายชาวไทใหญ่ เพื่อให้ฝึกในยามศึกสงคราม การแสดงฟ้อนดาบเป็น การแสดงนาฏศิลป์ของจังหวัดแม่ฮ่องสอน ที่ได้รับการสืบ
ทอดต่อกันมาหลายรุ่น โดยได้รับการพัฒนาการมาเป็นการแสดงฟ้อนในประเพณีงานบุญต่าง ๆ การแสดงฟ้อนดาบเป็นการแสดง
เรื่องราวและการแสดงออกอารมณ์ความรู้สึกออกมาแสดงควบคู่กับจังหวะของกลอง 2.3 การแสดงฟ้อนนก หรือฟ้อนกิงกะหร่า คือ 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 183 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

การแสดงฟ้อนนก หรือฟ้อนกิงกะหร่าเป็นศิลปะการแสดงของชาวไทใหญ่ มีส่วนประกอบ 3 ส่วน คือ ปีก หาง และลำตัว เฉพาะปีก 
และหางทำด้วยไม้ไผ่หรือหวาย 2.4 การแสดงฟ้อนโต คือ การแสดงฟ้อนโตเป็นการแสดงของชาวไทใหญ่ โตในความเชื่อของชาวไท
ใหญ่คือเป็นสัตว์ป่าหิมพานต์ตามความเชื่อของชาวไทใหญ่ 
 
การอภิปรายผล  
 การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถอภิปรายผลการวิจัยได้ ดังน้ี  
 บทบาทหน้าท่ีของดนตรีไทใหญ่ในการมีส่วนร่วมในการรับใช้สังคมของดนตรีไทใหญ่ ด้านวัฒนธรรม ประเพณี ในภาคเหนือ
ของประเทศไทยวิถีชีวิตชองชาวไทใหญ่ในด้านวัฒนธรรมประเพณีที่น่าสังเกตจะเกี ่ยวข้องกับพุทธศาสนาทั้งสิ ้น งานเทศกาล  
ประเพณีของชาวไทใหญ่น้ันมีกันแทบทุกเดือน และเน่ืองจากชาวไทใหญ่นับถือพุทธศาสนากันอย่างเคร่งครัด งานเทศกาลส่วนใหญ่
จึงเน้นการทำบุญทำทานเป็นหลัก กำหนดการทำบุญประจำปีของชาวไทใหญ่เรียกว่า หย่า สี่ ซึ่งความหมายตรงกับคำว่า ราศี 12 
เดือน หรือประเพณี 12 เดือน ซึ่งเดือนแรกของชาวไทใหญ่ตกอยู่ที่ดือนธันวาคม 1 ในประเพณี 12 เดือนที่สำคัญและเป็นที่รู้จักกัน
มากกว่าประเพณีอื่น ๆ คือ ประเพณีปอยส่างลองหรืองานบวชลูกแก้ว ประเพณีปอยส่างลอง สอดคล้องกับ เป็นความเชื่อใน
วรรณกรรมไทใหญ่และความเชื่อของชุมชนไทใหญ่ที่เป็นเรื่องเล่าขานต่อกันมา เป็นประเพณีเก่าแก่ของชาวไทยใหญ่ชาวไทใหญ่มี
ความเชื่อคล้ายพุทธศาสนิกชนทั่วไปว่าลูกผู้ชายควรจะต้องบวชเรียนสักหน่ึงครั้งในชีวิตก่อนที่จะแต่งงาน มีคติว่าอานิสงส์จากการ
บวชให้เด็กผู้ชายต้ังแต่อายุยังน้อยย่อมได้บุญกุศลแรงกว่าการบวชพระภิกษุสงฆ์เพราะเด็กเปรียบเสมือนผ้าขาวจิตใจอย่างใสสะอาด
บริสุทธ์ิสอดคล้องกับ Suksavang (1996) ได้ศึกษาเครื่องดนตรีและเสียงดนตรีของชนเผ่ากืมมุของสาธารณรัฐประชาธิปไตย
ประชาชนลาว การวิจัยพบว่าความสัมพันธ์ระหว่างดนตรีกับวิถีชีวิต ชาวกืมมุ จะนำเอาดนตรีเข้ามาเก่ียวข้องกับวิถีชีวิตโดยเฉพาะ
ทางด้านความเชื่อถือของเผ่ากืมมุ ต่อบรรพบุรุษซึ่งถือเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์แห่งบูชาและเป็นที่พึ่งทางด้านจิตใจ และยังเชื่อมโยงถึ ง
บทบาทหน้าที่ของดนตรีไทใหญ่เพื่อการท่องเที่ยวนั้นมีบทบาท ที่จะสามารถสร้างรายได้ให้กับชาวไทใหญ่และผู้คนที่อยู่ในบริบท
สังคมอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมกับการท่องเท่ียวแบบชุมชน เป็นรูปแบบการ ท่องเท่ียวอัตลักษณ์วัฒนธรรมที่ชุมชนเป็นผู้สร้างและ
ดำเนินการ โดยมีสาเหตุหลักมาจากการความหวงแหนวัฒนธรรม ต้องการสืบทอดแก่ลูกหลาน และไม่ยอมรับความแปลกปลอม
ของวัฒนธรรมสมัยใหม่ และสิ่งที่ทำให้เกิดความย่ังยืนคือชุมชนเป็นผู้ดำเนินการ อัตลักษณ์ทาง วัฒนธรรมกับการท่องเที่ยวแบบรัฐ
ส่งผลทำให้บทบาทหน้าท่ีดนตรีของชาวไทใหญ่มีความความสามัคคี ทำให้ชาวไทใหญ่มักจะนำกลองหรือกลองก้นยาวมาเล่นในงาน
พิธีกรรมต่าง ๆ ซึ่งทางความเชื่อ ในทางพระพุทธศาสนาเชื่อว่าเสียงฆ้องเสียงกลองคือเสียงมงคล เมื่อเทวดาได้ฟังจะเกิดความสุข
กายสบายใจ 
 
ข้อค้นพบ หรือองค์ความรู้ใหม่  
 องค์ความรู้ใหม่การวิจัยน้ี ผู้วิจัยสามารถวิเคราะห์ได้ใน 4 ด้านหลัก ดังน้ี 
 1. องค์ความรู้ด้านมานุษยดนตรีวิทยา (Ethnomusicology) คือ งานวิจัยน้ีสามารถให้ข้อมูลเชิงลึกเกี่ยวกับโครงสร้างของ
ดนตรีไทใหญ่ ทั้งในแง่ของจังหวะ ทำนอง เครื่องดนตรี และรูปแบบการแสดง ซึ่งดนตรีไทใหญ่มีอิทธิพลต่อเอกลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ
และอัตลักษณ์ของชุมชนในจังหวัดแม่ฮ่องสอน 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 184 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 2. บทบาทของดนตรีในบริบททางวัฒนธรรมและประเพณี คือ ดนตรีไทใหญ่เป็นส่วนสำคัญของพิธีกรรมทางศาสนา เช่น งาน 
ปอยส่างลอง (พิธีบวชสามเณร) หรืองานบุญต่าง ๆ ซึ่งดนตรีมีหน้าท่ีอะไรในพิธีกรรมเหล่าน้ี เช่น ใช้เพ่ือสร้างบรรยากาศศักด์ิสิทธ์ิ 
หรือใช้เป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดคำสอนทางพุทธศาสนา  
 3. การเปลี่ยนแปลงของดนตรีไทใหญ่ในบริบทสังคมร่วมสมัย คือ ดนตรีไทใหญ่ได้รับอิทธิพลจากดนตรีสมัยใหม่หรือกระแส
วัฒนธรรมอื่น ๆ เช่น การใช้เครื่องดนตรีสากล หรือการปรับเปลี่ยนทำนองเพื่อให้เหมาะกับรสนิยมของคนรุ่นใหม่  และยังเห็นถึง
ผลกระทบของเทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลต่อการอนุรักษ์และเผยแพร่วัฒนธรรมดนตรีไทใหญ่ 
 4. การประยุกต์ใช้ความรู้เพ่ือการอนุรักษ์และพัฒนา คือ ผลการวิจัยสามารถนำไปใช้เป็นแนวทางในการจัดทำหลักสูตรการ
เรียนการสอนเกี่ยวกับดนตรีไทใหญ่ ในโรงเรียนหรือสถาบันวัฒนธรรมในระดับชุมชนและภาครัฐและการส่งเสริมดนตรีไทใหญใ่ห้
เข้าถึงผู้ฟังรุ่นใหม่ผ่าน แพลตฟอร์มออนไลน์ หรือเทศกาลดนตรีท้องถ่ิน 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย  
 1. ข้อเสนอแนะในการนำไปใช ้
  1.1 หน่วยงานท้องถิ่นและองค์กรด้านวัฒนธรรมควรจัดเวทีการแสดงดนตรีไทใหญ่ในงานบุญประเพณี เพื่อให้ดนตรีน้ี
ยังคงเป็นส่วนสำคัญของชุมชน 
  1.2 การส่งเสริมให้เยาวชนมีส่วนร่วม เช่น การสอนดนตรีไทใหญ่ในโรงเรียนหรือวัด  หรือควรสนับสนุนให้มีการ
ปรับเปลี่ยนแนวทางการนำเสนอ เช่น การนำดนตรีไทใหญ่มาผสมผสานกับแนวเพลงสมัยใหม่ (Fusion Music) เพื่อดึงดูดคนรุ่น
ใหม่ 
 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
  2.1 ควรมีการ บันทึกโน้ตเพลง บันทึกเสียง และถ่ายทอดองค์ความรู้ เก่ียวกับดนตรีไทใหญ่ เพ่ือป้องกันการสูญหายหรือ
การออกนโยบายให้ดนตรีไทใหญ่เป็น ส่วนหน่ึงของมรดกวัฒนธรรมที่ต้องได้รับการคุ้มครอง 
  2.2 ภาครัฐควรมีงบประมาณสนับสนุนโครงการอนุรักษ์ดนตรีไทใหญ่ เช่น ทุนวิจัย ทุนการศึกษา หรือเงินสนับสนุนศิลปิน
พ้ืนบ้านหรือการส่งเสริมการทำ ดนตรีไทใหญ่ในรูปแบบดิจิทัล เช่น การจำหน่ายเพลงผ่านแพลตฟอร์มสตรีมมิ่ง 
 
เอกสารอ้างอิง 
วีระพงศ์ มีสถาน. (2544). สารานุกรมกลุ่มชาติพันธ์ : ไทยใหญ่. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
Blackburn, J. (2020). Music and identity in ethnic communities: A cultural perspective. Oxford University Press. 
Chaiwong, K. (2022). Shan Music and Cultural Identity: A Case Study in Mae Hong Son. Journal of  
  Ethnomusicology, 45(3), 210-225. 
Jitphakdee, P. (2021). Festivals and the Role of Music in Shan Communities in Thailand. Asian Music Review,  
  37(2), 189-205. 
Khammai, T. (2019). The Sound of the Shan: Musical Scales and Instruments. Southeast Asian Music Journal,  



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 185 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

  29(1), 75-90. 
McIntosh, J. (2018). Ritual and music in Southeast Asia: Traditional practices in a modern world. Routledge. 
Phongphit, S., & Hewison, K. (2001). Village life and culture in Northern Thailand. Silkworm Books. 
Preecha, S. (2023). The Impact of Globalization on Shan Traditional Music in Thailand. Journal of Cultural  
  Studies, 50(4), 300-315. 
Sakorn, W. (2018). Traditional Shan Musical Instruments and Their Roles in Local Communities. Thai Music  
  Journal, 22(1), 95-110. 
Suwan, C. (2017). Ancestor Worship and Music in Shan Rituals. Journal of Southeast Asian Folklore, 18(2), 155- 
  170. 
Suksavang Simana. (1996). Traditional Music of the Lao. Canada: Memorial University of New foundland. 
Thongchai, V. (2020). Poy Sang Long Festival and the Role of Music in Shan Buddhist Practices. Buddhism and  
  Culture, 12(3), 125-140. 
Wirat, K. (2023). Preserving Shan Traditional Music through Community Initiatives. Ethnomusicology Today,  
  8(1), 65-80. 
บุคลานุกรม 
ประเสริฐ ประดิษฐ์. (ผู้ใหส้ัมภาษณ์). เจริญชัย แสงอรุณ และคณะ (ผู้สัมภาษณ์). ตำแหน่ง ประธานสภาวัฒนธรรมจังหวัด 
  แม่ฮ่องสอน วิทยาลัยชุมชนจังหวัดแม่ฮ่องสอนประเทศไทย สถานที่ วิทยาลัยชุมชนจังหวัดแม่ฮ่องสอนประเทศไทย วันที ่ 
  15 มกราคม 256. 
ภานุเดช อาถิชัย. (ผู้ให้สัมภาษณ์). เจริญชัย แสงอรุณ และคณะ (ผู้สัมภาษณ์). ตำแหน่ง อาจารย์มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ สถานที่ 
  ชุมชนไทใหญ่อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน ประเทศไทย วันที ่15 มกราคม 2564 
 
 
           


