
  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 322 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ ต้องการศึกษาแนวทางการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอีสาน ซึ่งกลองยาวอีสานมีประวัตศิาสตร์
ยาวนานและสืบทอดกันมาหลายชั่วอายุคน กลองชนิดน้ีถูกนำมาใช้ในการแสดงพ้ืนบ้าน ประกอบการฟ้อนรำและเป็นเครื่องดนตรี
หลักในการละเล่นต่าง ๆ ของชาวอีสานมาแต่โบราณ การพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสานจะต้องความสำคัญในการร่วมกัน
รับผิดชอบต่อวัฒนธรรมตนเอง ส่งเสริมสนับสนุนหรือแนวทางในการทำนุบำรุงศิลปะกลองยาว ประสานการบริการความรู้ทาง
วิชาการหรือสนับสนุนด้วยทุนทรัพย์ทางวัฒนธรรม เพ่ือให้มีศักยภาพและความสามารถในทำการแสดงได้อย่างเต็มที่ อีกทั้งก็ยังถือ
ว่าเป็นการช่วยกันรักษาวัฒนธรรมของท้องถ่ินให้คงอยู่ต่อไปได้ ซึ่งแนวทางการพัฒนาศิลปะกลองยาวอีสาน ควรมีการดำเนินการใน
หลายด้าน อาทิ การฟ้ืนฟูและส่งเสริมการเรียนการสอนกลองยาว โดยส่งเสริมให้กลองยาวเป็นส่วนหน่ึงของหลักสูตรการศึกษาและ
สนับสนุนให้มีการเปิดสอนดนตรีพื้นบ้านในโรงเรียนและมหาวิทยาลัย สร้างแรงจูงใจให้เยาวชนสนใจดนตรีพื้นบ้าน เช่น จัดการ
แข่งขันและกิจกรรมเก่ียวกับกลองยาวเพ่ือกระตุ้นให้เยาวชนเกิดความสนใจและอยากเรียนรู้ มีการสนับสนุนช่างฝีมือและการผลิต
กลองยาวและให้ความช่วยเหลือด้านวัสดุ อุปกรณ์และงบประมาณแก่ช่างฝีมือที่ผลิตกลองยาว เพ่ือให้สามารถดำเนินธุรกิจได้อย่าง
ต่อเนื่อง ใช้เทคโนโลยีในการเผยแพร่กลองยาว ใช้แพลตฟอร์มออนไลน์ในการเผยแพร่ดนตรีกลองยาวผ่านโซเชียลมีเดีย  การ
ส่งเสริมการตลาดและสร้างรายได้จากกลองยาว สนับสนุนให้กลองยาวเป็นสินค้าทางวัฒนธรรมที่สามารถจำหน่ายได้ในตลาด
ท้องถิ่นและระดับนานาชาติ รวมทั้งการบูรณาการกลองยาวเข้ากับดนตรีสมัยใหม่ผสมผสานกลองยาวเข้ากับแนวดนตรีร่วมสมัย 
เพ่ือสร้างความน่าสนใจและทำให้ดนตรีพ้ืนบ้านยังคงมีชีวิตชีวาสืบไป  
 
คำสำคัญ: การพัฒนา, ส่งเสริม, กลองยาวอีสาน 
 
 

การพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอีสาน 
Development and Promotion of Isan Long Drum Art 

 

วุฒิกร เดชกวินเลิศ¹*, กริช สินธุศิริ², ธงชัย ผลรุ่ง³, จิตรกรณ์ นนทะบูรณ์4 และธนชัย ใจซื่อ5 
Wuttikon Detkawinlerd¹*, Krit Sintusiri², Thongchai Phonrung³, Jittakorn Nontaboon4 and Thanachai Jaisue5 

1*,2,3อาจารย์ คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัมหาสารคาม 
4,5นักวิเคราะห์นโยบายและแผนปฏบิัติการ 

1*,2,3Lecturer from the Faculty of Law Rajabhat Maha sarakham University 
4,5Policy and Operations Plan Analyst Rajabhat Maha sarakham University 

*Corresponding Author Email: Wuttikon.da@rmu.ac.th 

Received: 14 March 2025        Revised: 27 March 2025        Accepted: 29 March 2025 
 
 
 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 323 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

Abstract 
 This academic is necessary to study the development and promotion of the Isan long drum art, which has 
a long history and has been passed down for many generations. This type of drum has been used in folk 
performances, accompanied by dancing, and has been the main musical instrument in various Isan 
entertainments since ancient times. The development and promotion of the Isan long drum art must emphasize 
taking responsibility for one's own culture, promoting, supporting, or nurturing the art of the long drum, 
coordinating academic knowledge services or supporting with cultural funds to have the potential and ability 
to perform to the fullest. is also considered a way to help preserve local culture. The development of the Isan 
long drum art should be carried out in many areas, such as restoring and promoting the teaching of long drums 
by promoting long drums as part of the curriculum and supporting the teaching of folk music in schools and 
universities. Incentivizing youth to be interested in folk music, such as organizing competitions and activities 
related to long drums to stimulate youth to be interested and want to learn. Supporting craftsmen and the 
production of long drums and providing assistance with materials, equipment, and budgets for craftsmen who 
produce long drums so that they can continue their business. Using technology to disseminate long drums. 
Using online platforms to disseminate long drum music via social media. Promoting marketing and generating 
income from long drums. Supporting long drums as a cultural product that can be sold in local and international 
markets. Including the integration of long drums with modern music, combining long drums with modern music 
styles to create interest and keep traditional music alive. 
 
Keywords: Development, Promotion, Isan Long Drum        
 
บทนำ 
 กลองยาวอีสาน เป็นเครื่องดนตรีพื้นบ้านที่มีความสำคัญและเป็นเอกลักษณ์ของภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย    
มีบทบาทสำคัญทั้งในด้านดนตรีพื้นบ้าน พิธีกรรม และงานประเพณีต่าง ๆ โดยเฉพาะในงานบุญ งานบวชและงานรื่นเริงต่าง ๆ 
ลักษณะของกลองยาวอีสานมีความแตกต่างจากกลองยาวของภาคกลาง ทั้งในด้านรูปร่าง การใช้วัสดุและรูปแบบการบรรเลง กลอง
ยาวอีสานมีลักษณะเป็นกลองที่ทำจากไม้เน้ือแข็ง มีหน้ากลองทำจากหนังวัวหรือหนังควาย และมักตกแต่งด้วยผ้าสีสันสดใส การตี
และจังหวะของกลองยาวอีสานมีความเร้าใจ สนุกสนานและสามารถสร้างบรรยากาศที่คึกคักได้เป็นอย่างดี จึงถูกนำไปใช้ในงานบุญ 
งานแห่ งานบวช งานบุญบั้งไฟ และงานประเพณีอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับศาสนาและความเชื่อของชาวอีสาน  (สิทธิศักดิ์ จําปาแดง, 
2561) กลองยาวอีสานมีประวัติศาสตร์ยาวนานและสืบทอดกันมาหลายชั่วอายุคน เชื่อกันว่าได้รับอิทธิพลจากเครื่องดนตรีของชาว
ลาวและชาวข่า ซึ่งเป็นชนกลุ่มน้อยที่อาศัยอยู่บริเวณภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยและแถบประเทศลาว กลองชนิดนี้ถูก
นำมาใช้ในการแสดงพ้ืนบ้าน ประกอบการฟ้อนรำและเป็นเครื่องดนตรีหลักในการละเล่นต่าง ๆ ของชาวอีสานมาแต่โบราณในอดีต 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 324 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

กลองยาวอีสานเป็นเครื่องดนตรีที่ใช้ในงานพิธีกรรมทางศาสนาและประเพณีสำคัญ โดยจะมีการตีกลองยาวประกอบการแสดงฟ้อน
รำและขบวนแห่ เพื่อเพิ่มความครึกครื้นและสร้างบรรยากาศแห่งความสนุกสนาน นอกจากนี้กลองยาวอีสานยังใช้ในการละเล่น
พื้นเมือง เช่น หมอลำซึ่งเป็นศิลปะการแสดงที่แพร่หลายในภูมิภาคอีสาน (สุรดิษ ภาคสุชล, ปิยพันธ์ แสนทวีสุข, อวิรุทธ์ โททำ    
และสยาม จวงประโคน, 2546) ปัจจุบันกลองยาวอีสานยังคงได้รับความนิยมและใช้ในงานต่าง ๆ แต่มีการปรับเปลี่ยนไปตามยุค
สมัยมีการพัฒนารูปแบบการบรรเลงให้มีความหลากหลายมากข้ึน เช่น การนำไปใช้ร่วมกับดนตรีสมัยใหม่ หรือนำไปใช้ในการแสดง
ร่วมกับดนตรีลูกทุ ่ง นอกจากนี้ยังมีการผลิตกลองยาวเพื ่อการค้า โดยมีการตกแต่งและออกแบบให้สวยงามขึ ้นเพื ่อด ึงดูด
นักท่องเท่ียวและผู้ที่สนใจอย่างไรก็ตาม แม้กลองยาวอีสานจะได้รับการพัฒนาให้ทันสมัยข้ึน แต่ก็ยังคงเอกลักษณ์ด้ังเดิมของเสียง
กลองที่กังวานและจังหวะที่เร้าใจ ซึ่งเป็นส่วนสำคัญของวัฒนธรรมพื้นบ้านอีสาน การอนุรักษ์และส่งเสริมให้คนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้
เก่ียวกับกลองยาวอีสานจึงเป็นสิ่งสำคัญ เพ่ือให้ศิลปะและวัฒนธรรมท้องถ่ินน้ียังคงอยู่ต่อไปในอนาคต  
 คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ได้จัดโครงการทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมกลองยาว เป็นการบูรณาการด้าน
ทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมกับการศึกษาโดยได้รับงบประมาณยุทธศาสตร์จากมหาวิทยาลัย เพื่อหาแนวทางการพัฒนาและส่งเสริม
ศิลปะกลองยาวอิสาน จนทำให้เกิดองค์ความรู ้ไปเผยแพร่เพื่อบริการวิชาการแก่สังคม ซึ ่งคณะนิติศาสตร์เล็งเห็นว่าจังหวัด
มหาสารคามต้ังอยู่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย มีวัฒนธรรมกลองยาวใช้ในการตีเป็นเครื่องประกอบจังหวะในวงดนตรีต่าง ๆ 
คณะกลองยาวในยุคปัจจุบันได้นำหลาย ๆ อย่างประยุกต์เพื่อให้ดูทันสมัยขึ้น (วุฒิกร เดชกวินเลิศ, กริช สินธุศิริ และจิตรกรณ์      
นนทะบูรณ์, 2565) น่ันคือการใช้การโชว์กลองเป็นจุดขายแล้วยังขายความบันเทิงอื่น ๆ ด้วย เช่น ใช้พิณ แคนบรรเลงประกอบใช้อี
เล็กโทนบรรเลงประกอบ ใช้เครื่องขยายเสียงเพ่ือให้เสียงพิณหรืออิเล็กโทนดังไกล มีขบวนนางรำฟ้อนประกอบมีการแต่งขบวนแห่ 
มีการใช้เครื่องแต่งกายทำเป็นเอกลักษณ์และบางคณะ อาจมีการจัดรูปแบบขบวนตกแต่งรถสำหรับขบวนแห่แบบต่าง ๆ  เป็นต้น 
(คมกริช การินทร์, 2562) ซึ่งน่าเป็นตัวอย่างแห่งศิลปวัฒนธรรมทำให้หยุดนิ่งและปัจจุบัน การหลั่งไหลเข้ามาของวัฒนธรรม
ต่างชาติทำให้คนส่วนใหญ่หันไปสนใจศิลปะการสดงแบบอื่น ทำให้กลองยาวต้องปรับตัวในเรื่องกระบวนการแสดง รวมถึงการ
พัฒนาในด้านต่าง ๆ เพิ่มมากขึ้นเพื่อทำให้รูปแบบมีความน่าสนใจ เป็นที่ชอบของชาวบ้านได้มีการคิดสร้างสรรค์ในด้านต่าง ๆ     
ตามภูมิปัญญาของแต่ละท้องถ่ินตน (กระทรวงวัฒนธรรม, 2559) คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคามจึงมีแนวคิดที่
จะนำผู้เก่ียวข้องในทุกภาคส่วนมามีส่วนร่วมในการดำเนินการทั้งระบบในการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสาน เพ่ือนำสู่การ
บริการชุมชนและสังคม ทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมและประเพณีวัฒนธรรมต่าง ๆ ของท้องถ่ินอย่างย่ังยืน 
 ดังน้ัน จากการดำเนินงานด้านทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมกลองยาวอิสานของคณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม 
มีวัตถุประสงค์สำคัญที่จะหาแนวทางการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสานให้เป็นที่ยอมรับ สร้างรายได้ให้ชุมชนจากศิลปะ
กลองยาวอิสานในทุกมิติ ไม่ว่าจะเป็นรูปแบบการแสดงที่ทันสมัย ท่ารำประยุกต์ รวมทั้งการสร้างรายได้จากการขายสินค้าจาก
ศิลปะกลองยาว ถือเป็นการบูรณาการเรียนการสอนการงานด้านทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมกับการเรียนการสอนของนักศึกษา         
ได้อย่างมีมิติที่น่าสนใจและเป็นประโยชน์ พร้อมทั้งปลูกฝังความเป็นวัฒนธรรมท้องถิ่นได้อย่างลงตัว พร้อมทั้งได้เข้าถึงชุมชน
ท้องถิ่นในที่ต่าง ๆ เป็นประสบการณ์ที่สำคัญในการไปประกอบอาชีพ ไม่ว่าจะเป็นการเข้าใจในสภาพและวัฒนธรรม ความเชื่อ     
ต่าง ๆ ในท้องถ่ิน สามารถนำองค์ความรู้น้ีไปปรับใช้ในสังคมเพ่ือพัฒนาท้ังระดับท้องถ่ินหรือระดับชาติต่อไป 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 325 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

บทวิเคราะห์ 
 จากวัตถุประสงค์ของบทความวิชาการได้มีการศึกษาทบทวนวรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง และวิเคราะห์การพัฒนาและส่งเสริม
ศิลปะกลองยาวอิสาน พร้อมทั้งสรุปตามวัตถุประสงค์และมีข้อเสนอแนะ โดยศึกษาข้อมูลที ่เป็นเอกสารปฐมภูมิ ( Primary 
Sources) ได้แก่ แนวทางการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสาน รวมทั้งเอกสารทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ ตำรา 
กฎหมาย รายงานการวิจัย บทความในวารสาร เอสารสัมมนา บทความ และหนังสือสื่ออิเล็กทรอนิกส์ เป็นต้น นอกจากนี้ จะทำ
การลงหาข้อมูลภาคสนามตามโครงการยุทธศาสตร์ที่ได้รับมอบหมาย โดยมีรายละเอียด ดังน้ี 
 1. ประวัติความเป็นมาและลักษณะของกลองยาวอีสาน 
 กลองยาวอีสานเป็นเครื่องดนตรีพื้นบ้านที่มีความสำคัญและเป็นเอกลักษณ์ของภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย      
มีบทบาทสำคัญทั้งในด้านดนตรีพื้นบ้าน พิธีกรรม และงานประเพณีต่าง ๆ โดยเฉพาะในงานบุญ งานบวช และงานรื่นเริงต่ าง ๆ 
ลักษณะของกลองยาวอีสานมีความแตกต่างจากกลองยาวของภาคกลาง ทั้งในด้านรูปร่าง การใช้วัสดุ และรูปแบบการบรรเลง .
กลองยาวอีสานมีลักษณะเป็นกลองที่ทำจากไม้เน้ือแข็ง มีหน้ากลองทำจากหนังวัวหรือหนังควาย และมักตกแต่งด้วยผ้าสีสันสดใส 
การตีและจังหวะของกลองยาวอีสานมีความเร้าใจ สนุกสนาน และสามารถสร้างบรรยากาศที่คึกคักได้เป็นอย่างดี จึงถูกนำไปใช้ใน
งานบุญ งานแห่ งานบวช งานบุญบั้งไฟ และงานประเพณีอื่น ๆ ท่ีเก่ียวข้องกับศาสนาและความเชื่อของชาวอีสาน  
 ที่มาของกลองยาวอีสาน กลองยาวอีสานมีประวัติศาสตร์ยาวนานและสืบทอดกันมาหลายชั่วอายุคน เชื่อกันว่าได้รับอิทธิพล
จากเครื่องดนตรีของชาวลาวและชาวข่า ซึ่งเป็นชนกลุ่มน้อยที่อาศัยอยู่บริเวณภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย และแถบประเทศ
ลาว กลองชนิดน้ีถูกนำมาใช้ในการแสดงพ้ืนบ้าน ประกอบการฟ้อนรำ และเป็นเครื่องดนตรีหลักในการละเล่นต่าง ๆ ของชาวอีสาน
มาแต่โบราณ ในอดีตกลองยาวอีสานเป็นเครื่องดนตรีที่ใช้ในงานพิธีกรรมทางศาสนาและประเพณีสำคัญ เช่น งานบุญบั้งไฟ งานบุญ
ผะเหวด งานบุญกฐิน และงานประเพณีแห่นาค โดยจะมีการตีกลองยาวประกอบการแสดงฟ้อนรำ และขบวนแห่ เพื่อเพิ่มความ
ครึกครื้นและสร้างบรรยากาศแห่งความสนุกสนาน นอกจากนี้ กลองยาวอีสานยังใช้ในการละเล่นพื้นเมือง เช่น หมอลำ ซึ่งเป็น
ศิลปะการแสดงที่แพร่หลายในภูมิภาคอีสาน  
 ลักษณะของกลองยาวอีสาน กลองยาวอีสานมีลักษณะเป็นทรงกระบอก ปลายด้านหน่ึงมีขนาดใหญ่และค่อย ๆ เรียวเล็กลง
ไปอีกด้านหน่ึง วัสดุที่ใช้ทำกลองมักทำจากไม้เน้ือแข็ง เช่น ไม้ขนุน ไม้มะขาม หรือไม้ประดู่ ส่วนหนังหน้ากลองทำจากหนังวัวหรือ
หนังควายที่ผ่านการฟอกและขึงตึงเพ่ือให้เกิดเสียงที่กังวาน การขึงหนังหน้ากลองใช้เชือกหรือหนังสัตว์ที่นำมามัดติดกับตัวกลองให้
แน่น และตกแต่งด้วยผ้าสีสันสดใสตามแบบฉบับของศิลปะพ้ืนบ้านอีสาน การบรรเลงกลองยาวอีสานจะใช้ไม้ตี หรือบางครั้งใช้มือ
ในการตีกลองเพ่ือให้เกิดจังหวะที่แตกต่างกัน เสียงของกลองยาวมีความดังและกังวาน สามารถส่งเสียงไปไกล ทำให้เหมาะกับการ
ใช้ในงานที่ต้องการความสนุกสนานและเร้าใจ การใช้กลองยาวอีสานในงานประเพณีและวัฒนธรรมกลองยาวอีสาน มีบทบาทสำคัญ
ในงานบุญ งานแห่และงานรื่นเริงต่าง ๆ ในภูมิภาคอีสาน เช่น งานบุญบั้งไฟ เป็นประเพณีที่จัดข้ึนเพ่ือบูชาพระยาแถน เทพเจ้าแห่ง
ฝน กลองยาวจะถูกนำมาใช้ในการขบวนแห่บั้งไฟ เพื่อเพิ่มความสนุกสนานให้กับงาน งานบุญผะเหวด เป็นงานบุญที่เกี่ยวข้องกับ
พระเวสสันดรชาดก กลองยาวจะถูกตีเพื่อประกอบการเทศน์และขบวนแห่ งานแห่นาค เป็นพิธีกรรมทางศาสนาที่จัดขึ้นก่อนการ
บวชพระ กลองยาวจะถูกใช้ในขบวนแห่นาคไปรอบวัดเพ่ือสร้างบรรยากาศที่สนุกสนาน หมอลำ การแสดงหมอลำมักมีการใช้กลอง
ยาวประกอบจังหวะเพ่ือเพ่ิมสีสันให้กับการแสดง คณะกลองยาวหรือวงกลองยาว ก็เกิดข้ึนก่อนที่โปงลางจะดัง เช่นกัน แต่ปัจจุบัน 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 326 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

คณะกลองยาว ก็ได้รับการปรับปรุงพัฒนา ประยุกต์รูปแบบนำเสนอใหม่ และกำลังเป็นที่นิยมเป็นอย่างมาก ในภูมิภาคอีสาน คณะ
กลองยาว นิยมใช้สำหรับประกอบขบวนแห่ต่าง ๆ เช่นเดียวกับวงมโหรีอีสาน 
 คณะกลองยาวตามหมู่บ้าน ในสมัยก่อน ใช้กลองยาวเป็นเครื่องดนตรีหลัก โดยใช้กลองประมาณ 3-5 ลูก ไม่มีพิณหรือแคน
บรรเลงลายประกอบ อาศัยลวดลายของ จังหวะกลอง และลีลาการตีฉาบใหญ่ เป็นสิ่งดึงดูด ซึ่งคณะกลองยาวนี้ ยังไม่มีขบวน
นางรำ ฟ้อนรำประกอบ (และอาจยังไม่มีชุดแต่งกายประจำคณะ) เมื่อคณะกลองยาวพัฒนาข้ึนเป็นคณะกลองยาวจริง ๆ เพ่ือดึงดูด
ให้เจ้าภาพงานมาว่าจ้าง บางคณะจึงได้เพ่ิมจำนวนกลองข้ึนมา ให้ดูย่ิงใหญ่ข้ึน เช่น 10 ลูกบ้าง 14 ลูกบ้าง 20 ลูกบ้าง และนอกจาก 
จะให้ผู้ชายตีกลอง บางคณะอาจใช้ผู้หญิงตีก็มี แต่ในยุคน้ันยังเป็นการโชว์กลองยาวอยู่ จึงยังไม่มีพิณ แคนบรรเลงประกอบและยัง
ไม่มีขบวนนางรำฟ้อนประกอบ คนตีกลองจะฟ้อนไปด้วยตีกลองไปด้วย     
 คณะกลองยาวในยุคปัจจุบัน ได้นำหลาย ๆ อย่างประยุกต์ เพ่ือให้ดูทันสมัยข้ึน น่ันคือ นอกจากใช้การโชว์กลอง เป็นจุดขาย
แล้วยังขายความบันเทิงอื่น ๆ ด้วย เช่น ใช้พิณ แคนบรรเลงประกอบ ใช้อีเล็กโทนบรรเลงประกอบใช้เครื่องขยายเสียง เพ่ือให้เสียง
พิณหรืออีเล็กโทนดังไกล มีขบวนนางรำ ฟ้อนประกอบขบวนแห่ มีเครื่องแต่งกายเป็นเอกลักษณ์ และบางคณะ อาจมีการจัดรูปแบบ
ขบวน ตกแต่งรถสำหรับขบวนแห่แบบต่าง ๆ เป็นต้น ซึ่งน่ีคือตัวอย่างแห่งศิลปวัฒนธรรมที่ไม่หยุดน่ิง เครื่องดนตรีหลัก ประจำคณะ
กลองยาว ได้แก่ กลองยาว กลองตึ้ง (บางแห่งก็ไม่ใช้) รำมะนา ฉิ่ง ฉาบเล็กและฉาบใหญ่ ในส่วนพิณ แคนหรืออีเล็กโทนและเบส     
ได้นำมาประยุกต์ใช้ร่วมคณะกลองยาวในภายหลัง คณะกลองยาววงใหญ่หรือเล็กในสมัยก่อนข้ึนอยู่กับจำนวนกลองยาวที่ใช้ โดยวง
ขนาดเล็กใช้กลองยาวประมาณ 3 - 5 ลูก หากกลองยาวไม่เกิน 20 ลูก ยังถือว่าเป็นวงขนาดกลางอยู่ หากเกิน 20 ลูกขึ้นไปจัดว่า
เป็นวงขนาดใหญ่ ในปัจจุบันนอกจากดูเรื่องจำนวนกลองยาวแล้วยังต้องดูขบวนนางรำประกอบด้วย กลองยาวที่ใช้ในคณะกลอง
ยาวจะต้องปรับเสียงให้กลองทุกลูกให้ดังในคีย์เดียวกัน โดยใช้ข้าวเหนียวน่ึงสุกบดให้ละเอียดติดหน้ากลองและเมื่อเล่นเสร็จ ก็ต้อง
ทำความสะอาดคราบข้าวเหนียวออกให้หมดก่อนนำกลองไปเก็บ   
 ปัจจุบันกลองยาวอีสานยังคงได้รับความนิยมและใช้ในงานต่าง ๆ แต่มีการปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัย มีการพัฒนารูปแบบการ
บรรเลงให้มีความหลากหลายมากขึ ้น เช่น การนำไปใช้ร่วมกับดนตรีสมัยใหม่ หรือนำไปใช้ในการแสดงร่วมกับดนตรีลูกทุ่ง 
นอกจากนี้ยังมีการผลิตกลองยาวเพื่อการค้า โดยมีการตกแต่งและออกแบบให้สวยงามขึ้นเพื่อดึงดูด นักท่องเที่ยวและผู้ที่สนใจ
อย่างไรก็ตาม แม้กลองยาวอีสานจะได้รับการพัฒนาให้ทันสมัยข้ึน แต่ก็ยังคงเอกลักษณ์ด้ังเดิมของเสียงกลองที่กังวานและจังหวะที่
เร้าใจ ซึ่งเป็นส่วนสำคัญของวัฒนธรรมพ้ืนบ้านอีสาน การอนุรักษ์และส่งเสริมให้คนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้เก่ียวกับกลองยาวอีสานจึงเป็น
สิ่งสำคัญ เพ่ือให้ศิลปะและวัฒนธรรมท้องถ่ินน้ียังคงอยู่ต่อไปในอนาคต (เปลื้อง ฉายรัศมี, 2550) 
 2. ปัญหาและอุปสรรคของศิลปวัฒนธรรมกลองยาวในภาคอีสาน 
 ปัญหาและอุปสรรคสำคัญของศิลปวัฒนธรรมกลองยาวในภาคอีสาน มีรายละเอียด ดังน้ี    
  2.1 ความเปลี่ยนแปลงของสังคมและวัฒนธรรม กล่าวคือ วิถีชีวิตของคนอีสานเปลี่ยนไปจากเดิมมากขึ้น โดยเฉพาะใน
เมืองใหญ่ท่ีเทคโนโลยีและดนตรีสมัยใหม่เข้ามามีบทบาท ทำให้ความนิยมในดนตรีพ้ืนบ้านลดลง การเปลี่ยนแปลงของสังคมและวิถี
ชีวิตของประชาชนในภาคอีสานส่งผลกระทบโดยตรงต่อศิลปวัฒนธรรมกลองยาว ในอดีตกลองยาวเป็นส่วนหน่ึงของวิถีชีวิตและงาน
ประเพณีของชุมชน แต่ในปัจจุบันการขยายตัวของเมืองและอิทธิพลของวัฒนธรรมตะวันตกทำให้ความนิยมในดนตรีพ้ืนบ้านลดลง 
คนรุ่นใหม่หันไปสนใจดนตรีสากลและดนตรีร่วมสมัยมากกว่าดนตรีพ้ืนบ้าน ส่งผลให้กลองยาวอีสานถูกลดบทบาทลง  



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 327 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

  2.2 ขาดการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น กล่าวคือ คนรุ่นใหม่ให้ความสนใจในศิลปะพ้ืนบ้านน้อยลง ทำให้ขาดบุคลากรที่มีทักษะ
และความรู้ในการบรรเลงและผลิตกลองยาวอีสานปัญหาหลักอีกประการหนึ่งคือการขาดแคลนคนรุ่นใหม่ที่มีความสนใจในการ
เรียนรู้และสืบทอดศิลปะการบรรเลงกลองยาว ในอดีต ผู้สูงอายุหรือครูภูมิปัญญาท้องถ่ินเป็นผู้ถ่ายทอดความรู้ให้แก่เยาวชน แต่ใน
ปัจจุบันกระบวนการถ่ายทอดความรู้น้ีเริ่มลดลง เน่ืองจากเยาวชนให้ความสำคัญกับการศึกษาและการทำงานในเมืองมากกว่าการ
เรียนรู้ศิลปะพ้ืนบ้าน นอกจากน้ี ยังขาดการส่งเสริมให้ศิลปะกลองยาวเป็นส่วนหน่ึงของหลักสูตรการศึกษาอย่างจริงจัง  
  2.3 การขาดแคลนวัสดุและช่างฝีมือ กล่าวคือ การทำกลองยาวต้องใช้ไม้เนื้อแข็งที่หาได้ยากขึ้น นอกจากนี้ช่างฝีมือที่
สามารถผลิตกลองยาวแบบด้ังเดิมก็ลดน้อยลงตามกาลเวลาการผลิตกลองยาวต้องอาศัยช่างฝีมือที่มีความเชี่ยวชาญ แต่ในปัจจุบัน 
จำนวนช่างฝีมือที่สามารถสร้างกลองยาวตามแบบดั้งเดิมลดลงอย่างมาก นอกจากนี้วัสดุที่ใช้ทำกลอง เช่น ไม้เนื้อแข็ง หนังสัตว์ 
และเชือกพิเศษก็เริ่มหายากข้ึน ทำให้ต้นทุนในการผลิตกลองยาวเพ่ิมสูงข้ึน ส่งผลให้การผลิตและจำหน่ายกลองยาวลดลง  
  2.4 ขาดการสนับสนุนจากภาครัฐและเอกชน กล่าวคือ แม้ว่าจะมีโครงการบางส่วนที่มุ่งส่งเสริมศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้าน 
แต่การสนับสนุนจากภาครัฐและเอกชนยังไม่เพียงพอในการฟื้นฟูและพัฒนากลองยาวอีสานอย่างยั่งยืน การขาดงบประมาณ
สนับสนุนกิจกรรมทางวัฒนธรรมทำให้ศิลปินพื้นบ้านและช่างฝีมือขาดโอกาสในการเผยแพร่ศิลปะของตน อีกทั้งการขาดการ
ส่งเสริมด้านการตลาดและช่องทางการจำหน่ายกลองยาวทำให้ศิลปินไม่สามารถสร้างรายได้ที่มั่นคงจากศิลปะน้ีได้  
  2.5 เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลเข้ามามีบทบาทมากขึ้น กล่าวคือ เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลเข้ามามีบทบาทสำคัญในสังคม
ปัจจุบัน ทำให้ดนตรีพ้ืนบ้านต้องแข่งขันกับดนตรีแนวใหม่ที่สามารถเข้าถึงได้ง่ายข้ึนผ่านแพลตฟอร์มออนไลน์ เช่น YouTube และ 
Spotify ดนตรีพ้ืนบ้านแบบด้ังเดิม เช่น กลองยาวอีสาน อาจไม่สามารถดึงดูดความสนใจของเยาวชนได้เท่ากับดนตรีสมัยใหม่ ส่งผล
ให้การเผยแพร่ศิลปะพ้ืนบ้านในยุคดิจิทัลต้องเผชิญกับความท้าทายในการเข้าถึงกลุ่มเป้าหมายใหม่ ๆ    
  2.6 การเปลี่ยนแปลงของบทบาทกลองยาวในสังคม กล่าวคือ ในอดีตกลองยาวเป็นเครื่องดนตรีที่มีบทบาทสำคัญใน
พิธีกรรมทางศาสนาและงานบุญต่าง ๆ แต่ในปัจจุบัน บทบาทของกลองยาวในงานพิธีกรรมลดลงอย่างมาก การใช้เครื่องเสียงและ
ดนตรีอิเล็กทรอนิกส์เข้ามาแทนที่การบรรเลงดนตรีสด ส่งผลให้กลองยาวไม่ได้รับการใช้งานในงานประเพณีเท่าที่เคยเป็น (วิลาวัลย์ 
คำนิน, 2566) 
 จากท่ีกล่าวมาสามารถสรุปปัญหาและอุปสรรคของศิลปวัฒนธรรมกลองยาวในภาคอีสาน คือ การก้าวไกลของโลกที่ทันสมัย
รวมถึงการไหลของวัฒนธรรมจากต่างประเทศเข้ามา ทำให้การสืบสานศิลปวัฒนธรรมที่ควรจะเป็นตามครรลองของชาติพันธ์ุไม่ได้
รับการส่งเสริมหรือสนับสนุนด้วยดี การให้ความสำคัญในงานด้านการส่งเสริมศิลปะกลองยาวไม่ได้รับการตอบสนองเท่าที่ควร 
ปัจจุบันการปลูกฝังความเป็นชาติไม่ได้มุ่งเน้นให้เกิดประสิทธิภาพ ดังนั้นสถาบันต่างต้องให้ความสำคัญทางด้านการทำนุบำรุง
ศิลปวัฒนธรรม โดยกำหนดให้เป็นสิ่งที่ต้องทำด้วยความรับผิดชอบของทุกภาคส่วน นอกจากนี้ความสัมพันธ์ระหว่างเยาวชนกับ
ครอบครัวที่เคยอบอุ่นกลับลดลง มารยาทไทย เอกลักษณความเป็นไทย วัฒนธรรมประเพณีที่ควรอนุรักษไวกลายเป็นเรื่องล้าสมัย 
การที่คนไทยเรามีความมั่นคงอยู่ได้ทุกวันน้ีก็เพราะเรามีเอกลักษณ์ มีวัฒนธรรมไทยที่เป็นวิถีชีวิตของเรา หากละเลยไม่ได้รับความ
ใส่ใจหรือสร้างจิตสำนึกเท่าที่ควรก็คงสูญเสียความดีงามท่ีสูบทอดกันมาเป็นระยะเวลานาน ซึ่งถ้ายังเป็นอย่างน้ีต่อไปวัฒนธรรมไทย
ก็อาจจะสูญไปได้เพราะวัฒนธรรมจะต้องมีการสืบสาน ซึ่งผู้ที่จะสืบสานวัฒนธรรมไทยได้ดีก็คือชุมชน แต่ถ้าชุมชนหรือผู้เกี่ยวข้อง
ไม่ยอมรับและไม่ยอมสืบสานวัฒนธรรมเราก็จะค่อย ๆ สูญไป และเมื่อใดก็ตามท่ีวัฒนธรรมของไทยสูญไปเราก็จะสูญชาติเมื่อน้ัน  



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 328 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 3. การพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสาน ของคณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม 
 คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ได้จัดโครงการทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมกลองยาว เป็นการบูรณาการด้าน
ทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมกับการศึกษาโดยได้รับงบประมาณยุทธศาสตร์จากมหาวิทยาลัย เพื่อหาแนวทางการพัฒนาและส่งเสริม
ศิลปะกลองยาวอิสานจนทำให้เกิดองค์ความรู ้ไปเผยแพร่ เพื ่อบริการวิชาการแก่สังคม ซึ ่งคณะนิติศาสตร์เล็งเห็นว่าจังหวัด
มหาสารคามต้ังอยู่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย มีวัฒนธรรมกลองยาวใช้ในการตีเป็นเครื่องประกอบจังหวะในวงดนตรีต่าง ๆ 
เช่น วงแคน วงโปงลาง เป็นต้น นอกจากน้ียังนำมาประสมวงโดยใช้กลองยาวหลาย ๆ ใบ และเครื่องประกอบจังหวะอื่น ๆ เช่น ฉ่ิง 
ฉาบ กรับ โหม่งเข้ามาบรรเลงประสมทำให้เกิดเป็นวงกลองยาวอีสานข้ึน กลองยาวเป็นเครื่องดนตรีที่สำคัญในจังหวัดมหาสารคาม 
โดยได้รับการยกย่องให้เป็นเครื่องดนตรีประจำจังหวัด โดยเฉพาะในอำเภอต่าง ๆมีวงกลองยาวอยู่แพร่หลาย จากการสำรวจ
เบื้องต้นมีประมาณ 50 วง ซึ่งถือว่ามีมากพอสมควร และทางจังหวัดได้มีการจัดการประกวดแข่งขันทุกปีในหลายแห่ง คณะกลอง
ยาวตามหมู่บ้านในสมัยก่อนใช้กลองยาวเป็นเครื่องดนตรีหลัก โดยใช้กลองประมาณ 3-5 ใบ ไม่มีพิณหรือแคนบรรเลงลายประกอบ 
อาศัยรูปแบบของจังหวะกลองและลีลาการตีฉาบใหญ่ ฉาบเล็กเป็นสิ่งดึงดูดผู้ชม ซึ่งคณะกลองยาวน้ันยังไม่มีขบวนนางรำ ฟ้อนรำ 
ประกอบ (และอาจยังไม่มีชุดแต่งกายประจำคณะ) เมื่อคณะกลองยาวพัฒนาข้ึนเป็นคณะกลองยาวจริง ๆ เพ่ือดึงดูดให้เจ้าภาพงาน
มาว่าจ้าง บางคณะจึงได้เพิ่มจำนวนกลองขึ้นมาให้ดูยิ่งใหญ่ขึ้น เช่น 10 ใบบ้าง 14 ใบบ้าง 20 ใบบ้าง และนอกจากจะให้ผู้ชายตี
กลองแล้ว บางคณะอาจใช้ผู้หญิงตีเพื่อให้เกิดจุดสนใจเพิ่ม แต่ในช่วงสมัยนั้นนั้นยังเป็นการโชว์กลองยาวอยู่ จึงยังไม่มีการนำพิณ
และแคนมาบรรเลงประกอบและยังไม่มี ขบวนนางรำ นางฟ้อนประกอบ แต่ใช้ค้อนตีกลอง ท่าฟ้อนไปด้วยและตีกลองไปด้วย คณะ
กลองยาวในยุคปัจจุบันได้นำหลาย ๆ อย่างประยุกต์เพื่อให้ดูทันสมัยขึ้น นั่นคือการใช้การโชว์กลองเป็นจุดขายแล้วยังขายความ
บันเทิงอื่น ๆ ด้วย เช่น ใช้พิณ แคนบรรเลงประกอบใช้อีเล็กโทนบรรเลงประกอบ ใช้เครื่องขยายเสียงเพ่ือให้เสียงพิณหรืออิเล็กโทน
ดังไกล มีขบวนนางรำฟ้อนประกอบมีการแต่งขบวนแห่ มีการใช้เครื่องแต่งกายทำเป็นเอกลักษณ์และบางคณะ อาจมีการจัดรูปแบบ
ขบวนตกแต่งรถสำหรับขบวนแห่แบบต่าง ๆ เป็นต้น ซึ่งน่าเป็นตัวอย่างแห่งศิลปวัฒนธรรมทำให้หยุดน่ิงและปัจจุบัน การหลั่งไหล
เข้ามาของวัฒนธรรมต่างชาติทำให้คนส่วนใหญ่หันไปสนใจศิลปะการสดงแบบอื่น ทำให้กลองยาวต้องปรับตัวในเรื่องกระบวนการ
แสดง รวมถึงการพัฒนาในด้านต่าง ๆเพ่ิมมากข้ึนเพ่ือทำให้รูปแบบมีความน่าสนใจ เป็นที่ชอบของชาวบ้านได้มีการคิดสร้างสรรค์ใน
ด้านต่าง ๆ ตามภูมิปัญญาของแต่ละท้องถ่ินตน คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคามจึงมีแนวคิดที่จะนำนักศึกษาของ
คณะมามีส่วนร่วมในการดำเนินการทั้งระบบ นำสู่การบริการชุมชนและสังคมที่มีความสนใจที่จะนำการแสดงกลองยาวไปแสดงตาม
ประเพณีวัฒนธรรมต่าง ๆ ของท้องถิ ่น การแสดงกลองยาวของคณะนิติศาสตร์เป็นที่ยอมรับและสามารถสร้างรายได้ให้เป็น
ทุนการศึกษาของนักศึกษามาตลอด เป็นระยะเวลากว่า 12 ปีที่ผ่านมา มีชื่อเรียกว่า “กลองยาวชมพูพาน” 
 จากการดำเนินงานของโครงการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสานของคณะนิติศาสตร์ ตามที่ได้จัดสรรงบประมาณ
ยุทธศาสตร์ของมหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ใน 3 พื้นที่ ได้แก่ พื้นที่ลำดับที่ 1 บ้านกุดแคน ตำบลดงใหญ่ อำเภอวาปีปทุม 
จังหวัดมหาสารคาม ที่มีความโดดเด่นในเรื่องของการแสดงกลองยาวที่เป็นที่ประจักษ์ เคยได้รับถ้ายพระราชทานจากการแข่งขัน
การประกวนออนซอนกลาวยาวอำเภอวาปีปทุม มีการเสวนาเรื่องการพัฒนาแสดงกลองยาวในศตวรรษที่ 21 เพื่อหาแนวทาง
โครงการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสานอย่างย่ังยืน 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 329 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

  
 
  
 
    
 
 
ภาพที่ 1-2 การดำเนินงานของโครงการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสานของคณะนิติศาสตร์ ณ ชุมชนบ้านกุดแคน 
ตำบลดงใหญ่ อำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม (วุฒิกร เดชกวินเลิศ และคณะ, 2567) 
 พื้นที่ลำดับที่ 2 บ้านโนนสำราญ ตำบลแวงน่าง อำเภอเมือง จังหวัดมหาสารคาม ที่มีความโดเด่นเรื่องการพัฒนาวัฒนธรรม
กลองยาวอีสานเพ่ือการค้าและการแปรรูปผลิตภัณฑ์วัฒนธรรม ซึ่งในหมู่บ้านมีการทำผลัตภัณฑ์กลองยาวเพ่ือจำหน่ายเป็นวิสาหกิจ
ชุมชน 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 3-4 การดำเนินงานของโครงการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสานของคณะนิติศาสตร์ ณ ชุมชนบ้านโนน
สำราญ ตำบลแวงน่าง อำเภอเมือง จังหวัดมหาสารคาม (วุฒิกร เดชกวินเลิศ และคณะ, 2567) 
 และพ้ืนที่ลำดับที่ 3 บ้านโนนภิบาล ตำบลโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม ที่มีความโดดเด่นเรื่องท่ารำกลองยาว
โบราณ และการฟ้อนของนางรำ โดยลงพ้ืนที่ร่วมกับสำนักศิลปวัฒนธรรมและสาขาวิชานาฏศิลป์และการแสดง คณะมนุษยศาสตร์
และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม  



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 330 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 5-6 การดำเนินงานของโครงการพัฒนาและส่งเสริมศิลปะกลองยาวอิสานของคณะนิติศาสตร์ ณ ชุมชนบ้านโนนภิบาล 
ตำบลโนนภิบาล อำเภอแกดำ จังหวัดมหาสารคาม (วุฒิกร เดชกวินเลิศ และคณะ, 2567) 
 โดยทั้ง 3 พื้นที่ได้รับเกียรติจากท่านวิทยากร คือ ท่าน ดร.สุวิทย์ วิชัด อุปนายกสมาคมกลองยาว จังหวัดมหาสารคาม และ
ท่านอาจารย์ทรงวุฒิ พรกุณา รองนายกสมาคมหมอแคน จังหวัดขอนแก่น ปฏิบัติหน้าท่ีวิทยากรบรรยาย โดยใช้รูปแบบการมีส่วน
ร่วมกับชุมชนเพ่ือหาแนวทางการพัฒนาศิลปะกลองยาวอีสานต่อไป 
 4. แนวทางการพัฒนาศิลปะกลองยาวอีสาน 
 จากการลงพ้ืนที่ได้ค้นพบแนวทางพัฒนาศิลปวัฒนธรรมกลองยาวในภาคอีสาน ดังน้ี  
  4.1 การอนุรักษ์และฟื้นฟูศิลปะกลองยาวอีสาน การอนุรักษ์กลองยาวอีสานต้องเริ ่มจากการให้ความสำคัญกับการ
ถ่ายทอดองค์ความรู้จากผู้เชี่ยวชาญสู่คนรุ่นใหม่ โดยสามารถทำได้ดังน้ี คือ ส่งเสริมการเรียนการสอนกลองยาวอีสานในสถานศึกษา 
จัดต้ังชมรมหรือกลุ่มดนตรีพ้ืนบ้านในชุมชน สนับสนุนให้มีการบันทึกวิดีโอและเอกสารเก่ียวกับเทคนิคการบรรเลงและการทำกลอง
ยาว   
  4.2 การพัฒนาและปรับปรุงให้เข้ากับยุคสมัย การพัฒนากลองยาวอีสานให้เข้ากับบริบทของสังคมปัจจุบันสามารถทำได้
โดย ผสมผสานกลองยาวเข้ากับดนตรีสมัยใหม่ เช่น ดนตรีลูกทุ่ง หมอลำ หรือแนวดนตรีร่วมสมัยอื่น ๆ ออกแบบกลองยาวให้มีสีสัน
และลวดลายที่ทันสมัยเพื่อดึงดูดความสนใจของคนรุ่นใหม่  พัฒนาการเล่นกลองยาวให้มีความหลากหลายมากขึ้น เช่น การใช้
เทคนิคการตีกลองที่แปลกใหม่          
  4.3 การสนับสนุนจากภาครัฐและเอกชน ภาครัฐและเอกชนสามารถมีบทบาทในการพัฒนาศิลปวัฒนธรรมกลองยาว
อีสานได้โดยสนับสนุนงบประมาณและทรัพยากรในการจัดกิจกรรมทางวัฒนธรรม จัดโครงการส่งเสริมการเรียนรู้เก่ียวกับกลองยาว
ในโรงเรียนและมหาวิทยาลัย สนับสนุนการผลิตและจำหน่ายกลองยาวให้เป็นสินค้าทางวัฒนธรรมที่สามารถสร้างรายได้ให้กับ
ชุมชน   
  4.4 การประชาสัมพันธ์และเผยแพร่วัฒนธรรมกลองยาว เพ่ือให้กลองยาวอีสานเป็นที่รู้จักอย่างแพร่หลาย ควรมีการใช้สื่อ
ดิจิทัลและเทคโนโลยีในการประชาสัมพันธ์ เช่น สร้างช่อง YouTube หรือเพจ Facebook ที่นำเสนอเรื่องราวเกี่ยวกับกลองยาว
อีสาน จัดทำสารคดีหรือรายการโทรทัศน์เก่ียวกับวัฒนธรรมกลองยาว ส่งเสริมให้มีการแสดงกลองยาวในงานเทศกาลทั้งในประเทศ
และต่างประเทศ   



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 331 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

  4.5 รูปแบบของการแสดงแบบด้ังเดิมน้ันควรมีการรักษาไว้ให้คงเดิม เพ่ือให้เป็นเอกลักษณ์และแบบอย่างของคนรุ่นหลัง
ได้ศึกษาเรียนรู้รูปแบบประยุกต์น้ัน สามารถพัฒนาได้ตามหัวข้อ ดังน้ี        
       1) จำนวนผู้แสดง สามารถเพิ่มลดได้ตามความเหมาะสมหรือตามความต้องการของผู้ว่าจ้างไปบรรเลง แต่ควรมี
นักแสดงรวมกันไม่น้อย 30 คนข้ึนไป โดยจำนวนผู้บรรเลงกลองน้ัน ถ้าเพ่ิมจำนวนได้ก็จะให้เสียงกลองน้ันมีความดังและครึกครื้น
สนุกสนาน  
   2) จำนวนเครื่องดนตรีในการเพิ่มจำนวนเครื่องดนตรี ต้องดูความเหมาะสมและความสมดุลของเสียงเครื่องดนตรี
ด้วย เช่น ถ้าเพ่ิมกลองยาวมากไปอาจไม่ได้ยินเสียงเครื่องดนตรีอื่นหรือเครื่องประกอบจังหวะอื่น ส่วนในเรื่องของเครื่องดนตรี น้ัน
สามารถเพิ่มเครื่องทำนองได้อีก เช่น เครื่องเป่าสากล ได้แก่ แซกโซโฟน ทรัมเป็ต สไลด์ทรอมโบน เป็นต้น ซึ่งอาจมีเพิ่มขึ้นมา
เพ่ือให้เกิดความสนุกสนานและบรรเลงเพลงได้หลากหลายข้ึน  
   3) จังหวะกลอง วิธีที่ตี ท่าทางในการตีกลองสามารถปรับปรุงเพิ่มเติมได้ ในเรื่องของจังหวะกลองสามารถเพิ่มได้ 
โดยขึ้นอยู่กับบทเพลงที่นำมาบรรเลงประกอบ และวิธีการตี ท่าทางในการตีควรมีการปรับปรุงให้เป็นที่น่าสนใจ คือ  ใส่ท่าทางที่
สนุกสนานและสวยงาม รวมทั้งลักษณะทางกายภาพของกลองที่สามารถพัฒนาให้มีความกะทัดรัด ได้เพื่อความสะดวกในการ
บรรเลงและสะพายได้นานขึ้น และในเรื่องของเสียงกลองสามารถพัฒนาการตั้งเสียงหรือเทียบเสียงได้ โดยใช้วิธีการที่ทันสมัยข้ึน
เช่น ใช้กล้วยตากหรือใช้กาววิทยาศาสตร์ในการติดหน้ากลองแทนวัสดุเดิมที่ต้องใช้เวลานานและไม่ทนทาน  
   4) การแปรขบวนในการแสดงต่าง ๆ เป็นสิ่งที่ต้องคำนึงถึงเพ่ือให้เกิดความน่าสนใจจากผู้ชม โดยสามารถแปรขบวน
ได้เวลาที่แสดง อาจแปรเป็นรูปภาพเป็นสัญลักษณ์ต่าง ๆ ก็ได้ รวมถึงการต่อตัวที่ถือเป็นเอกลักษณ์อย่างหนึ่งของการแสดงกลอง
ยาวและต้องคำนึงถึงความเหมาะสมของสถานที่ด้วย 
   5) ในข้อน้ีเป็นองค์ประกอบที่อาศัยซึ่งกันและกัน คือ ท่ารำของนางรำท่ีรำประกอบเป็นสิ่งที่สำคัญอย่างหน่ึงที่ผู้ชม
ให้ความสนใจ ได้แก่ ความสวยงามของนางรำ ซึ่งรวมไปถึงท่ารำท่ีสวยงามเครื่องแต่งกายที่งดงาม อุปกรณ์เสริมต่าง ๆในการแสดง
ที่มีความพิเศษ ซึ่งสามารถเพ่ิมลดและพัฒนาให้เป็นจุดสนใจที่สำคัญของการแสดงได้ 
   6) แนวคิดในกการแสดง ในรูปแบบประยุกต์นี ้ เรื ่องแนวคิดในการแสดงเป็นจุดที ่ไม่เน้นมาก ดังนั ้นจากการ
สังเคราะห์พบว่าแนวคิดในการแสดง คือ เน้นการความสนุกสนาน ความย่ิงใหญ่อลังการ 
  4.6 รูปแบบเพ่ือการแข่งขัน เป็นรูปแบบที่โดนจำกัดโดยกรอบของกฎเกณฑ์และกติกาในการแข่งขันที่ได้ถูกกำหนดไว้ใน
องค์ประกอบทุกข้อนั้น สามารถพัฒนาได้และต้องมีความพร้อมในเรื่องของเสียงกลอง โดยต้องมีความไพเราะ ตีจังหวะตามที่
กำหนด ส่วนท่าทางนั้นต้องมีการฝึกซ้อมเพื่อให้เกิดความพร้อมเพรียงสวยงาม ในส่วนของผู้รำก็เช่นกันต้องมีความพร้อมเพรยีง
เช่นกัน ทั้งเรื่องของท่ารำ เรื่องของเครื่องแต่งกาย รวมทั้งการแปรแถวที่ต้องอาศัยนักแสดงทั้งหมด รวมทั้งการต่อตัว ที่ถือเป็น
จุดเด่นอย่างหน่ึงของการแสดง ซึ่งสิ่งที่สำคัดในเรื่องของการแสดงรูปแบบน้ี น้ันคือแนวคิดในการแสดงที่ต้องการนำเสนออะไร แต่
ละข้ันตอนต้องวางรูปแบบตามแนวคิดให้ชัดเจน และจุดเด่นเพ่ือเรียกความประทับใจในตอนจบ พบว่าเป็นสิ่งที่ผู้ชมต้องการรอชม 
ว่าจะจบอย่างไร มีการแปรแถวหรือต่อตัวอย่างไร รวมทั้งต้องมีความต่อเน่ือง ซึ่งแนวคิดในการแสดงจึงเป็นสิ่งสำคัญในรูปแบบของ
การแสดงกลองยาวสำหรับการแข่งขัน 
 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 332 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

ข้อค้นพบเชิงวิชาการ หรือองค์ความรู้ใหม่เชิงวิชาการ 
 แนวทางการพัฒนารูปแบบการแสดงศิลปะกลองยาวอีสาน ซึ่งการแสดงกลองยาวในภาคอีสานประกอบด้วย 3 รูปแบบ คือ 
รูปแบบดั้งเดิม รูปแบบประยุกต์ รูปแบบเพื่อการแข่งขัน โดยแนวคิดในการพัฒนารูปแบบของการแสดงนั้น รูปแบบดั้งเดิมควร
อนุรักษ์ไว้ ส่วนรูปแบบประยุกต์และเพื่อการแข่งขันนั ้นสามารถพัฒนาได้ในทุกองค์ประกอบของการแสดง โดยคำนึงถึงความ
สนุกสนาน สวยงามพร้อมเพรียงเป็นหลักสำคัญ และดูความเหมาะสมในเรื่องของสถานที่ด้วย และเน้นเรื่องแนวคิดในการแสดงเป็น
สำคัญสำหรับรูปแบบเพ่ือการแข่งขัน โดยทั้งสามรูปแบบน้ัน ยังปรากฏในการแสดงในปัจจุบัน ซึ่งในแบบที่ 1 น้ัน ได้รับความนิยม
น้อยลงเน่ืองจากไม่มีเสียงเครื่องดนตรีที่ทำทำนอง ทำให้ขาดความสนุกสนานเร้าใจ ต่างจากในรูปแบบที่ 2 แบบประยุกต์น้ันเป็นที่
นิยมเพราะมีความสนุกสนานเร้าใจ จากเดิมจังหวะกลองที่มีอยู่แล้วเมื่อใส่ทำนองเพลงเข้าไป โดยเฉพาะบทเพลงที่ได้รับความนิยม
ตามสมัยนิยม ย่ิงทำให้ผู้ชมผู้ที่เข้าร่วมขบวนอดใจไม่ไหวจนต้องร่ายรำตามไปด้วย ส่วนในรูปแบบที่ 3 รูปแบบเพ่ือการแข่งขันน้ัน 
เป็นรูปแบบที่กำหนดขึ้นมาเพื่อใช้ในการตัดสินให้มีความสะดวกและง่ายต่อการให้คะแนน เพราะถ้าไม่กำหนดคงเป็นการลำบาก
สำหรับคณะกรรมการ และแนวคิดในการพัฒนารูปแบบการแสดงน้ันคงต้องมีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา เพราะรูปแบบการแสดง
แบบเดิมนั้น ได้มีการประยุกต์มาตลอดจนเป็นรูปแบบที่เห็นในปัจจุบัน และที่สำคัญในเรื่องของเครื่องดนตรีนั้น มีเทคโนโลยี
สมัยใหม่เข้ามาทำให้คุณภาพของเครื่องดนตรีน้ันดีข้ึน รวมทั้งมีเครื่องดนตรีใหม่ ๆ ที่สามารถนำมาประยุกต์เข้ากับการแสดงกลอง
ยาว อันจะทำให้เกิดความสนุกสนานเร้าใจต่อเนื่องอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ซึ่งเป็นสิ่งที่น่าสนใจในการศึกษาต่อไปว่าแนวโน้มในอนาคต
ของการพัฒนารูปแบบการแสดงกลองยาวจะเป็นไปในทิศทางใด รวมทั้งโอกาสและรูปแบบการใช้วงกลองยาวในงานกิจกรรมหรือ
พิธีกรรมต่าง ๆ จะเป็นอย่างไรในอนาคต รวมทั้งมีการศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการแสดงกลองยาวในท้องถ่ินอื่น หรือภูมิภาคอื่น
ในประเทศไทย อันจะเป็นการรวบรวมข้อมูลศิลปวัฒนธรรมดนตรีกลองยาวและการอนุรักษ์ไว้อีกทางหน่ึงด้วย และควรมีศึกษาวิจัย
การพัฒนาศิลปะกลองยาวอีสาน เพื่อการหาแนวทางที่สามารถพัฒนาและอนุรักษ์ศิลปะกลองยาวในอนาคตให้อยู่คู่ชุมชนและ
สามารถสร้างรายได้อย่างย่ังยืน ตามระเบียบวิธีวิจัยที่เหมาะสมต่อไป 
 
บทสรุป       
 แนวทางการแก้ไขปัญหาการพัฒนาศิลปะกลองยาวอีสาน ควรมีการศึกษา ค้นคว้าและการวิจัยการพัฒนาศิลปะกลองยาว
อีสาน ควรเพ่ิมเน้ือความน่าสนใจแก่การเรียนหรือในโลกออนไลน์ หรือให้มีการจัดอบรมเพ่ือเป็นตัวกลางที่จะนำความรู้สอดแทรก
การทำให้ทุกคนได้สนุกและความรู้เกี่ยวกับการอนุรักษ์วงกลองยาวและอื่น ๆ  และประยุกต์ให้เป็นที่น่าสนใจมากขึ้นกว่าเดิมด้วย
การให้ความรู้และให้ข้อมูลที่เป็นประโยชน์ต่อประชาชน เช่น เล่าถึงความเป็นมาของวงกลองยาวที่น่าประทับใจ ทำสื่อออกมาหรือ
วิดีโอแนะนำวงกลองยาว สอนให้รู้ถึงการที่จะให้ทุกคนช่วยกันอนุรักษ์สิลปะพื้นบ้านของชาวอีสานไว้  จัดตั้งชมรมภายในหมู่บ้าน
เพ่ือจัดกิจกรรมให้ประชาชน เด็กและเยาวชน ได้ใกล้ชิดกับวัฒนธรรมและการเรียนรู้เก่ียวกับวงกลองยาวว่ามีความเป็นมาอย่างไร 
มีการก่อต้ังมากี่ปีแต่ก่อนใช้อะไรบรรเลง กลองทำมาจากอะไร ใครเป็นผู้คิดค้นทำข้ึนเพ่ือให้ประชาชนได้ใกล้ชิดและเข้าใจสนใจที่จะ
ช่วยกันอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้านที่เป็นสมบัติของเรา  การสื ่อให้นักเรียนหรือเด็กรุ ่นใหม่ให้เขาเห็นคุณค่าของการรักษ
วัฒนธรรมก็ถือว่าเป็นสิ่งสำคัญ และการส่งเสริมให้ทุกคนเห็นคุณค่า การเชิญชวนผู้คนต่าง ๆ ได้มาช่วยกันอนุรักษ์ไว้ถือว่าเป็นอีกวิธี
หนึ่งที่สามารถทำได้เลย เพราะถ้ามีประเพณีประจำปีต่าง ๆ คนในชุมชนก็ต่างให้ความสนใจอยู่แล้ว  ชาวภาคอีสานถือว่าเป็นชน



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 333 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

กลุ่มที่รักในความสนุกสนาน และยังช่วยส่งเสริมวัฒนธรรมประจำภาคของตนเองอีกด้วย ส่งเสริมให้วงกลองยาวอีสานมีรายได้โดย
การจ้างงาน เพราะก็ถือว่าเป็นการอนุรักษ์ให้ผู้คนได้รู้จักที่จะอนุรักษ์รักษาวัฒนธรรมน้ีต่อไป การจ้างงานหรือติดต่องานก็เป็นอีก
หน่ึงทางที่จะช่วยอนุรักษ์วงกลองยาวและภูมิปัญญา เพ่ือให้คงเอกลักษณ์ความงดงามของวัฒนธรรมน้ีต่อไป  
 สิ่งสำคัญอีกประการคือ การรณรงค์ให้องค์กรต่าง ๆ ตระหนักถึงความสำคัญ โดยตระหนักถึงความสำคัญร่วมกันเพ่ือ
รับผิดชอบต่อวัฒนธรรมตนเอง ส่งเสริมสนับสนุนทำนุบำรุง ประสานการบริการความรู้วิชาการหรือสนับสนุนด้วยทุนทรัพย์ทาง
วัฒนธรรม ให้มีทุนเพ่ือให้มีอุปกรณ์ครบและสามารถทำการแสดงได้อย่างเต็มที่ มกีารกระจายข่าวการรณรงค์เพ่ือให้เป็นที่รับรู้แก่
ผู้อื่น และยังเป็นอีกหน่ึงช่องทางที่จะเผยแพร่ข้อมูลข่าวสารของการอนุรักษ์วงกลองยาว หากมีการเผยแพร่ข้อมูลให้แก่ประชาชนได้
ทราบ จะเป็นการง่ายในการช่วยเป็นกระบอกเสียง ในการส่งเสริมการรณรงค์ให้มีการอนุรักษ์วงกลองยาวและวัฒนธรรมน้ีได้ และ
การส่งเสริมและแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม ถ้ามีการส่งเสริมและมีการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมกับต่างชาติมากกว่าท่ีเป็นอยู่ ก็จะทำให้วง
กลองยาวอีสานเป็นที่น่าดึงดูดให้ชาวต่างชาติหรือต่างเขตพ้ืนที่เข้ามาแลกเปลี่ยน เพราะความทันสมัยและการเปลี่ยนแปลงของยุค
สมัยประชาชนจึงไม่ค่อยที่จะอนุรักษ์ส่งเสริมมรดกที่งดงามของประเทศ หากมีการแลกเปลี่ยนกับต่างชาติก็จะทำให้เกิดการพัฒนา
รูปแบบการแสดงมากย่ิงข้ึน          
 และประการที่สอง คือ การสร้างทัศนคติ ความรู้และความเข้าใจ ควรมีการจัดกิจกรรมโดยให้วงกลองยาวและผู้นำภายใน
ชุมชนเป็นผู้มาให้ความรู้แก่ประชาชนที่มาร่วมกิจกรรม โดยกิจกรรมจะพูดถึงประวัติความเป็นมาของวงกลองยาว และเอกลักษณ์
สำคัญ ของวงกลองยาวว่ามีความสำคัญต่อชุมชนและประชาชนอย่างไร และมีการให้ความรู้เรื ่องการอนุรักษ์วงกลองยาวแก่
ประชาชน และให้ประชาชนได้ร่วมแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ความคิดด้านการอนุรักษ์ว่าแต่ละคนมีความคิดอย่างไร  และความคิดเห็นที่
เรามีจะสามารถนำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างไร มีประโยชน์อย่างไรแก่วงกลองยาวและประชาชน  รวมไปถึงการจ ัดทำระบบ
สารสนเทศ มีการจัดทำเครือข่ายสารสนเทศให้ทันสมัย ใช้ช่องทางต่าง ๆ ทางโซเชียลมีเดีย ในการพัฒนาการแสดงศิลปะกลองยาว 
และมีการสร้างองค์ความรู้และวิธีการที่รายได้ผ่านระบบสารสนเทศต่าง ๆ มากย่ิงข้ึน โดยใช้เทคโนโลยีในการเผยแพร่กลองยาว ใช้
แพลตฟอร์มออนไลน์ในการเผยแพร่ดนตรีกลองยาวผ่านโซเชียลมีเดีย การส่งเสริมการตลาดและสร้างรายได้จากกลองยาว 
สนับสนุนให้กลองยาวเป็นสินค้าทางวัฒนธรรมที่สามารถจำหน่ายได้ในตลาดท้องถ่ินและระดับนานาชาติ  
  
เอกสารอ้างอิง  
กระทรวงวัฒนธรรม. (2559). วัฒนธรรม วิถีชีวิตและภูมิปัญญา. รุ่งศิลป์การพิมพ์. 
คมกริช การินทร์. (2562). การพัฒนารูปแบบการแสดงของวงกลองยาวในจังหวัดมหาสารคาม. วิทยาลัยดุริยางคศลิป์  
  มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 
เปลื้อง ฉายรัศมี. (2550). ประวัติความเป็นมาของวงดนตรีพ้ืนบ้านและวงโปงลางในภาคอีสาน. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยราชภัฏ 
  สารคาม. 
วุฒิกร เดชกวินเลิศ, กริช สินธุศิริ และจิตรกรณ์ นนทะบูรณ์. (2565). การบูรณาการงานด้านทํานุบํารุงศิลปวัฒนธรรมกับการเรียน 
  การสอนนักศึกษาวิชานิติศาสตร์ในศรรตวรรษที่ 21 กรณีศึกษา: คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม.  
  วารสารสังคมศาสตร์เพ่ือการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม, 6(3), 258-267. 



  
Journal of Social Science for Local Development Rajabhat Mahasarakham University ISSN: 3057-0123 (Online) | 334 

 

Vol.9, No.1 January-March 2025 

 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/soc-rmu 
 

วิลาวัลย์ คำนิน, (2566). แนวทางการอนุรักษ์กลองยาวอีสาน บ้านจุมจัง ตำบลอุ่มเม่า อำเภอโพนทอง จังหวัดร้อยเอ็ด. 
  วารสารวิชาการวิจัยและนวัตกรรมสังคมศาสตร์ปริทัศน์, 3(1), 46-62. 
สุรดิษ ภาคสุชล, ปิยพันธ์ แสนทวีสุข, อวิรุทธ์ โททำ และสยาม จวงประโคน. (2546). หลักกลศาสตร์พ้ืนฐานและกลวิธีการสร้าง 
  เครื่องดนตรีพ้ืนบ้านอีสาน. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
สิทธิศักด์ิ จําปาแดง. (2561). กลองยาวในวิถีวัฒนธรรมของชาวอำเภอวาปีปทุมจังหวัดมหาสารคาม. ขอนแก่น: 
  มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
 


