
 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 135 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

แม่บทอีสาน: นาฏยลักษณ์และการสื่อความหมายในการฟ้อนอีสาน 
Mae Bot Isaan: Dance Characteristics and Interpretation in Isaan Dance 

 

ศุภกร  ฉลองภาค 
Supakorn  Chalongpak 

อาจารย์ ภาควิชาศิลปะการแสดง คณะศลิปกรรมศาสตร์และวัฒนธรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 
Lecturer from the Faculty of Fine – Applied Arts and Cultural Science Mahasarakham University 

*Corresponding Author Email: supakorn.ch2361@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 งานวิจัยน้ี มีวัตถุประสงค์ 1. เพ่ือศึกษานาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน 2. เพ่ือศึกษาความหมายในกระบวนท่า
ฟ้อนแม่บทอีสาน เป็นการวิจัยแบบเชิงคุณภาพ มีเครื่องมือในการวิจัย ได้แก่ แบบสังเกต และแบบสัมภาษณ์ โดยมีกลุ่มเป้าหมาย 
จำนวน 20 คน ประกอบด้วย (1) กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 3 คน กลุ่มผู้ปฏิบัติ จำนวน 4 คน และกลุ่มประชากรผู้ให้ข้อมูลทั่วไป 
จำนวน 20 คน ที่มาจากวิธีการเลือกแบบเจาะจง แล้วนำข้อมูลที่รวบรวมได้จากแบบสังเกตและแบบสัมภาษณ์มาวิเคราะห์โดยใช้
เชิงพรรณนาและวิเคราะห์เชิงเน้ือหา ผลการวิจัยพบว่า 1) นาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน มีลักษณะการเคลื่อนไหว
เฉพาะชุดการแสดงเฉพาะที่เด่นชัดในทุกส่วนของร่างกายต้ังแต่ศีรษะ มือ แขน ไหล่ ลำตัว และเท้า อันเป็นส่วนประกอบของลีลา
ท่าฟ้อนที่สะท้อนให้เห็นถึงความงามของการฟ้อนอีสาน อีกท้ังยังมีจังหวะในการฟ้อนที่เป็นลักษณะพิเศษเฉพาะของการแสดง และ 
2) ท่าแม่บทอีสาน เห็นได้ว่า ชื่อท่าฟ้อนนั้นมีความหมายแตกต่างกันออกไปที่ได้พบเห็นโดยเป็นการเลียนแบบจากอากัปกิ ริยา 
ได้แก่ ตัวละครในวรรณกรรมท้องถ่ิน พฤติกรรมของมนุษย์ในรูปแบบต่าง ๆ อากัปกิริยาของสัตว์ หรือแม้แต่ธรรมชาติที่อยู่รอบตัวที่
สรรค์สร้างให้เกิดความเป็นสุนทรียะภาพ และสามารถนำมาเป็นชื่อท่าฟ้อนที่เกิดจากภูมิปัญญาทางความคิดของของปรมาจารย์
หมอลำผู้เป็นศิลปินด้านศิลปะการแสดงพ้ืนเมือง 
 

คำสำคัญ: แม่บทอีสาน, นาฏยลักษณ์, การสื่อความหมาย 
 

Abstract 
 This research consists purposes were 1.  to study the dance styles in the Isaan master dance style and 2. 
to study the meaning in the Isan master dance style.  is qualitative research.  has research tools including 
observation and interview forms. The target group is a group of 3 knowledgeable people, a group of 5 people 
who practice, and a group of 2 0  general information providers that come from a specific selection method. 
Then the data collected from observation and interviews were analyzed using descriptive and content analysis. 
The results of the research found that 1 )  Dancers in the Isan dance style There are specific movement 
characteristics, a specific performance set that is evident in every part of the body, from the head, hands, arms, 
shoulders, torso, and feet, which are components of the dancing style that reflects the beauty of Isaan dancing. 
There is also a rhythm in the dancing that is a unique characteristic of the performance and 2 )  Tha Maebot 
Isaan, it can be seen that The name of the dance has different meanings as it has been seen as an imitation of 
gestures such as characters in local literature.  Human behavior in various forms, animal behavior or even the 

Received: 4 July 2024                  
Revised: 27 July 2024                  
Accepted: 29 July 2024                   
               

 

 

mailto:supakorn.ch2361@gmail.com


 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 136 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

nature around us that creates an aesthetic image and it can be taken as the name of the dance that comes 
from the intellectual wisdom of Master Mor Lam, who is an artist in the local performing arts. 
 

Keywords: Mae Bot Isaan, Dance Characteristics, Interpretation 
 

บทนำ 
 นาฏกรรมอีสานเกิดจากพิธีกรรมความเชื่อในอดีตว่า ชุมชนอีสานมีคตินิยมและ ความเชื่อเรื่องอิทธิพลของธรรมชาติและ
อิทธิพลของสิ่งที่นอกเหนือ จากธรรมชาติเพราะต้องเผชิญกับปรากฏการณ์ธรรมชาตินานัปการ ชุมชนชาวอีสานไม่มีความรู้หรือภูมิ
ปัญญาที่จะเข้าใจหรือปกป้องภัยเหล่านั้นได้ก็เกิดความกลัวและเชื่อว่าสิ่งเหล่านั้นเป็นอภินิหาร จึงคิดที่จะป้องกันบรรเทา บำบัด
หรือพยากรณ์เหตุการณ์นั้น ๆ โดยการเซ่นสรวงสังเวยด้วยพืชพันธุ์ธัญญาหารหรือแม้แต่ชีวิตมนุษย์ให้แก่ “ผี” หรือ “แถน”  ซึ่งก็
หมายถึงสิ่งที่ชุมชนกำหนดขึ้นมา การเซ่นบวงสรวงบูชาและการสังเวยพัฒนากันมาอย่างต่อเนื่องจนกลายเป็นพิธีกรรมสุดแท้แต่
ชุมชนใดจะมีความเชื่ออย่างไร และเพ่ือให้พิธีกรรมมีความย่ิงใหญ่ มีความน่าเชื่อถือและมีความขลัง จึงได้สอดแทรกกิจกรรมด้าน
ดนตรี -นาฏศิลป์ เข้าไปในพิธีกรรมน้ัน เช่น การฟ้อนผีฟ้าของชุมชนอีสานกลาง การฟ้อนโส้ทั่งบั้งของชุมชนอีสานเหนือ การฟ้อน
มะม็วตของชุมชนอีสานใต้ เป็นต้น (นัดรบ  มุลาลี, 2534, น.95-96) การฟ้อนรำตามแบบฉบับของชาวอีสานน้ันผู้ฟ้อน มิได้เป็นช่าง
ฟ้อนหรือช่างขับลำแต่เป็นชาวบ้านในกลุ่มของหมู่บ้าน การฟ้อนรำอาจจัดให้มีขึ้นเพื่อการเฉลิมฉลองในวาระโอกาสต่าง ๆ หรือ      
ฟ้อนรำเพ่ือการทรงเจ้าเข้าผีรักษาอาการเจ็บป่วย เครื่องแต่งกายก็เป็นไปตามท้องถ่ินที่สำคัญ ต้องมีดนตรีมีจังหวะชัดและทำนอง
ง่าย ๆ ประกอบเพ่ือให้การฟ้อนรำพร้อมเพียงกัน เมื่อเป็นการฟ้อนของชาวบ้านจะเป็นการฟ้อนประจำท้องถ่ิน จึงมีผู้สืบทอดและ
สนใจในกลุ่มเล็ก ๆ ในท้องถิ่นและสถาบันทางการศึกษา เช่น โรงเรียน วิทยาลัยครู (สถาบันราชภัฏในปัจจุบัน) จนกระทั้งมีการ
จัดต้ังวิทยาลัยนาฏศิลป์ข้ึน 2 แห่งในภาคตะวันออกเฉียงเหนือคือ วิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด และวิทยาลัยนาฏศิลปกาฬสินธ์ุ และ
ในปัจจุบันได้มีการก่อต้ังเป็นแห่งที่สาม คือ วิทยาลัยนาฏศิลปะนครราชสีมา จึงมีการจัดรวบรวมฟ้ืนฟูดนตรีและนาฏศิลป์พ้ืนเมือง
อีสานทั้งในวิทยาลัยครู และสถานศึกษาอื่น ๆ ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือทำให้มีการประดิษฐ์คิดค้นฟ้อนชุดใหม่ ๆ เพ่ิมข้ึนอย่าง
มากมาย มีการพัฒนารูปแบบ เช่น การแปรแถว การจัดขบวนฟ้อนที่งดงามย่ิงข้ึน เมื่อพิจารณาการฟ้อนทั้งชุดเก่าและใหม่ที่พัฒนา
เพ่ิมเติมในปัจจุบันก็พอจะจัดกลุ่มการฟ้อนชุดต่าง ๆ ได้ 8 กลุ่มใหญ่ คือ 1) การฟ้อนเลียนแบบอากัปกิริยาของสัตว์ 2) การฟ้อนชุด
โบราณคดี 3) การฟ้อนประกอบวาทหมอลำ 4) การฟ้อนชุมนุม/ชาติพันธ์ุต่าง ๆ 5) การฟ้อนที่มาจากวรรณกรรม 6) การฟ้อนเพ่ือ
การบวงสรวงบัดพลีหรือบูชา 7) การฟ้อนศิลปาชีพ 8) การฟ้อนเพ่ือความสนุกสนานรื่นเริง (ชัชวาลย์  วงษ์ประเสริฐ, 2532, น.56-
61) แต่ในยุคปัจจุบันได้มีการสร้างสรรค์ผลงงานการแสดงทางด้านนาฏยศิลป์อีสานมากขึ้นการจัดรูปแบบนิยามของรูปแบบการ
ฟ้อนอีสารจึงมีเพิ ่มมากขึ้น ไม่ว่าจะเป็นกลุ ่มของการฟ้อนเฉพาะกิจ ที ่ใช้ในการฟ้อนเพื ่อเจาะจงต่อเหตุการณ์ สถานที่ และ
วัตถุประสงค์น้ัน ๆ 
  ท่าทางลักษณะของการฟ้อนอีสานมักจะถูกสร้างสรรค์ ผ่านจินตนาการที่มาจากบริบทโดยรอบที่ปรากฏข้ึนในชีวิตประจำวัน 
เช่น กริยา อาการ อารมณ์ ความรูสึก ที่มาจากสภาพแวดล้อม และสภาพความเป็นอยู่ที่เกิดรอบกาย ซึ่งเลียนแบบมาจากท่าทาง
ของสัตว์ เลียนแบบมาจากท่าทางของธรรมชาติ เลียนแบบมาจากท่าทางในวิถีประจำวัน และการเลียนแบบมาจากท่าทางใน
วรรณกรรม โดยถ่ายทอดออกมาเสมือนเป็นภาษาพูด เป็นการเน้นความหมายมาปฏิบัติเป็นท่าทางนาฏศิลป์โดยอาศัยส่วนประกอบ
ของร่างกายในการแสดงท่าทางเพ่ือสื่อความหมาย โดยไม่ต้องเปล่งเสียง ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงภูมิปัญญาในการสร้างสรรค์ ทางด้าน
ศิลปะการแสดงพ้ืนบานอีสานได้อย่างมีเอกลักษณ์ (นพพล  ไชยสน, 2562)  
 ในปีพุทธศักราช 2525 วิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด ได้ทำการศึกษาคนควาและรวบรวมท่าฟ้อนที่ปรากฏในการแสดงหมอลำ
กลอนขึ้น โดยมีนางฉวีวรรณ ดำเนิน และนายจีรพล เพชรสม เป็นผู้ดำเนินการศึกษาคนควาและจัดเรียบเรียงท่าฟ้อนต่าง ๆ 



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 137 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

เรียกว่า “ลำดับฟ้อนแม่บทอีสาน” ซึ่งในแต่ละท่าฟ้อนน้ัน ได้รับการถ่ายทอดมาจากหมอลำท่ีมีชื่อเสียงในขณะน้ัน เช่น หมอลำชาลี 
ดำเนินถ่ายทอดใหทั้งหมด 19 ท่า, หมอลำเปลี่ยน วิมลสุข 10 ท่า, หมอลำเคน ดาเหลา 8 ท่า, หมอลำจันทร์เพ็ญ นิตะอินทร์ 4 ท่า, 
หมอลำสุบรรณ พะละสูรย์ 6 ท่า, และท่าฟ้อนของหมอลำผีฟ้าอีก 1 ท่า รวมทั้งหมดเป็น 48 ท่า (ศิราภรณ  ปทุมวัน, 2542)               
เมื่อรวบรวมท่าฟ้อนเสร็จได้มีประพันธ์แต่งกลอนลำข้ึน ประกอบเป็นชุดการแสดงชื่อว่า “ฟ้อนแม่บทอีสาน” และได้นําออกเผยแพร่
ครั้งแรกในงานประเพณีลอยกระทง เผาเทียน เล่นไฟ ที่จังหวัดสุโขทัยในปีเดียวกัน (ชัยณรงค์  ต้นสุข, 2565, น.454-455) ทำให้
ฟ้อนแม่บทอีสานได้กลายเป็นฟ้อนที่มีอิทธิพลหรือเป็นแม่แบบที่สำคัญต่อการแสดงพ้ืนบ้านของวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดในเวลา
ต่อมา 
  นาฏยลักษณ์การฟ้อนอีสาน มีนักวิชาการหลายท่านได้แสดงทัศนะความหมายที่ต่างกันออกไปตามภูมิรู้ ความเข้าใจ และ
ประสบการณ์ที่ได้สั่งสมเพ่ือนิยามเป็นแนวความคิดให้ปรากฏเป็นชุดข้อมูลเพ่ือนำมาปฏิบัติใช้ในแวดวงนาฏยศิลป์พ้ืนเมืองอีสาน ซึ่ง
หมอลำ ฉวีวรรณ พันธุ (2566, สัมภาษณ์) ได้กล่าวถึง การบัญญัติคำอันเป็นนาฏยลักษณ์ของการฟ้อนอีสานที่ว่า “ก้มต่ำ รำกว้าง 
ไม่หวงตัว” เป็นคำเฉพาะที่ทุกพื้นที ่ในอีสานมักนิยมใช้ในการอธิบายถึงลักษณะของการฟ้อนอีสาน มีลักษณะการเคลื่อนไหว
ร่างกาย ลักษณะบุคลิกท่าทางในวิถีพ้ืนบ้านของคนอีสานที่สะท้อนออกมาในบริบทต่างๆ เช่น การแสดงในมหรสพ การแสดงในงาน
บุญประเพณีต่าง ๆ และการละเล่น จะมีคำนำหน้าชุดการแสดงนั้นๆ “ฟ้อน”แต่จะนิยมเรียกการแสดงดังกล่าวว่า“เซิ้ง” ซึ่งมี
ความหมายที่แฝงอยู่สองอย่าง คือ การร้องหรือการจ่ายกาพย์กลอนและการฟ้อนประกอบกาพย์กลอนน้ันจะเรียกรวมกันว่า “เซิ้ง” 
ส่วนคำ ว่า “ฟ้อน” คือ การปฏิบัติท่าทางที่ปรากฏในการแสดงหมอลำ ประเภทต่าง ๆ และหมายถึงการแสดงที่เป็น ระบำ รำ ฟ้อน 
หรือเซิ้งของการแสดงภาคอีสาน (สุธิวัฒน์  แจ่มใส, 2566, น.158-159) ซึ่งเป็นตัวบ่งชี้นาฏยลักษณ์เฉพาะของการฟ้อนอีสานอัน
แสดงถึงความแข็งแกร่ง หนักแน่นและมั่นคง 
  ท่าฟ้อนแม่บทอีสานเป็นท่าทางการฟ้อนที่ปรากฏในการแสดงหมอลำกลอน มักจะถูกสร้างสรรค์ผ่านจินตนาการมาจาก
สิ่งแวดล้อมที่ปรากฏข้ึนในวิถีชีวิต การใช้ชีวิตประจำวัน เช่น อาการ อารมณ์ กริยา ความรู้สึก ที่มาจากสภาพแวดล้อมและสภาพ
ความเป็นอยู่ที่เกิดรอบกาย ซึ่งเลียนแบบมาจากท่าทางของสัตว์ เลียนแบบมาจากท่าทางของธรรมชาติ เลียนแบบมาจากท่าทางใน
วิถีชีวิตประจำวันและเลียนแบบมาจากท่าทางในวรรณกรรม โดยถ่ายทอดออกมาเสมือนเป็นภาษาพูด เป็นการสื่อสารความหมาย
ผ่านเรื่อนร่างมาปฏิบัติเป็นท่าทางนาฏยศิลป์ โดยอาศัยอวัยวะของร่างกายในการแสดงท่าทางสื่อความหมายออกมา ซึ่งสะท้อนให้
เห็นถึงภูมิปัญญาในการประกอบสร้าง ทางด้านศิลปะการแสดงพ้ืนเมืองอีสานได้อย่างมีเอกลักษณ์ 
  ดังน้ัน ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะนำฟ้อนแม่บทอีสาน มานำเสนอให้เห็นถึงนาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อน และการสื่อความหมาย
ในการกระบวนท่าฟ้อนอีสาน มาผ่านการวิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้แนวคิดและทฤษฎีหลักทางด้านมานุษยวิทยาและนาฏยศิลป์มาร่วม
อธิบายปรากฏการณ์ ผลการศึกษาจะทำให้เกิดองค์ความรู้ทางด้านศิลปะการแสดง ทั้งนี้ยังเป็นการยกระดับงานวิจัยทางด้าน
นาฏยศิลป์และงานวิจัยทางด้านศิลปะการแสดง ซึ่งจะเป็นข้อมูลที่เป็นประโยชน์ทางวิชาการและยังเป็นการอนุรักษ์สืบสานและ
พัฒนาศิลปะการแสดงท้องถ่ินของภาคอีสานให้มีมาตรฐานในระดับท้องถ่ินได้อีกทางหน่ึง 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษานาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน  
  2. เพ่ือศึกษาความหมายในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน 
 

 
 
 



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 138 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

การทบทวนวรรณกรรม 
 ผู้วิจัยได้ทบทวนวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องกับนาฏยลักษณ์และการสื่อความหมายของฟ้อนอีสาน โดยได้นำแนวคิดและทฤษฎี
ทางด้านมนุษยวิทยาและนาฏยศิลป์ ของ สุรพล วิรุฬห์รักษ์, (2547, น. 62-65) ที่กล่าวว่า นาฏยลักษณ์เป็นลักษณะเฉพาะใน
ลักษณะใดลักษณะหน่ึงของนาฏยศิลป์ที่ทำให้สามารถจำแนกได้ว่า นาฏยศิลป์อย่างหน่ึงแตกต่างกับนาฏยศิลป์อีกอย่างหน่ึงอย่างไร 
นาฏยศิลป์ของไทยเป็นการร่ายรำที่มีระเบียบแบบแผนสืบทอดมาจากราชสำนักด้วยการเริ่มต้นฝึกหัดรำเพลงช้าเพลงเร็วเป็น
เวลานาน นาฏยลักษณ์ถือเป็นลักษณะเฉพาะที่ผู้ฟ้อนรำได้ถ่ายทอดความเป็นตัวตนผ่านศิลปะการฟ้อนอีสาน เพ่ือเป็นการสื่อสารให้
ผู้ชมการแสดงได้เข้าถึงอรรถรสและเข้าใจความหมาย สอดคล้องกับ จุมพล รอดค้าดี (2531, น. 2) กล่าวว่า การสื่อสาร หมายถึง 
พฤติกรรมการติดต่อสัมพันธ์กันระหว่างมนุษย์ โดยอาศัยกระบวนการถ่ายทอดและแลกเปลี่ยนข่าวสาร ความรู้สึกนึกคิด เจตคติ
ตลอดจนประสบการณ์ระหว่างกันและกัน เพื่อให้เกิดผลตอบสนองบางประการที่ตรงกับเป้าหมายที่วางไว้ คือ การเข้าใจร่วมกัน 
ความร่วมมือ ความตกลงเห็นพ้องต้องกัน ความผสมผสานประนีประนอม เป็นต้น อันน้ามาซึ่งความคงอยู่และการพัฒนาสังคมของ
มนุษย์  
 

วิธีการดำเนินการวิจัย  
 การวิจัยครั้งน้ี เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีวิธีดำเนินการ ดังน้ี    
 1. กลุ่มเป้าหมาย ได้แก่ กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ (Key Informant) คือ กลุ่มนักวิชาการ ผู้เชี่ยวชาญทางด้านฟ้อนอีสาน จำนวน 3 
คน ได้แก่ ดร.ฉวีวรรณ พันธุ ศิลปินแห่งชาติ, ดร.ชัยนาทร์ มาเพ็ชร, ดร.ชัยณรงค์ ต้นสุข กลุ่มผู้ปฏิบัติ (Casual Informants) ได้แก่ 
ผู้ที่ปฏิบัติและเชี่ยวชาญทางด้านฟ้อนอีสาน จำนวน 4 คน ได้แก่ ผศ.รัตติยา โกมินทรชาติ, ดร.นฤทร์บดินทร์ สาลีพันธ์ุ, อาจารย์
สุธิวัฒน์ แจ่มใส, อาจารย์กนกวรรณ แคว้นคอนฉิม, กลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป (General Informants) ได้แก่ ประชาชนทั่วไป ผู้ชมการ
แสดง จำนวน 20 คน ที่มาจากการเลือกแบบเจาะจง 
       2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 1) แบบสัมภาษณ์ชนิดมีโครงสร้าง จะใช้สัมภาษณ์กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ ผู้รู้ กลุ่มนักวิชาการ 
ผู ้เชี ่ยวชาญทางด้านนาฏยศิลป์พื ้นเมืองอีสาน  และ 2) แบบสังเกตชนิดมีไม่มีส่วนร่วม ใช้ในการสังเกตบุคลากร กลุ ่มผู้สอนใน
สถาบันการศึกษาที่นำฟ้อนแม่บทอีสานประกอบเข้าไปในหลักสูตร โดยใช้ในการสำรวจข้อมูลภาคสนามโดยการลงพ้ืนที่สำรวจข้อมูล
อย่างมีส่วนร่วมในการสังเกตการณ์ 
 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ การเก็บรวบรวมข้อมูลจาก 1) ข้อมูลปฐมภูมิ เป็นข้อมูลที่ได้จากแบบสำรวจ แบบสัมภาษณ์ 
แบบสังเกต ที่ใช้ในการสำรวจข้อมูลภาคสนามโดยการลงพ้ืนที่สำรวจข้อมูลอย่างมีส่วนร่วมในการสังเกตการณ์ และ 2) ข้อมูลทุติย
ภูมิ คือ เป็นข้อมูลที่ได้จากการรวบข้อมูลเอกสารต่าง ๆ อาทิ หนังสือ เอกสารวิชาการ งานวิจัย และสื่ออิเล็กทรอนิกส์ที่เกี่ยวข้อง 
เป็นต้น 
 4. การวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่ การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพและเชิงเน้ือหา โดยการนำข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เชิงลึก
กับกลุ่มเป้าหมายและการรวบรวมข้อมูลเอกสารต่าง ๆ และนำข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์ข้อมูลในเชิงพรรณนา  
 

ผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื่องแม่บทอีสาน: นาฏยลักษณ์และการสื่อความหมายในการฟ้อนอีสาน ผู้วิจัยสามารถจำแนกผลการวิจัยได้ ดังน้ี 
  1. นาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน  
  ผลการวิจัยพบว่า การเคลื่อนไหวร่างกายในการฟ้อนแม่บทอีสาน มีลักษณะเฉพาะที่เด่นชัดในทุกส่วนของร่างกายต้ังแต่ศีรษะ 
มือ แขน ไหล่ ลำตัว และเท้า อันเป็นส่วนประกอบของลีลาท่าฟ้อนที่สะท้อนให้เห็นถึงความงามของการฟ้อนอีสาน การวิเคราะห์
การเคลื่อนไหวร่างกายในการฟ้อนของฟ้อนแม่บทอีสาน ผู้วิจัยได้นำทฤษฎีว่าด้วยเรื่องการวิเคราะห์การเคลื่อนไหวร่างกายและชนิด



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 139 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

ของการเคลื่อนไหวร่างกายของ สุรพล วิรุฬห์รักษ์ มาใช้ในการวิเคราะห์การใช้สรีระร่างกายในส่วนต่าง ๆ และจังหวะในการฟ้อนที่
เป็นลักษณะพิเศษเฉพาะของการแสดง ในที่น้ีโดยผู้วิจัยได้จำแนกอวัยวะที่เคลื่อนไหวในการฟ้อนออกเป็นหัวข้อ ดังน้ี 
  1.1 การใช้ศีรษะและสายตา ฟ้อนแม่บทอีสาน มีการใช้ศีรษะและสายตาเป็นส่วนประกอบที่สำคัญ โดยมีลักษณะการ
ถ่ายทอดอารมณ์ผ่านการใช้สายตา เพ่ือสื่อสารกันระหว่างชายและหญิง อีกท้ังยังความสัมพันธ์กันกับการใช้ศีรษะในการปฏิบัติท่า
ฟ้อนท่าต่าง ๆ เมื่อนำมาวิเคราะห์ผ่านทฤษฎีการเคลื่อนไหวร่างกาย การเอียงศีรษะของในการแสดงฟ้อนแม่บทอีสาน เป็นการเอียง
แบบธรรมชาติโดยที่ไม่เกร็งต้นคอมีการเอียงไปทางด้านซ้ายและขวาไม่มีการเหวี ่ยงศีรษะโดยการเอียงเป็นการเคลื่อนไหวที่มี
ความสัมพันธ์กับการใช้ใบหน้าพบว่าท่าทางของศีรษะมีความสัมพันธ์กับท่าทางของแขน และมือโดยเฉพาะการเชื่อมท่าจากท่าหน่ึง
ไปสู่อีกท่าหน่ึง จึงทำให้ท่าทางการการเคลื่อนไหวของท่าฟ้อนมีความงดงาม 

 
ภาพที่ 1 การใช้ศีรษะและสายตา (ที่มา: ศุภกร  ฉลองภาค, 2565) 
  1.2 การใช้แขนและมือ ฟ้อนแม่บทอีสาน เน้นการเคลื่อนไหวร่างกายส่วนของแขนและมือเป็นหลักนับได้ว่าเป็นหัวใจ
สำคัญของการฟ้อนที่เรียกว่า “วาดแขน วาดมือ” ด้วยรูปแบบการฟ้อนที่ถูกออกแบบด้วยการนำเอาท่าทางมาจากการเลียนแบบ
ธรรมชาติมาจัดระเบียบให้มีกระบวนท่าที่งดงามแปลกตาเกิดเป็น “วาดฟ้อน” ที่เป็นอัตลักษณ์เฉพาะของการแสดง โดยมีการ
เคลื่อนไหว 4 ลักษณะ คือ 1) การวาดแขน ที่เป็นการกำหนดสัดส่วนของการใช้แขนให้มีองศาท่ีกว้างออกจากลำตัว ด้วยวิธีการกาง
แขนที่วาดออกไปข้างลำตัวให้ตึงจนสุดแขน และให้มีเส้นโค้งเพ่ือให้เกิดนาฏยลักษณ์ที่มีความงามของท่าฟ้อนที่มีการจัดวางระดับ
ของแขนให้กว้าง เพื่อให้ผู้แสดงมีรูปร่างที่กว้าง และสง่างามมากขึ้น แสดงถึงความภูมิฐานของท่าฟ้อนที่มีนาฏยลักษณ์ที่โดดเด่น     
2) การวาดมือ เป็นเทคนิคที่ทำให้ข้อมือมีองศาการม้วนที่กว้างข้ึน ทำให้ท่าฟ้อนเกิดความสง่างาม  3) การจีบ ท่าทางการฟ้อนของ
คนอีสาน ส่วนใหญ่แล้วจะใช้การม้วนข้อมือมากกว่าการจีบมือแบบละเมียดละไม แต่ด้วยการฟ้อนแม่บทอีสานเป็นการฟ้อนที่
สร้างสรรค์ให้มีมาตรฐานเพ่ือใช้ในการเรียนรู้ในหลักสูตรของวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด จึงมีการจัดระเบียบของท่าฟ้อนให้มีความ
ละเมียดละไมและใช้การจีบอย่างชัดเจน 4) การเสพมือ คือการกระดิกน้ิว หรือที่เรียกว่าพรมน้ิว เป็นการเคลื่อนไหวข้อต่อส่วนของ
โคนน้ิวส่งไปที่ฝ่ามือ ด้วยการปรับระดับของน้ิวมือให้มีการเคลื่อนไหวบางขณะในการวาดฟ้อนเพ่ือเพ่ิมความอ่อนช้อยและพริ้วไหว
ให้กับมือ การกระดิกน้ิวของฟ้อนแม่บทอีสานจะพบการปฏิบัติควบคู่ไปกับการกระดกข้อมือเมื่อกระดิกน้ิวข้ึน-ลงจะกระดกข้อมือ
ขึ้นทันทีประมาณ 2-3 ครั้งเพื่อเป็นการสร้างจังหวะให้กับข้อมือทำให้การฟ้อนมีความคมชัดและมือมีความกล่อมเกลาไปกับเสียง
ของดนตรีปะกอบการแสดง มักจะพบในท่าฟ้อน ท่าหลีกแม่เมีย ท่าลมพัดพร้าว ท่านกยูงลำแพน และท่าลำเพลิน   

 
ภาพที่ 2 การใช้แขนและมือ (ที่มา: ศุภกร  ฉลองภาค, 2565) 



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 140 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

  1.3 การใช้ไหล่และลำตัว การเคลื่อนไหวของไหล่และลำตัวมีความสำคัญในการเปลี่ยนแปลงอิริยาบถของแขนและมือ
เพ่ือให้เกิดความหลากหลายทางด้านลีลาท่าฟ้อนที่นอกจากจะเคลื่อนไหวมือและแขนแล้วยังมีการใช้ไหล่ประกอบท่าฟ้อนในบางท่า 
การใช้ไหล่ส่วนใหญ่จะปรากฏในท่าฟ้อนที่เป็นท่าต่อสู้ เช่น ท่ามวยหยิกไหล่ และท่าทางที่ใช้แทนกิริยาอาการของสัตว์ เช่น ท่าเสือ
ออกเหล่า  

 
ภาพที่ 3 การใช้ไหล่และลำตัว (ที่มา: ศุภกร  ฉลองภาค, 2565) 
  1.4 การใช้เท้าและขา มีการกำนดการใช้เท้าและขาออกเป็น 3 ลักษณะคือ 1) การก้าวไขว้ เป็นการเคลื่อนไหวร่างกายอยู่
กับที่มีการจัดวางท่าทางของร่างกายด้วยการก้าวเท้าซ้ายไปข้างหน้า โดยจะเฉียงปลายเท้าไปด้านข้างเพ่ือรับน้ำหนักตัว ส่วนเท้าที่
อยู่ข้างหลังจะทอดขาให้ห่างจากเท้าข้างหน้าเล็กน้อยตามแต่ละเทคนิคของผู้แสดง พร้อมกับย่อเข่าท้ังสองข้างลง 2) การกระดกเท้า 
ใช้เท้าข้างใดข้างหนึ่งรับน้ำหนักตัวแล้วส่งเท้าอีกข้างหนึ่งไปด้านหลังโดยเท้าที่กระดกจะอยู่ในระนาบเดียวกันกับพื้น ส่วนขาที่
กระดกจะไม่ชิดกับท้องขาส่วนบน ลำตัวโน้มตัวไปข้างหน้าเล็กน้อย 3) กรย่ำเท้า จะปรากฎเห็นทั้งลักษณะการย่ำเท้าอยู่กับที่ และ
ใช้เคลื่อนที่จากตำแหน่งหนึ่งไปสู่อีกตำแหน่งหนึ่ง โดยวิธีการก้าวเท้าที่มีความสัมพันธ์กับจังหวะการยืดยุบเข่าเพื่อเป็นการรักษา
ความสมดุลของร่างกาย ในการเคลื่อนที่จะควบคุมน้ำหนักตัวด้วยข้อต่อ และกล้ามเน้ือของขาทำให้การเคลื่อนที่สลับไปมามีความ
ต่อเน่ืองและไม่สะดุด 

 
ภาพที่ 4 การใช้เท้าและขา (ที่มา: ศุภกร  ฉลองภาค, 2565) 
  1.5 จังหวะในการฟ้อน จังหวะที่เน้นความราบเรียบสม่ำเสมอและนุ่มนวล แต่จะมีการกระทบหรือเน้นจังหวะหนักของ
การย่ำเท้าในท่าฟ้อนบางท่านอกจากการเคลื่อนที่แล้วยังมีการหยุดน่ิงในช่วงจังหวะยาวจนเสร็จสิ้นท่าฟ้อนในแต่ละท่าทาง ซึ่งความ
ช้า-เร็วในการฟ้อนมีความยืดหยุ่นได้ตามจังหวะของเสียงแคนหรือตามลักษณะของท่าฟ้อน 

 
ภาพที่ 5 จังหวะในการฟ้อน (ที่มา: ศุภกร  ฉลองภาค, 2565) 



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 141 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

 2. ความหมายในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน 
  ผลการวิจัยพบว่า ท่าฟ้อนของแม่บทอีสาน ได้มีการนำมาจากสิ่งต่าง ๆ ในสังคมของมนุษย์ ธรรมชาติ และวรรณกรรม          
ที่นำมาประกอบสร้างให้เกิดเป็นท่าฟ้อน เพ่ือให้เกิดเป็นท่าแม่บทแบบมาตรฐานของอีสาน เพ่ือใช้การเรียนการสอนด้านนาฏศิลป์
พื้นเมือง ซึ่งจากการสัมภาษณ์ หมอลำฉวีวรรณ  พันธุ (2566, สัมภาษณ์) ผู้ที่ได้ดำเนินการศึกษาค้นคว้าและเก็บข้อมูลท่าฟ้อน
อีสาน จากหมอลำที่มีชื่อเสียงหลายท่านในอดีต เช่น หมอลำเคน ดาหลา หมอลำเปลี่ยน วิมลสุข หมอลำจันทร์เพ็ญ นิตะอินทร์ 
หมอลำสุบรรณ พะละสูรย์ และหมอลำชาลี ดำเนิน ผู้เป็นบิดาของหมอลำฉวีวรรณ ดำเนิน นอกจากน้ันยังได้ศึกษาท่าฟ้อนผีฟ้าอีก
ด้วย แล้วได้นำมารวบรวมเรียบเรียงท่าฟ้อนแล้วแต่งกลอนลำให้เสร็จสมบูรณ์ ในปีพ.ศ.2525 ซึ่งความหมายในกระบวนท่าฟ้อนของ
แม่บทอีสานมีความแตกต่างกันไปในแต่ละชื่อของท่าฟ้อนทั้ง 48 ท่า โดยผู้วิจัยแบ่งออกเป็น 4 กลุ่ม คือ 
   1) ทา่ฟ้อนที่มาจากอากัปกิริยาของสัตว์ มีทั้งหมด 16 ท่า ได้แก่ ท่าช้างเทียมแม่ ท่าช้างชูงวง ท่ากาเต้นก้อน ท่าแฮ้ง
หย่อนขา ท่ากาตากปีก ท่าเสือออกเหล่า ท่าเต่าลงหนอง ท่าควายเถิกใหญ่แล่นเข้าชนกัน ท่าตุ่นเข้าฮู ท่ายูงรำแพน ท่าแหลวเซิ่น
เอาไก่น้อย ท่าหงส์บินวน ท่าลิงหลอกเจ้า ท่าอีเกียจับไม้ ท่านกกระเจ่าบินวน ท่าแข้แก่งหาง จากท่าฟ้อนเลียนแบบอากัปกิริยาของ
สัตว์ทั้ง 16 ท่านี้ จะเห็นได้ว่าสัตว์มีลักษณะท่าทางที ่แตกต่างกันออกไป ได้แก่ ช้าง เสือ ควาย จระเข้ ลิง นก เต่า ตัวตุ่นและ 
ค้างคาว อาจกล่าวได้ว่าสัตว์แต่ละชนิดมีอากัปกริยาที ่ต่างกันและเป็นสิ ่งที ่พบเห็นกันได้โดยทั่วไป ซึ่งกิริยาท่าทางของสัตว์ที่
แสดงออกมาตามธรรมชาติน้ีมีความหมายที่แฝงอยู่รวมถึงความงามของทางทางของสัตว์อย่างมีสุนทรียภาพ 
   2) ท่าฟ้อนที่มาจากวิถีชีวิต มีทั้งหมด 25 ท่า ได้แก่ ท่ายิกไหล่ลายมวย ท่าฟ้อนหลีกแม่เมีย ท่าตีกลองกินเหล้า ท่า
คนขาแหย่ง ท่าสาวน้อยลงทุ่ง ท่าตาขำตีงัว ท่าเก่ียวข้าว ท่าเก้ียวชู้ ท่าสาวปะแป้ง ท่าเลี้ยงผีไท้ ท่าพายเฮือส่วง ท่าฟ้อนกวยจับอู่  
ท่าปู่สิงหลาน ท่าผู้เฒ่าฟังธรรม ท่าลำเพลิน ท่าเมาเหล้า ท่าผู้เฒ่าน่ังผิงไฟ ท่าสักสุ่มหาปลา ท่าตำข้าว ท่างมปลาในน้ำ ท่าเข็นฝ้าย 
ท่าแม่ฮ้างลงท่งถือหวิง ท่าไถนา ท่าจ้อลายมวย ท่านับเงินตรา ท่าฟ้อนเลียนแบบวิถีชีวิตของผู้คนในแต่ละรูปแบบ ทั้ง 25 ท่าน้ี จะ
เห็นได้ว่าเป็นการนำเอากิริยาท่าทางของมนุษย์ในชีวิตประจำวันตามธรรมชาติมาใช้ในการต้ังชื่อท่าฟ้อน  
   3) ท่าฟ้อนที่มาจากธรรมชาติ ได้แก่ ท่าลมพัดพร้าว ซึ่งท่าฟ้อนเลียนแบบธรรมชาติน้ี เป็นการนำเอาการเคลื่อนไหว
ของต้นมะพร้าวในขณะโดนลมพัดตามธรรมชาติมาใช้ในการต้ังเป็นชื่อท่าฟ้อน โดยผสมผสานของจินตนาการของผู้คิดประดิษฐ์ท่า
ฟ้อนได้อย่างลงตัว 
   4) ท่าฟ้อนที่มาจากวรรณกรรมท้องถ่ิน มีทั้งหมด 6 ท่า ได้แก่ ท่าพรหมสี่หน้า ท่าทศกัณฑ์โลมนาง ท่าพิเภกถวยครู 
ท่าหนุมานถวายแหวน ท่ากินรีชมดอก ท่าอุ่นมโนราห์ ท่าฟ้อนที่มาจากวรรณกรรมท้องถ่ิน ได้นำเอาเรื่องเล่าตำนานของตัวละครใน
วรรณกรรมมาประกอบสร้างเป็นท่าฟ้อนตามแบบจินตนาการของปรจารย์หมอลำ ที่ใช้ในการออกแสดงบนเวที 
 จากความหมายของกระบวนท่าแม่บทอีสานเห็นได้ว่า ชื่อท่าฟ้อนน้ันมีความหมายแตกต่างกันออกไปที่ได้พบเห็นโดยเป็นการ
เลียนแบบจากอากัปกิริยา ได้แก่ ตัวละครในวรรณกรรมท้องถิ่น พฤติกรรมของมนุษย์ในรูปแบบต่าง ๆ อากัปกิริยาของสัตว์ หรือ
แม้แต่ธรรมชาติที่อยู่รอบตัวที่สรรค์สร้างให้เกิดความเป็นสุนทรียะภาพ และสามารถนำมาเป็นชื่อท่าฟ้อนที่เกิดจากภูมิปัญญาทาง
ความคิดของของปรมาจารย์หมอลำผู้เป็นศิลปินด้านศิลปะการแสดงพ้ืนเมือง ซึ่งผู้วิจัยสามารถสรุปได้เป็นตารางดังน้ี 
ตาราง 1 ตารางการสื่อความหายของหมวดหมู่ท่าฟ้อนแม่บทอีสาน 

ที่ หมวดหมู่ ชื่อท่าฟอ้น ความหมาย 
1 อากัปกิริยาของสัตว์ 1.ท่าช้างเทียมแม่ 2.ท่าช้างชูงวง 3.ท่ากาเต้น

ก ้อน 4.ท ่าแฮ ้ งหย ่อนขา 5.ท ่ากาตากปีก          
6.ท่าเสือออกเหล่า 7.ท่าเต่าลงหนอง 8.ท่าควาย
เถิกใหญ่แล่นเข้าชนกัน 9.ท่าตุ่นเข้าฮู 10.ท่ายูง

ท่าฟ้อนที่ได้ออกแบบมาจากอากัปกิริยาของ
ส ัตว ์แต ่ละประเภท เพื ่อให ้ผ ู ้แสดงสื่อ
ความหมายของสัตว์แต่ละประเภททผ่าน
ท ่าทางในการแสดงของส ัตว ์ ในแต ่ ละ



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 142 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

รำแพน 11.ท่าแหลวเซิ่นเอาไก่น้อย 12.ท่าหงส์
บินวน 13.ท่าลิงหลอกเจ้า 14.ท่าอีเกียจับไม้  
15.ท่านกกระเจ่าบินวน 16.ท่าแข้แก่งหาง 

ประเภท ประกอบจังหวะดนตรี อย่างมี
สุนทรียภาพในการแสดง 

 
ที่ หมวดหมู่ ชื่อท่าฟอ้น ความหมาย 
2 วิถีชีวิต 1.ท่ายิกไหล่ลายมวย 2.ท่าฟ้อนหลีกแม่เมีย  

3.ท่าตีกลองกินเหล้า 4.ท่าคนขาแหย่ง  
5.ท่าสาวน้อยลงทุ่ง 6.ท่าตาขำตีงัว 7.ท่าเกี่ยว
ข้าว 8.ท่าเก้ียวชู้ 9.ท่าสาวปะแป้ง 10.ท่าเลี้ยงผี
ไท้ 11.ท่าพายเฮือส่วง 12.ท่าฟ้อนกวยจับอู่  
13.ท่าปู่สิงหลาน 14.ท่าผู้เฒ่าฟังธรรม  
15.ท่าลำเพลิน 16.ท่าเมาเหล้า 17.ท่าผู้เฒ่าน่ัง
ผิงไฟ 18.ท่าสักสุ่มหาปลา 19.ท่าตำข้าว  
20.ท่างมปลาในน้ำ 21.ท่าเข็นฝ้าย 22.ท่าแม่ฮ้าง
ลงท่งถือหวิง 23.ท่าไถนา 24.ท่าจ้อลายมวย  
25.ท่านับเงินตรา 

ท่าฟ้อนที่ได้ออกแบบมาจากวิถีชีวิตของผู้คน
ในการทำก ิ จ ก ร รม  ก ารทำมาหากิ น               
การประกอบพิธีกรรม รวมไปถึงการแสดง 
เพื ่อให้ผู ้แสดงสื ่อความหมายของท่าผ่าน
ท่าทางในการแสดงของวิถีชีวิตประจำวัน 
ประกอบจังหวะดนตรี อย่างมีสุนทรียภาพใน
การแสดง 

3 ธรรมชาติ 1.ท่าลมพัดพร้าว เป ็นการนำเอาการเคล ื ่อนไหวของต้น
มะพร้าวในขณะโดนลมพัดตามธรรมชาตมิา
ใช้ในการตั้งเป็นชื่อท่าฟ้อน โดยผสมผสาน
ของจินตนาการของผู้คิดประดิษฐ์ท่าฟ้อนได้
อย่างลงตัว 

4 วรรณกรรมท้องถ่ิน 1.ท่าพรหมสี่หน้า 2.ท่าทศกัณฑ์โลมนาง  
3.ท่าพิเภกถวยครู 4.ท่าหนุมานถวายแหวน  
5.ท่ากินรีชมดอก 6.ท่าอุ่นมโนราห์ 

ท่าฟ้อนที่ถูกออกแบบมาจากวรรณกรรม
ท้องถิ่น การนำเอาเรื่องราวของตัวละครมา
สร้างเป็นท่าฟ้อนตามจินตนาการ 

 

สรุปผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื ่องแม่บทอีสาน: นาฏยลักษณ์และการสื ่อความหมายในการฟ้อนอีสาน ผู ้วิจัยสามารถสรุปผลการศึกษาวิจัย         
ตามวัตถุประสงค์ได้ ดังน้ี  
 1. เพื่อศึกษานาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน พบว่า นาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน มีลักษณะ
การเคลื่อนไหวเฉพาะชุดการแสดงเฉพาะที่เด่นชัดในทุกส่วนของร่างกายตั ้งแต่ศีรษะ มือ แขน ไหล่ ลำตัว และเท้า อันเป็น
ส่วนประกอบของลีลาท่าฟ้อนที่สะท้อนให้เห็นถึงความงามของการฟ้อนอีสาน อีกทั้งยังมีจังหวะในการฟ้อนที่เป็นลักษณะพิเศษ
เฉพาะของการแสดง คือ 1.1) มีการใช้ศีรษะและสายตาโดยมีลักษณะการถ่ายทอดอารมณ์ผ่านการใช้สายตา เพ่ือสื่อสารกันระหว่าง
คู่ฟ้อน และยังมีความสัมพันธ์กันกับการใช้ศีรษะที่เป็นการเอียงแบบธรรมชาติ 1.2) ฟ้อนแม่บทอีสาน เน้นการเคลื่อนไหวร่างกาย
ส่วนของแขนและมือเป็นหลักนับได้ว่าเป็นหัวใจสำคัญของการฟ้อนที่เรียกว่า “วาดแขน วาดมือ” ด้วยรูปแบบการฟ้อนที่ถูก
ออกแบบด้วยการนำเอาท่าทางมาจากการเลียนแบบธรรมชาติมาจัดระเบียบให้มีกระบวนท่าที่งดงามแปลกตาเกิดเป็น “วาดฟ้อน” 



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 143 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

ที่เป็นอัตลักษณ์เฉพาะของการแสดง 1.3) การเคลื่อนไหวของไหล่และลำตัวมีความสำคัญในการเปลี่ยนแปลงอิริยาบถของแขนและ
มือเพ่ือให้เกิดความหลากหลายทางด้านลีลาท่าฟ้อนที่นอกจากจะเคลื่อนไหวมือและแขนแล้วยังมีการใช้ไหล่ประกอบท่าฟ้อนในบาง
ท่า 1.4) มีการกำนดการใช้เท้าและขาออกเป็น 3 ลักษณะคือ 1) การก้าวไขว้ 2) การกระดกเท้า 3) กรย่ำเท้า 1.5) จังหวะในการ
ฟ้อนเน้นความราบเรียบสม่ำเสมอและนุ่มนวล มีการเน้นจังหวะหนักของการย่ำเท้าในบางท่าฟ้อน ส่วนของความช้า -เร็ว ในการ
ฟ้อนมีความยืดหยุ่นได้ตามจังหวะของเสียงแคนหรือตามลักษณะของท่าฟ้อน 
  2. เพื ่อศึกษาความหมายในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน  พบว่า กระบวนท่าแม่บทอีสานเห็นได้ว่า ชื ่อท่าฟ้อนนั้นมี
ความหมายแตกต่างกันออกไปที่ได้พบเห็นโดยเป็นการเลียนแบบจากอากัปกิริยา ได้แก่ ตัวละครในวรรณกรรมท้องถ่ิน พฤติกรรม
ของมนุษย์ในรูปแบบต่าง ๆ อากัปกิริยาของสัตว์ หรือแม้แต่ธรรมชาติที่อยู่รอบตัวที่สรรค์สร้างให้เกิดความเป็นสุนทรียะภาพ และ
สามารถนำมาเป็นชื่อท่าฟ้อนที่เกิดจากภูมิปัญญาทางความคิดของของปรมาจารย์หมอลำผู้เป็นศิลปินด้านศิลปะการแสดงพ้ืนเมือง 
  

การอภิปรายผล   
 การวิจัยเรื่องแม่บทอีสาน: นาฏยลักษณ์และการสื่อความหมายในการฟ้อนอีสาน ผู้วิจัยสามารถอภิปรายผลการวิจัยได้ ดังน้ี 
  นาฏยลักษณ์ในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน พบว่า การเคลื่อนไหวร่างกายในการฟ้อนแม่บทอีสาน มีลักษณะเฉพาะที่เด่นชัด
ในทุกส่วนของร่างกาย อันเป็นส่วนประกอบของท่าฟ้อนที่สะท้อนให้เห็นถึงความงามของการฟ้อนอีสาน สอดคล้องกับทฤษฎีการ
เคลื่อนไหวร่างกายของสุรพล วิรุฬห์รักษ์ (2547, น.69-81) ได้อธิบายไว้ว่า ท่าทางเป็นความสามารถของการเคลื่อนไหวที่ร่างกาย
ของแต่ละบุคคลน้ันสามารถทำได้ ซึ่งเก่ียวข้องกับการเคลื่อนไหวในลักษณะต่าง ๆ ของร่างกายส่วนต่าง ๆ และการเคลื่อนไหวการ
ในลักษณะต่าง ๆ เข้าด้วยกัน เช่น การเคลื่อนไหวศีรษะพร้อมกับแขน และเท้า ในการขับเคลื่อน ไหวร่างกายด้วยความแรงของพลัง 
หรืออาจเรียกได้ว่า เป็นการฟ้อนรำด้วยพลังแรงมาก ๆ เป็นการปลดปล่อยร่างกายในการเคลื่อนไหวลีลานาฏยศิ ลป์อีสานให้เกิด
ความอิสระ พลิ้วไหว ไมเ่ป็นแบบแผน ให้มีลีลาและนาฏยลักษณ์เฉพาะโดยอาศัยอวัยวะส่วนต่าง ๆ ในร่างกาย ยังสอดคล้องกับคำ
ล่า มุสิกา (2558) ที่ได้อธิบายว่า การฟ้อนอีสานมีรากฐานมาจากภูมิปัญญาท้องถ่ินที่เกิดข้ึนในชุมชนมีความสวยงามและอ่อนช้อย
กว่าธรรมชาติ โดยใช้ทุกส่วนของร่างกายเคลื่อนไหวไปตามเสียงดนตรี ผ่านการย่ำเท้า การม้วนมือ การกระดิกน้ิว การแอ่นล าตัว 
การย้อน การเนิ้ง การเตะขาสูง การยกเท้าสูง การใช้เอว การใช้สะโพก การยึกยับวับแวบ การก้ม และได้ให้ค านิยามการฟ้อน
อีสานไว้ว่า “แอะแอ่นฟ้อน โหยะย้อนใส่แคน อ่อนนวยกวยแขน อ่วยโตตามต้อง” นอกจากน้ี ศิริมงคล นาฏยกุลวงศ์ (2551, น.92-
97) ได้อธิบายไว้ว่า การเคลื่อนไหวร่างกายแบ่งออกได้ 2 ลักษณะ คือ การเคลื่อนไหวร่างกายแบบอยู่กับที่ เป็นการใช้ส่วนต่าง ๆ 
ของร่างกายเคลื่อนไหวไปรอบ ๆ พ้ืนที่โดยปราศจากการเคลื่อนย้ายตำแหน่งตัวจากการเคลื่อนที่ของเท้า การเคลื่อนไหวลักษณะน้ี
จะเคลื่อนไหวเฉพาะอวัยวะส่วนใดส่วนหนึ่งของร่างกายเท่านั้น ได้แก่ แขน ขา ล าตัว และการเคลื่อนไหวร่างกายในลักษณะ
เคลื่อนที่ คือ ต้องการเคลื่อนไหวร่างกายในลักษณะของการโยกย้ายตำแหน่งเคลื่อนที่จากตำแหน่งหนึ่งสู่อีก ตำแหน่งหนึ่ง ฟ้อน
แม่บทอีสาน จึงเป็นศิลปะการแสดงอีสานที่มีพ้ืนฐานของการเคลื่อนไหวในการแสดงที่มาจากท่าทางของการฟ้อนแบบด้ังเดิมของ
ชาวอีสานในกลุ่มวัฒนธรรมอีสาน 
 ความหมายในกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสาน พบว่า ท่าฟ้อนส่วนใหญ่ของฟ้อนแม่บทอีสานเป็นท่าที่เลียนแบบธรรมชาติ         
วิถีชีวิต อากัปกิริยาของสัตว์ หรือท่าที่มาจากวรรณกรรมท้องถิ ่น เป็นท่าที่มีนาฏยลักษณ์ในแบบของการฟ้อนพื้นเมืองอีสาน
ค่อนข้างชัดเจนและมีความหมายตรงกับท่าฟ้อน สอดคล้องกับ Field (1971, น.180) ที่ศึกษาเรื่องนาฏศิลป์พื้นบ้านแล้วพบว่า
นาฏศิลป์พ้ืนบ้านเป็นส่วนหน่ึงของขนบธรรมเนียม และมิใช่เป็นเพียงการแสดงของนักแสดงบนเวที แต่เป็นการละเล่นของชาวบ้าน
ที่มีอัตลักษณ์สืบทอดกันมาจากยุคหน่ึงสู่ยุคหน่ึง และยังสอดคล้องกับสุธิวัฒน์  แจ่มใส (2566, น.271) ที่อธิบายว่า หมอลำฉวีวรรณ 
พันธุ ศิลปินแห่งชาติ มีท่าฟ้อนที่โดดเด่น โดยท่าฟ้อนมีต้นเค้ามาจากภูมิปัญญาของศิลปินหมอลำชั้นครูของภาคอีสานหลายท่านซึ่ง



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 144 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

ได้รับการถ่ายทอดมาจากกลุ่มวัฒนธรรมการฟ้อนของหมอลำท่ีเป็นกลุ่มวัฒนธรรมที่ใหญ่ที่สุดของภาคอีสาน และคงรักษาขนบการ
ลำและการฟ้อนที่เป็นแบบด้ังเดิมของท้องถ่ินไม่ดัดแปลงไปตามยุคสมัย จึงถือได้ว่าศิลปะการฟ้อนที่สามารถแสดงให้เห็นถึงความ
งามในรูปแบบความเป็นพื้นเมืองอีสาน และนาฏยลักษณ์เฉพาะของการฟ้อนอีสานของหมอลำ และท่าทางในวิถีพื้นฐานของคน
อีสานที่แสดงออกในวิถีชีวิต ประเพณี และการละเล่นในชีวิตประจำวัน มาประยุกต์ให้เป็นท่าทางนาฏยศิลป์ และนอกจากนี้ ชัย
ณรงค์ ต้นสุข (2565, น.461) กล่าวว่า ฟ้อนแม่บทอีสาน เกิดจากองค์ความรูของปรมาจารย์ทางด้านศิลปะการแสดงหมอลำที่มีแม่
ท่าฟ้อนเฉพาะของตนที่มีมาจากภูมิปัญญาในการทำเลียนแบบกิริยาของสัตว์ จากธรรมชาติรอบตัวจากวิถีชีวิต จนเกิดเป็นแมท่่า
ฟ้อนที่นํามาเรียบเรียงได้ทั้งหมด 48 ท่า กลายเป็นแม่ท่าฟ้อนอีสานในปัจจุบัน และมีกระบวนท่าฟ้อนแม่บทอีสานมีความสำคัญใน
ระดับเดียวกันกับแม่ท่าแม่บทใหญ่ในนาฏศิลป์ไทยเพราะแต่ละท่ามีความหมายและมีกิริยาการใช้มือ แขน ขา เท้า ที่มีความสัมพันธ์
กันในโครงสร้างของท่าเช่นเดียวกันสามารถนํามาฝึกหัดเป็นท่าพื้นฐานในการฟ้อนอีสานหรือนําไปเป็นแนวทางในการสร้างสรรค์
การฟ้อนอื่น ๆ ได้อย่างมีหลักการและอัตลักษณของท้องถ่ินอย่างชัดเจนสวยงาม 
 

ข้อเสนอแนะการวิจัย 
 1. ข้อเสนอแนะการนำไปใช้ 
  1.1 ฟ้อนแม่บทอีสาน เป็นแม่ท่าฟ้อนที่ประกอบสร้างมาจากบริบทโดยรอบในสั งคมวัฒนธรรมถือว่าเป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมและยังเป็นกลไกที่สำคัญในการขับเคลื่อนเศรษฐกิจ รวมถึงการเชื่อมสัมพันธไมตรีกับชาติอื่น ๆ โดยทำหนาท่ีเก่ียวกับการ
ประชาสัมพันธ์ ให้กับประเทศด้วย 
  1.2 ด้วยแม่บทอีสานถือเป็นแม่ท่าในการฟ้อนของนาฏศิลป์พ้ืนเมือง ควรมีการจัดการสัมมนาวิชาการด้านศิลปะการแสดง
พื้นเมือง เพื่อให้แต่ละสถาบันที่มีการสอนด้านนาฏศิลป์พื้นเมืองได้ทำความเข้าใจร่วมกันของการปูพื้นฐานการฟ้อนรำแบบฉบับ
อย่างถูกต้อง 
 2. ข้อเสนอแนะการวิจัยครั้งต่อไป 
  2.1 ควรมีการศึกษาฟ้อนแม่บทอีสานในประเด็นทางวิชาการ ทางด้านอัตลักษณ์  รวมไปถึงการประกอบสร้าง
ศิลปะการแสดงจากวิถีชีวิต ท่ีนำมาสู่การเป็นศิลปะการแสดงในหลักสูตรที่มีการสอนเก่ียวกับนาฏยศิลป์พ้ืนเมืองภาคอีสาน 
  2.2 การสร้างสรรค์ศิลปะการแสดงของนาฏยศิลป์พ้ืนเมืองอีสาน ยังคงต้องมีการนำท่าฟ้อนแม่บอีสานไปประยุกต์ให้เกิด
ท่าฟ้อนที่มีมติิที่หลากหลาย เพ่ือให้ฟ้อนแม่บทอีสานได้เป็นแบบอย่างอันทรงคุณค่าทางด้านนาฏยศิลป์อีสานสืบไป 
 

ข้อค้นพบ หรือองค์ความรู้ใหม่ 
  ฟ้อนแม่บทอีสานมีกระบงนการท่าฟ้อนที่มีความโดดเด่น และมีต้นกำเนิดมาจากภูมิปัญญาของศิลปินหมอลำท่ีเป็นปรมาจารย์
ชั้นครูของภาคอีสาน และยังถือได้ว่าเป็นการฟ้อนรูปแบบด้ังเดิมของท้องถ่ินที่ไม่ได้ถูกดัดแปลง แต่สามารถดำรงรักษาให้ยังคงอยู่ไป
ตามยุคสมัย จึงถือได้ว่า ฟ้อนแม่บทอีสานเป็นศิลปะการฟ้อนที่สามารถแสดงให้เห็นถึงสุนทรียทางด้านด้านความงามในรูปแบบ
นาฏยศิลป์พ้ืนเมืองอีสานจนไปถึงนาฏยลักษณ์เฉพาะของท่วงท่า รูปแบบของการนำเสนอในการแสดง ด้วยความหมายของท่าฟ้อน
ที่สื่อสารให้เห็นถึงวิถีชีวิต ธรรมชาติ อากัปกิริยาของสัตว์ และวรรณกรรมพื้นเมืองในท้องถิ่น ที่ประกอบสร้างให้เป็นท่าฟ้อนที่มี
นาฏยลักษณ์เฉพาะตามแบบฉบับฟ้อนอีสาน อีกทั้งยังสะท้อนความเป็นตัวตน และยังเป็นการรักษามรดกที่มาจากภูมิปัญญาทาง
วัฒนธรรมได้อีกทางหน่ึง 
  

 
 



 วารสารสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาท้องถ่ิน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีท่ี 8 ฉบบัท่ี 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2567 P a g e  | 145 

 

Journal of Social Science for Local Rajabhat Mahasarakham University Vol.8, No.4 October-December 2024 

 

เอกสารอ้างอิง 
คำล่า  มุสิกา. (2558). แนวความคิดการสร้างสรรค์นาฏยประดิษฐ์อีสานในวงโปงลาง. (วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปะศาสตร์ดุษฎ ี
  บัณฑิต). กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
จุมพล  รอดค้าดี. (2531). ทฤษฎีการสื่อสาร. เอกสารประกอบการประชุมสัมมนาโครงการปรีณรงค์ ทันตสาธารณสุขแห่งชาติ 
ชัชวาลย์  วงษ์ประเสริฐ. (2532). ศิลปะการฟ้อนอีสาน. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒมหาสารคาม. 
ชัยณรงค์  ต้นสุข. (2565). ฟ้อนแม่บทอีสาน: แม่ท่าการฟ้อนพ้ืนเมืองอีสานสู่กระบวนการนาฏยประดิษฐ์. วารสารพุทธปรัชญา 
  วิวัฒน์, 6(2). 451-462 
นพพล  ไชยสน. (2562). กรับในวัฒนธรรมดนตรีลุ่มน้ำโขง. (วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต). สาขาวิชาดุริยางคศิลป์ บัณฑิต 
  วิทยาลัย ขอนแก่น: มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
นัดรบ  มุลาลี. (2534). กลองเส็ง. ศิลปกร, 34(6), 95–105. 
ศิริมงคล  นาฏยกุลวงศ์. (2551). นาฏยศิลป์หลักกายวิภาคและการเคลื่อนไหว. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
ศิราภรณ  ปทุมวัน. (2542). บทบาทของหมอลำฉวีวรรณ ดำเนิน ศิลปินแห่งชาติ สาขาศิลปะการแสดงพ้ืนบ้าน. (วิทยานิพนธ์      
  ศศ.ม.). มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
สุรพล  วิรุฬห์รักษ์. (2547). หลักการแสดงนาฏยศิลป์ปริทรรศน์. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุธิวัฒน์  แจ่มใส. (2566). นาฏยลักษณ์การฟ้อนอีสานขอ ฉวีวรรณ พันธุ ศิลปินแห่งชาติ. (วิทยานิพนธ์ ศป.ม.). มหาสารคาม:  
  มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
Field. (1971). Folk Dance. The World Book Encyclopedia, 7(12), 170-180. 
บุคลานุกรม 
ฉวีวรรณ  พันธุ. (ผู้สัมภาษณ์). ศุภกร  ฉลองภาค (ผู้สัมภาษณ์). สถานที่ภาควิชาศิลปะการแสดง มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. เมื่อ 
วันที่ 4 กันยายน 2566   
 
 
 
 


