
วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 33 

 

ผู้กล้าแห่งประชาธิปไตย มองเตสกิเออร์ 
A Hero of Democracy Montessgier 

 
พระมหากริช ถิรธมฺโม*, สุธาทิพย์ นววิธากาญจน†์, ปานวลัย รันตบุตรศร‡ี  

 §  และภมรรัตน์ ชุมภูปะวิโร 
 

Received January 26, 2020; Revised February 1, 2020; Accepted June 25, 2020  
  

บทคัดย่อ  
 
จากการศึกษาเรื่องผู้กล้าแห่งประชาธิปไตยมองเตสกิเออร์ เป็นการศึกษาความหมายแนวคิดทางประชาธิปไตยที่มีปรัชญา

แห่งประวัติศาสตร์ หลักปรัชญาแห่งประวัติศาสตร์ของมองเตสกิเออร์ได้ลดบทบาทของเหตุการณ์ย่อยและปัจเจกบุคคลลง สื่อให้
เห็นถึงทรรศนะทางการเมือง เพื่อทราบถึงระบบประชาธิปไตยแบบถ่วงดุลอำนาจ ที่ท่านมองเตสกิเออร์ ก็เช่นเดียวกันกับนักคิดคน
อื่นโดยเขาได้เริ่มพิจารณาเกี่ยวกับคุณสมบัติประจำตัวของมนุษย์โดยทั่วไปว่าเป็นอย่างไรและมีเหตุผล เข้าถึงเหตุการณ์สภาวะ
สงครามและการสร้างกฎหมายบัญญัติ ลักษณะการเมืองที่ดี กฎหมายกับรัฐบาลที่เป็นการส่งเสริมสิ่งที่เป็นพลังให้แก่รัฐบาลแบบ
ต่าง ๆ ความสัมพันธ์ระหว่างธรรมชาติกับหลักการของรัฐบาล และเป็นรูปแบบรัฐบาลสายกลางก็คือรากฐานของระบอบ
ประธานาธิบดี ที่มีใช้อยู่ในประเทศสหรัฐอเมริกาในปัจจุบัน ก็นับว่าเป็นข้อสรุปที่จะหาเหตุผลมาโต้แย้งได้และเป็นสิ่งสนันสนุนให้
เกิดการพัฒนาทางประชาธิปไตยได้อย่างดี 
คำสำคัญ : ประชาธิปไตย, มองเตสกิเออร์ 
 
Abstract 
 

From the study of the Brave of Montesquier Democracy It is a study of the meaning of democratic 
concepts with a historical philosophy. Montesquier's philosophy of history has reduced the role of minor events 
and individuals. The media showed a political view. To know the balance of power of democracy At his view 
As with other thinkers, he began to consider what the human qualities in general are and for reason. Access to 
the state of war and the creation of laws Good political character Laws and governments that promote the 
power of various forms of government, the relationship between nature and government principles. And the 
central government is the foundation of the presidential regime. That are in use in the United States today It is 
considered a conclusion that can be argued and it is a great support for the development of democracy 
Keywords: Democracy, Montesquier 

 
 
 
 
 
 
 

 
* อาจารย์ประจำหลกัสูตรรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาลัยสงฆ์ปัตตาน ีโทร 0867489904 อีเมล์ rangsan.wat@mcu.ac.th 
† รองสารวัตรฝ่ายอำนวยการ กองบังคับการตรวจคนเข้าเมือง 6 
‡ อาจารย์ประจำหลกัสูตรรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาลัยสงฆ์ปัตตานี 
§ อาจารย์ประจ าหลกัสตูรรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั วิทยาลยัสงฆ์ปัตตานี 



วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 34 

 

 

บทนำ 
บรรดานักปรัชญาทางการเมืองชาวฝรั่งเศส ในยุคสมัยคริสต์ศตวรรษท่ี 18 มองเตสกิเออร์  ถือว่าเป็นผู้หนึ่งท่ีได้รับการยก

ย่องและกล่าวถึงในฐานะที่เป็นผู้นำเสนอความคิดทางการเมืองเกี่ยวกับทฤษฎีการแบ่งแยกอำนาจ ซึ่งกล่าวกันว่าหลักการอันนี้ ได้มี
อิทธิพลต่อแนวคิดของบุคคลสำคัญที่มีส่วนในการที่จะร่างรัฐธรรมนูญ ของสหรัฐอเมริกาในระยะแรกแห่งการเริ่มก่อตั้งประเทศ การ
ที่มองเตสกิเออร์ ให้มีการแบ่งแยกอำนาจนั้น ส่วนหนึ่งน่าจะเกิดจากสภาพสังคมของฝรั่งเศสที่เกิดความเสื่อมโทรมภายใต้อำนาจ
ของพระเจ้าหลุยส์ที่ 14 ซึ่งมีอำนาจควบคุมเหนืออาณาจักรฝรั่งเศสโดยเด็ดขาดอย่างที่ไม่เคยมี มาก่อนก็ว่าได้ การเสริมสร้างให้
รัฐบาลมีความแข็งแกร่งได้มี  การดำเนินการมาหลายยุคหลายสมัย แต่มาบรรลุถึงจุดสุดยอดในยุคของพระเจ้าหลุยส์ที่ 14 น่ีเอง 

การทำสงครามเป็นสิ่งที่ต้องใช้จ่ายเงินอย่างมหาศาล ซึ่งก็ย่อมเป็นการเพิ่มภาระอันหนักให้แก่ประชาชนชาวฝรั่งเศส
นั่นเอง ประกอบกับภายในราชสำนักก็มีความฟุ่มเฟือยอย่างโจ่งแจ้งและเกินขอบเขต การไม่ผ่อนบนในทางศาสนาได้ก่อให้เกิด
ความลับสำลักตายขึ้นในบ้านเมือง  

ความเสื่อมโทรมในระยะ 30 ปีหลังของรัฐสมัยหลุยส์ที ่ 14  หมุนความคิดอ่านของฝรั่งเศสไปในทางการเมือง ข้อ
สมมติฐานที่ว่าระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชเป็นทางเดียวเท่านั้น ที่จะป้องกันความแตกแยกระส่ำระส่ายเป็นท่ีข้องใจยิ่งขึ้นทุกที ใน
ขั้นแรกกลุ่มค้านระบอบอำนาจเด็ดขาด เพียงแต่คิดพยายามให้กลับคืนไปสู่ระบบสังคม ซึ่งอำนาจของกษัตริย์ถูกจำกัดโดยอำนาจ
ของนักบวช ชนช้ันสูง สภาพปาร์เลอมัง และรัฐบาลท้องถิ่นและภูมิภาค แต่ระบบเก่าได้ถูกทำลายไปเกินกว่าที่จะทำได้เช่นนั้น 

ความเสื่อมโทรมของสังคมฝรั่งเศสดังที่ได้กล่าวโดยย่อนี้ได้ส่งผลกระทบต่อความคิดของมองเตสกิเออร์ ซึ่งมีชีวิตอยู่ใน
ช่วงเวลาไร่เรี่ยกัน ความคิดของมองเตสกิเออร์ที่แสดงออกมาในผลงานของเขา นับได้ว่าเป็นความพยายามที่จะรื้อฟื้นกลุ่มชนช้ันสูง
ให้มีบทบาทในฐานะเป็นสถาบันที่คอยตรวจสอบ หรือจำกัดอำนาจของกษัตริย์เหมือนดังที่เคยมีเคยเป็นมาแล้วในสังคมฝรั่งเศสก็
นับว่าเป็นเรื่องแปลกคือความคิดที่จะปฏิรูปความเสื่อมโทรมของสังคมนึงกลายเป็นความคิดที่มีอิทธิพลต่ออีกสังคมหนึ่ง 

มองเตสกิเออร์ เป็นหนึ่งในบรรดาตัวแทนที่ทรงอิทธิพลและเป็นที่รู้จักในยุคภูมิธรรมในฝรั่งเศส ความสนใจในศาสตร์ต่าง
อันหลากหลาย ไม่ว่าจะเป็น ประวัติศาสตร์ ปรัชญา กฎหมาย และการเมือง ส่งผลให้เขาโลดแล่นอยู่บนเส้นทางอาชีพอันโดดเด่น 
ไม่ว่าจะเป็นผู ้พิพากษา นักการเมือง นักประพันธ์รวมทั้งนักคิดทางการเมือง ในฐานะนักวิชาการผู ้ประสบความสำเร็จใน
ประวัติศาสตร์การเมืองโบราณ อีกทั้งเขายังเป็นต้นแบบในเศรษฐศาสตร์การเมืองจากการศึกษาความแตกต่างของการพัฒนา
เศรษฐกิจของยุโรปและเอเชีย รวมทั้งให้ความสำคัญกับการแข็งขันในตลาดเสรีเพื่อกำหนดราคาที่ถูกต้องให้แก่สินค้า 

ดังนั้น จึงเป็นเหตุผลที่ผู้จักทำเลือกนักปรัชญาชาวฝรั่งเศสคนนี้ มองเตสกิเออร์  เพราะความที่น่าสนใจในเรื่องของ
ชีวประวัติ ทฤษฎี แนวความคิดต่าง ๆ ประชาธิปไตยแบบถ่วงดุลอำนาจ สภาวะธรรมชาติ สภาวะสงครามและการสร้างกฎหมาย
บัญญัติ ลักษณะของกฎหมายที่ดี กฎหมายกับรัฐบาล 

 
อัตตะชีวประวัติ 

ชาร์ล-หลุยส์ เดอ เซอกงดา เกิด ณ ปราสาทลาแบรด ในภาคตะวันตกเฉียงใต้ของฝรั่งเศส บิดามีนามว่าฌัก เดอ เซอกง
ดา เป็นนายทหารซึ่งเกิดในตระกูลผู้ดี ย่าของชาร์ลนามว่ามารี- ฟร็องซวซ เดอ แป็สแนล ซึ่งเสียชีวิตเมื่อบิดาของชาร์ลมีอายุได้เพียง 
7 ขวบ เป็นผู้รับมรดกทางการเงินก้อนใหญ่และเป็นผู้ทำให้ตระกูลเซอกงดาได้รับบรรดาศักดิ์ ลาแบรด ของขุนนางบารอน ภายหลัง
ได้เข้ารับการศึกษาจากวิทยาลัยคาทอลิกแห่งฌุยยี ชาร์ลได้แต่งงานกับหญิงชาวโปรเตสแตนต์นามว่าฌาน เดอ ลาร์ตีก ซึ่งได้มอบ
สินสอดให้แก่ชาร์ลเมื่อเขาอายุได้ 26 ปี ในปีถัดมาชาร์ลได้รับมรดกจากการที่ลุงของเขาที่เสียชีวิตลงและยังได้รับบรรดาศักดิ์ บารง
เดอมองเตสกิเออร์  รวมถึงตำแหน่ง เพรซีด็องอามอร์ตีเย ในรัฐสภาเมืองบอร์โดอีกด้วย ในช่วงเวลานี้เองที่อังกฤษประกาศว่าตนเอง
เป็นประเทศราชาธิปไตยภายใต้รัฐธรรมนูญซึ่งเป็นช่วงหนึ่งของการปฏิวัติอันรุ่งโรจน์ (ค.ศ. 1688–1689) และได้รวมเข้ากับ
สกอตแลนด์จากพระราชบัญญัติสหภาพ ค.ศ. 1707 ในการก่อตั้งราชอาณาจักรบริเตนใหญ่ ถัดมาในปี ค.ศ. 1715 พระเจ้าหลุยส์ที่ 
14 ผู้ทรงครองราชย์มาอย่างยาวนานสวรรคตและได้รับการสืบทอดราชบัลลังก์โดยโอรสพระชนมายุ 5 พรรษา พระเจ้าหลุยส์ที่ 15 
การเปลี่ยนผ่านครั้งสำคัญของชาติครั้งนี้เองที่มีผลอย่างมากต่อตัวของชาร์ล และกษัตริย์ทั้งสองพระองค์นี้จะถูกกล่าวถึงในงานเขียน
ของชาร์ลมากมายในเวลาต่อมา 

เวลาต่อมาเพียงไม่นานเขาก็ประสบความสำเร็จทางด้านวรรณกรรมจากการตีพิมพ์ แล็ทร์แปร์ซาน (จดหมายเหตุ
เปอร์เซีย–ค.ศ. 1721) งานเขียนเสียดสีซึ่งสมมติถึงชาวเปอร์เซียผูเ้ขียนจดหมายตอบโตร้ะหว่างเดนิทางมายังปารีส ช้ีให้เห็นถึงความ
ไร้สาระของสังคมร่วมสมัย ต่อมาเขาได้ตีพิมพ์ กงซีเดราซียง ซูร์ เล โกซ เดอ ลา กร็องเดอร์ เด รอแม็ง เอ เดอ เลอร์ เดกาด็องส์ (ข้อ
ควรพิจารณาเกี่ยวกับความยิ่งใหญ่และความเสื่อมถอยของชาวโรมัน–ค.ศ. 1734) ซึ่งนักวิชาการบางกลุ่มมองว่าเป็นผลงานที่เชื่อม
ระหว่าง แล็ทร์แปร์ซาน กับผลงานช้ินเอกของเขา เดอแล็สพรีเดลัว (จิตวิญญาณแห่งกฎหมาย) ซึ่งแต่แรกในปี ค.ศ. 1748 ถูกตีพิมพ์



วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 35 

 

โดยไม่ระบุชื่อผู้เขียน และได้กลายมาเป็นงานเขียนซึ่งมีอิทธิพลมหาศาลต่อสังคมภายในเวลาอันรวดเร็ว ในฝรั่งเศสการตอบรับต่อ
งานเขียนนี้ไม่ค่อยจะเป็นมิตรมากนักทั้งฝ่ายสนับสนุนและฝ่ายต่อต้านระบอบการปกครองปัจจุบัน ในปี ค.ศ. 1751 โบสถ์คาทอลิก
ทั่วประเทศประกาศห้ามเผยแพร่ แล็สพรี–รวมไปถึงงานเขียนช้ินอ่ืนของมองเตสกิเออร์ –และถูกบรรจุอยู่ในรายชื่อหนังสือต้องห้าม 
แต่ในส่วนอ่ืนของยุโรปกลับได้การตอบรับอย่างสูงโดยเฉพาะในสหราชอาณาจักร 

มองเตสกิเออร์ ได้รับการยกย่องอย่างสูงจากอาณานิคมของอังกฤษในอเมริกาเหนือ  ในฐานะผู้สนับสนุนเสรีภาพแบบ
อังกฤษ (แม้จะไม่ใช่ผู้สนับสนุนเอกราชของอเมริกา) นักรัฐศาสตร์ โดนัลด์ ลุตซ์ พบว่ามองเตสกิเออร์ คือ บุคคลทางรัฐศาสตร์และ
การเมืองที่ถูกเอ่ยถึงมากที่สุดบนแผ่นดินอเมริกาเหนือช่วงก่อนเกิดการปฏิวัติอเมริกา ซึ่งถูกอ้างอิงมากกว่าแหล่งอื่น ๆ โดยผู้ก่อตั้ ง
สหรัฐอเมริกา เป็นรองก็แต่เพียงคัมภีร์ไบเบิลเท่านั้น ตามมาด้วยการปฏิวัติอเมรกิา งานเขียนของมองเตสกีเออร์ยังคงมีอิทธิพลอย่าง
สูงต่อเหล่าผู้ก่อตั้งสหรัฐอเมริกา โดยเฉพาะเจมส์ แมดิสันแห่งเวอร์จิเนีย, บิดาแห่งรัฐธรรมนูญสหรัฐอเมริกา ปรัชญาของมองเตสกิ
เออร์ ที่ว่า "รัฐบาลควรถูกจัดตั้งขึ้นเพื่อท่ีจะได้ไม่มีมนุษย์ผู้ใดระแวงกันเอง" ได้ยั้งเตือนแมดิสันและผู้อื่นในคณะว่ารากฐานที่เสรีและ
มั่นคงของรัฐบาลแห่งชาติใหม่นั้นจำเป็นจะต้องมีการแบ่งแยกอำนาจที่ถ่วงดุลและถูกกำหนดกฎเกณฑ์ไว้อย่างชัดเจน 

นอกจากการประพันธ์งานเขียนเกี่ยวกับการเมืองและสังคมแล้ว มองเตสกิเออร์ ยังใช้เวลาหลายปีในการเดินทางไปท่ัว
ยุโรป เช่น ออสเตรียและฮังการี ใช้ชีวิตหนึ่งปีเต็มในอิตาลีและอีก 18 เดือนในอังกฤษ ก่อนท่ีเขาจะกลับมาพำนักในฝรั่งเศสอีกครั้ง 
เขาทุกข์ทรมานจากสายตาที่ย่ำแย่ลงจนกระทั่งบอดสนิทในช่วงที่เขาเสียชีวิตจากอาการไข้สูงในปี ค.ศ. 1755 มองเตสกิเออร์ ถูกฝัง 
ณ สุสานของโบสถ์แซ็ง-ซูลปิสในกรุงปารีส 

 

ปรัชญาแห่งประวัติศาสตร์ 
หลักปรัชญาแห่งประวัติศาสตร์ของมองเตสกิเออร์ได้ลดบทบาทของเหตุการณ์ย่อยและปัจเจกบุคคลลง ซึ่งเขาได้อธิบาย

ทรรศนะนี้ไว้ใน กงซีเดราซียง ซูร์ เล โกซ เดอ ลา กร็องเดอร์ เด รอแม็ง เอ เดอ เลอร์ เดกาด็องส์ ว่าเหตุการณ์ทางประวัตศิาสตร์
แต่ละครั้งล้วนแล้วแต่ถูกขับเคลื่อนโดยกระบวนการความเป็นไปของโลก มันไม่ใช่โชคชะตาที่กำหนดความเป็นไปของโลก ถามชาว
โรมันสิ, ผู้ซึ่งประสบกับความสำเร็จสืบเนื่องกันหลายครั้งหลายคราในช่วงที่พวกเขาถูกชักนำโดยแผนการอันชาญฉลาด ในทาง
กลับกัน, พวกเขาก็เผชิญกับเหตุการณ์เลวร้ายและความเสื่อมถอยเมื่อดำเนินตามอีกแผนการหนึ่ง มันอธิบายได้ว่ามีสาเหตุทั่วไปทั้ง
ทางด้านศีลธรรมและรูปธรรมซึ่งส่งผลต่อกษัตริย์โรมันทุกพระองค์ ทั้งการยกระดับบารมี , การดำรงอยู่ของพระราชอำนาจ หรือ
แม้แต่การทำให้พระบารมีของกษัตริย์เองนั้นตกต่ำจรดดิน แม้แต่อุบัติเหตุเองก็ถูกควบคุมโดยสาเหตุตัวแปรเหล่านี้ และถ้าหากการ
รบเพียงครั้งเดียว (ซึ่งเป็นสาเหตุ) ได้นำพารัฐไปสู่ความล่มสลาย ก็จะอธิบายได้ว่า เหตุผลโดยทั่วไปเป็นตัวที่ทำให้ประเทศน้ันถึงกาล
สูญสิ้นจากการรบครั้งนั้น ทำให้แนวโน้มความเป็นไปของโลกจึงถูกรังสรรค์ขึ้นจากเหตุการณ์ที่อุบัติสืบเนื่องต่อ ๆ กันมา 

ในข้ออภิปรายเรื่องการเปลี่ยนแปลงการปกครองของโรมันจากสาธารณรัฐไปสู่จักรวรรดิ มองเตสกิเออร์ได้ให้ข้อสังเกต
ไว้ว่า หากจูเลียส ซีซาร์ และปอมเปย์ไม่ได้กระตือรือร้นท่ีจะช่วงชิงอำนาจจากรัฐบาลสาธารณรัฐแล้ว อย่างไรก็ดีจะต้องมีบุคคลผู้อื่น
มากระทำการนี้แทนเขาสองคนอย่างแน่นอน ชี้ให้เห็นว่าต้นเหตุของการเปลี่ยนแปลงนี้ไม่ใช่เกิดจากตัวจูเลียส ซีซาร์ และปอมเปย์ 
หากแต่เกิดจากความทะเยอทะยานของมนุษย์ชาวโรมันนั่นเอง 
 
ทรรศนะทางการเมือง 

มองเตสกิเออร์ถือว่าเป็นหนึ่งในนักปรัชญาแถวหน้าของมานุษยวิทยาร่วมกับเฮโรโดตุสและแทซิทัส ที่เป็นหนึ่งในบุคคล
กลุ ่มแรก ๆ ของโลกที ่ตีแผ่ข้อเปรียบเทียบของกระบวนการจำแนกรูปแบบทางการเมืองในสังคมมนุษย์ อันที ่จริงแล้วนัก
มานุษยวิทยาการเมืองชาวฝรั่งเศสที่ช่ือว่ายอร์ช บาล็องดิแยร์ พิจารณามองเตสกิเออร์ว่าเป็น "ผู้ริเริ่มองค์กรทางวิทยาศาสตร์ที่ครั้ง
หนึ ่งเคยมีส่วนสำคัญอย่างมากต่อวงการมานุษยวิทยาทางวัฒนธรรมและสังคม" ตามคำกล่าวอ้างของดี.เอฟ.โพคอค นัก
มานุษยวิทยาทางสังคม "จิตวิญญาณของกฎหมายของมองเตสกิเออร์ คือ ความพยายามครั้งแรกในการที่จะสำรวจความหลากหลาย
ของสังคมมนุษย์, เพื่อท่ีจะจำแนกและเปรียบเทียบ และเพื่อศึกษาระบบการทำงานระหว่างสถาบันในสังคม" และหลักมานุษยวิทยา
ทางการเมืองนี้เองได้นำเขาไปสู่การคิดค้นทฤษฎีว่าด้วยรัฐบาลในเวลาต่อมา 

ผลงานเขียนที่มีอิทธิพลมากที่สุดของเขาได้แบ่งแยกฝรั่งเศสออกเป็นสามชนชั้นได้แก่ พระเจ้าแผ่นดิน, อภิสิทธิ์ชน และ
ราษฎร แล้วเขายังมองเห็นรูปแบบอำนาจของรัฐออกเป็นสองแบบคืออำนาจอธิปไตยและอำนาจบริหารรัฐกิจ ซึ่งอำนาจบริหารรัฐ
กิจประกอบด้วยอำนาจบริหาร, อำนาจนิติบัญญัติ และอำนาจตุลาการ โดยแต่ละอำนาจควรเป็นอิสระและแยกออกจากกัน ทำให้
อำนาจใดอำนาจหนึ่งไม่สามารถก้าวก่ายอีกสองอำนาจที่เหลือหรือรวมกันเป็นอำนาจเบ็ดเสร็จได้ หากพิจารณาในแบบยุคสมัยของ
มองเตสกิเออร์แล้ว แนวคิดนี้จะถูกพิจารณาว่าเป็นแนวคิดหัวรุนแรง เพราะหลักการของแนวคิดดังกล่าวเท่ากับเป็นการล้มล้างการ



วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 36 

 

 

ปกครองของฝรั่งเศสในสมัยนั้นที่ยึดถือฐานันดรแห่งราชอาณาจักรอย่างสิ้นเชิง โดยฐานันดรแห่งรัฐประกอบด้วยสามฐานันดรคือ 
เคลอจ,ี อภิสิทธ์ิชนหรือขุนนาง และประชาชนท่ัวไป ซึ่งฐานันดรสุดท้ายมีผู้แทนในสภาฐานันดรมากที่สุด และท้ายท่ีสุดแนวคิดนี้จะ
เป็นแนวคิดที่ทำลายระบบฟิวดัลในฝรั่งเศสลง 

ขณะเดียวกันมองเตสกิเออร์ได้ออกแบบรูปแบบการปกครองออกเป็นสามแบบ ซึ่งแต่ละรูปแบบถูกสนับสนุนด้วย 
หลักการทางสังคม ของตัวมันเอง ได้แก่ 

ราชาธิปไตย (รัฐบาลอิสระที่มีประมุขเป็นบุคคลจากการสืบตระกูล เช่น กษัตริย์ , จักรพรรดิ หรือราชินี) เป็นระบอบที่
ยึดถือบนหลักการของเกียรติยศ 

สาธารณรัฐ (รัฐบาลอิสระที่มีประมุขเป็นบุคคลที่ได้รับเลือกจากเสียงส่วนใหญ่ของประชาชน) เป็นระบอบที่ยึดถือบน
หลักการของคุณธรรม 

เผด็จการ (รัฐบาลกดขี่ท่ีมีประมุขเป็นผู้นำเผด็จการ) เป็นระบอบท่ียึดถือบนหลักการของความยำเกรง 
ซึ่งรัฐบาลอิสระจะขึ้นอยู่กับการเตรียมการทางกฎหมายอันเปราะบาง มองเตสกิเออร์ได้อุทิศเนื้อหาสี่บทใน จิตวิญญาณ

แห่งกฎหมาย ในการอภิปรายประเทศอังกฤษ ซึ่งเป็นประเทศรัฐบาลอิสระร่วมสมัยที่ซึ่งเสรีภาพคงอยู่ไดด้้วยการถ่วงดุลอำนาจ และ
มองเตสกิเออร์ยังกังวลว่าอำนาจในฝรั่งเศสที่อยู่กึ่งกลาง (เช่น ระบบขุนนาง) ที่ทัดทานกับอำนาจของราชวงศ์นั้นกำลังเสื่อมสลายลง 
แนวคิดการควบคุมอำนาจนี้เองที่บ่อยครั้งมักถูกนำไปใช้โดยมักซีมีเลียง รอแบ็สปีแยร์ 

อาจกล่าวได้ว่าแนวคิดที่มองเตสกิเออร์ระบุไว้ในจิตวิญญาณแห่งกฎหมายในการสนับสนุนการปฏิรูประบบทาสนั้น
ค่อนข้างจะล้ำหน้ากว่ายุคสมัยที่เขามีชีวิตอยู่ เขายังได้นำเสนอข้อโต้แย้งสมมติเชิงเสียดสีเกี่ยวกับความเป็นทาสซึ่งเป็นส่วนหนึ่งใน
ข้อสนับสนุนของเขาไว้ด้วย อย่างไรก็ดีทรรศนะของมองเตสกิเออร์หลายหัวข้ออาจถูกโต้แย้งและถกเถียงในปัจจุบันเช่นเดียวกับ
ทรรศนะอื่น ๆ ที่มาจากบุคคลยุคเดียวกับเขา เขายอมรับถึงบทบาทของตระกูลขุนนางและราชวงศ์ไว้อย่างเหนียวแน่นเช่นเดียวกัน
กับการยอมรับถึงสิทธิของบุตรหัวปี ในขณะเดียวกันเขาก็รับรองแนวคิดของการมีสตรีเป็นประมุขของประเทศ แต่ก็ไม่มี
ประสิทธิภาพพอที่จะเป็นหัวหน้าครอบครัวได้ 

 
ประชาธิปไตยแบบถ่วงดุลอำนาจ 

ขณะที่ชาลส์ มองเตสกิเออร์ (1689-1755) กำเนิดนั้น ประเทศฝรั่งเศสถูกปกครองโดยกษัตริย์สมบูรณาญาสิทธิราช (พระ
เจ้าหลุยส์ที่ 14) มองเตสกิเออร์ถือกำเนิดมาในครอบครัวขุนนางและได้รับการศึกษาทางด้านกฎหมาย เขาเดินทางซอกแซกไปท่ัว
ทวีปยุโรปรวมถึงเกาะอังกฤษด้วย ที่ซึ่งเขาได้ศึกษาถึงระบบรัฐสภา ในปี 1722 เขาแต่งหนังสือถากถางการปกครองของพระเจ้า
หลุยส์ที่ 14 และทฤษฎีของศาสนจักรโรมันคาทอลิก มองเตสกิเออร์ตีพิมพ์ผลงานอันยิ่งใหญ่ของเขา “วิญญาณแห่งกฎหมาย” (the 
spirit of law) ในปี 1748 แตกต่างจากฮ็อบส์และล็อค มองเตสกิเออร์เช่ือว่าในสังคมรัฐธรรมชาตินั้นปัจเจกชนต่างเต็มไปด้วยความ
กลัว พวกเขาต้องการที่จะหลีกหนีความรุนแรงและสงคราม ความต้องการอาหารต่างหากเล่าคือสิ่งซึ่งดลให้มนุษย์ที่ขลาดเขลาเข้า
มาสมาคมกับผู้อื่นและแสวงหาทางรอดอยู่ในสังคม และในทันทีทันใดที่มนุษย์เข้าสู่สังคมรัฐแล้วเขาก็สูญเสียซึ่งสำนึกแห่งความกลัว 
ความเท่าเทียมกันสิ้นสุดลง และเกิดการเริ่มต้นซึ่งรัฐแห่งสงคราม 

มองเตสกิเออร์ไม่ได้อธิบายถึงสัญญาประชาคมเช่นเดียวกับฮ็อบส์และล็อค หากแต่เขากล่าวว่ารัฐแห่งสงคราม
ความสัมพันธ์ระหว่างปัจเจกชนด้วยกันและรัฐนำมาซึ่งกฎหมายของมนุษย์และรัฐบาล มองเตสกิเออร์เขียนว่าจุดประสงค์หลักของ
รัฐบาล คือ รักษาไว้ซึ่งกฎหมายและออกคำสั่งเพื่อสนับสนุนเสรีภาพทางการเมืองและกรรมสิทธ์ิในทรัพย์สินของปัจเจกชน มองเตส
กิเออร์ ต่อต้านระบบสมบูรณาญาสิทธิราชในบ้านเกิดของเขาและช่ืนชมระบอบการปกครองของอังกฤษว่าเป็นรูปแบบการปกครอง
ที่ดีท่ีสุดในโลก อย่างไรก็ตามมองเตสกิเออร์สำคัญผิดไปในเรื่องการอำนาจรัฐของประเทศอังกฤษ เมื่อเขาเขียนหนังสือวิญญาณแห่ง
กฎหมาย อำนาจรัฐค่อนข้างหนักไปทางอยู่กับรัฐสภาซึ่งมีหน้าที่นิติบัญญตัิ ซึ่งมองเตสกิเออร์คิดไปว่าเขาพบการแบ่งแยกและถ่วงดลุ
อำนาจของรัฐบาลอังกฤษแล้ว 

มองเตสกิเออร์มองกษัตริย์อังกฤษว่าเป็นผู้ใช้อำนาจบริหารและถูกถ่วงดุลโดยรัฐสภาซึ่งทำหน้าที่นิติบัญญัติและอำนาจ
วินิจฉัยชี้ขาดคดีถูกแยกออกต่างหากเพื่อตรวจสอบและป้องกันแต่ละองค์กรไม่ให้มีอำนาจมากเกินไป เขาเชื่อว่าการรวมไว้ซึ่งอำนาจ
เหล่านี้ อย่างเช่น ระบอบ การปกครองของพระเจ้าหลุยส์ที่ 14 จะนำไปสู่ระบบเผด็จการในที่สุด แม้ว่าทฤษฎีการแบ่งแยกอำนาจ
ของมองเตสกิเออร์จะไม่ได้ถูกต้องตรงกับการปกครองที่แท้จริงของประเทศอังกฤษตามที่เขาเข้าใจนัก ต่อมาในภายหลัง ประเทศ
อเมริกาก็ใช้ทฤษฎีดังกล่าวเป็นหลักในการสถาปนารัฐธรรมนูญ ของตน 
 
 



วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 37 

 

สภาวะธรรมชาติ  
มองเตสกิเออร์ ก็เช่นเดียวกันกับนักคิดคนอื่นโดยเขาได้เริ่มพิจารณาเกี่ยวกับคุณสมบัติประจำตัวของมนุษย์โดยทั่วไปว่า

เป็นอย่างไรและมีเหตุผล หรือ ความจำเป็นอย่างไรที่มนุษย์ต้องเข้ามาอยู่ในสังคมการเมืองเรื่องเหล่านี้มองเตสกิเออร์ให้ทัศนะไว้
ดังต่อไปนี้ 

1. เกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์มองเตสกิเออร์กล่าวว่ามนุษย์โดยธรรมชาติเป็นสัตว์โลกที่มีความอ่อนแอขี้ขลาดและ
หวาดกลัวเป็นคุณสมบัติประจำตัว เพราะฉะนั้นโดยคุณสมบัติข้อนี้มนุษย์จะไม่กล้ารุกรานซึ่งกันและกัน เพราะต่างคนต่างก็หวาดตัว
ซึ่งกันและกันฝนสังคมเกิดขึ้นแต่ละคนจะอยู่อย่างโดดเดี่ยวและคิดว่าตนเองด้วยกว่าคนอ่ืน 

2. กฎธรรมชาติก็เป็นอีกเรื่องหนึ่งพี่มองเธอกินเลยได้กล่าวไว้ว่ากฎธรรมชาติ หรือกฎเกณฑ์ที่กำหนดการกระทำของ
มนุษย์ในสภาวะธรรมชาติ ซึ่งเป็นสภาวะที่ยังไม่เกิดสังคมการเมืองกฎธรรมชาติจึงเป็นกฎเกณฑ์ที่ควบคุมความประพฤติของมนุษย์
ทุกคนในฐานะที่เป็นมนุษย์ไม่มีใครที่ขัดขืนกฎธรรมชาติได้ สัตว์โลกแต่ละประเภทต่างก็อยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ของตนเองหมายความว่า
มนุษย์ก็มีกฎธรรมชาติของมนุษย์ควบคุมสัตว์โลกประเภทอื่นๆเช่นช้างม้าเป็นต้นก็ย่อมมีกฎเกณฑ์ธรรมชาติของมันควบคุม
เช่นเดียวกัน เพราะฉะนั้นจะเห็นได้ว่ากฎธรรมชาติเป็นกฎเกณฑ์ประการเดียวที่ควบคุมมนุษย์ที่มีชีวิตอยู่ในสภาวะธรรมชาติและ
เป็นกฎเกณฑ์ที่ให้ ความยุติธรรมแก่มนุษย์ทุกคนในฐานะที่เขาเป็นมนุษย์เขาย่อมความฟื้นกฎธรรมชาติไม่ได้กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือว่า
กฎธรรมชาติเป็นกฎเกณฑ์ที่ให้ความยุติธรรมแก่มนุษย์ก่อนท่ีจะเข้าสู่สังคมการเมือง 

3. กฎธรรมชาติที่เป็นเงื่อนไขในการพี่ทำให้เกิดสังคมการเมืองในฐานะที่เป็นมนุษย์เขาจึงต้องอยู่ภายใต้การควบคุมโดย
ธรรมชาติของมนุษย์ธรรมชาติที่มองเตสกิเออร์ กล่าวถึงจึงมีอยู่มากมายแต่การอธิบายการเกิดสังคมการเมือง มองเตสกิเออร์เห็นว่า
ขึ้นอยู่กับกฎธรรมชาติ 4 ประการกล่าวคือ 

3.1 มนุษย์ต้องการสันติภาพหมายความว่าธรรมชาติได้กำหนดให้มนุษย์เป็นผู้รักษาความสงบไม่ต้องการที่จะ
รุกรานซึ่งกันและกัน 

3.2 มนุษย์มีความต้องการและมีแนวโน้มที่จะแสวงหาสิ่งที่จะบำบัดความต้องการของตนธรรมชาติข้อนี้ไม่ใช่
เรื่องยุ่งยากซับซ้อนเป็นสิ่งท่ีพอเข้าใจได้เพราะเกี่ยวข้องกับชีวิตมนุษย์ 

3.3 มนุษย์ต้องการที่จะคบหาสมาคมกับเพื่อนมนุษย์ด้วยกันนี่ก็เป็นธรรมชาติของมนุษย์อีกนั่นแหละในฐานะ
ที่เป็นมนุษย์ด้วยกันเขาก็อยากคบหาสมาคมซึ่งกันและกัน 

3.4 มนุษย์มีความปรารถนาที่จะดำรงชีวิตอยู่ร่วมกันในสังคมขณะเดียวกันก็ต้องการสังคมที่มี ระเบียบและ
กฎเกณฑ์ในการอยู่ร่วมกฎธรรมชาติในข้อนี้เกี่ยวข้องกับประการแรก คือมนุษย์ต้องการสันติภาพ 

จากเงื่อนไขทั้ง 4 ประการนี่เองมองเตสกิเออร์ได้ตั้งสมมุติฐานขึ้นมาเพื่ออธิบายการเกิดสังคมการเมืองขึ้น เพราะฉะนั้น
หากพิจารณาจากเหตุผล หรือ เงื่อนไขดังกล่าวจะเห็นได้ว่าสังคมการเมืองเห็นว่ามันเกิดขึ้น เพราะธรรมชาติ หรือ กฎธรรมชาติ
กำหนดถ้าหากพิจารณาจาก กฎธรรมชาติตามข้อ 3.3 และ 3.4 ซึ่งทำให้เห็นได้ชัดเจน คือ เมื่อมนุษย์อยากคบหาสมาคมและ
อยากจะมีชีวิตร่วมกันแล้วสังคมการเมืองก็ย่อมเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้แนวความคิดเกี่ยวกับสังคมการเมืองเขาเห็น
แตกต่างจากฮอบส์และจอห์นล็อค ซึ่งกล่าวถึงการเกิดสังคมการเมืองว่าเป็นเรื่องการทำสัญญา ส่วนรุสโซเห็นว่าสังคมการเมืองเป็น
เรื่องของมนุษย์ต้องการความสมบูรณ์สภาวะธรรมชาติที่มองเตสกิเออร์ กล่าวถึงจึงเป็นสภาวะที่มีสันติภาพเพราะเหตุที่มนุษย์มี
ความอ่อนแอเป็นคุณสมบัติประจำตัวความอ่อนแอความขี้ขลาดหวาดกลัวนี่เองที่มนุษย์ต่างคนต่างก็ไม่กล้ารุกรานซึ่งกันและกัน
อย่างไรก็ตามมนุษย์จะอยู่ในสภาวะธรรมชาติเช่นนั้น อีกต่อไปไม่ได้เพราะเป็นการฝืนกฎธรรมชาติสังคมการเมืองในทัศนะของมอง
เตสกิเออร์ จึงเกิดขึ้นได้จากเหตุผลดังท่ีได้กล่าวมาแล้ว 

 
สภาวะสงครามและการสร้างกฎหมายบัญญัติ 

มองเตสกิเออร์ กล่าวถึงสภาวะสงครามว่า เกิดขึ้นหลังจากที่มนุษย์ได้เข้าสู่สังคมการเมืองหรือ การดำรงชีวิตอยู่ร่วมกัน 
สภาวะสงครามอธิบายได้ว่าเป็นสภาวะที่มนุษย์เกิดการแข่งขันช่วงชิงผลประโยชน์ระหว่างตัน แล้วทำไมธรรมชาติประกันนี้คุณ
หายไปเรื่องนี้กล่าวไว้ว่าเมื่อมนุษย์ได้เข้าสู่สังคมการเมืองซึ่งก็คือการมีชีวิตอยู่ร่วมกันกับผู้อื่นแล้วทำให้มนุษย์ลืมธรรมชาติของตน
เสีย หรือพูดง่าย ๆ ก็คือมนุษย์ได้ลืมความอ่อนแอซึ่งเป็นสิ่งที่เคยมีอยู่ก่อนสังคมจึงได้กลายเป็นเครื่องมือในการใช้กำลังของมนุษย์
สภาวะสงครามจึงเกิดขึ้นเมื่อมนุษย์ได้มาอยู่ในสังคมนี้แล้ว  

มนุษย์จึงจะปล่อยให้สังคมการเมืองอยู่ในสภาวะแห่งสงครามเช่นนี้ต่อไป หรือ คำตอบก็คือ มนุษย์ไม่ปรารถนาสภาพ
เช่นนี้อย่างแน่นอน เหตุผลเพราะมนุษย์ต้องการสันติภาพอันเป็นกฎธรรมชาติประการหนึ่งการที่ทุกคนสามารถทำอะไรได้โดยไม่มี
ขอบเขต หรือ ข้อจำกัดนั้นจะนำไปสู่การแข่งขันช่วงชิงผลประโยชน์ระหว่างตันสันติภาพ หรือ ความสงบเรียบร้อยจะบังเกิดขึ้นก็



วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 38 

 

 

จำเป็นจะต้องสร้างกฎเกณฑ์ขึ้นมา เพื่อควบคุมการกระทำของมนุษย์กฎเกณฑ์ที่มนุษย์สร้างขึ้น เพื่อควบคุมพฤติกรรมของมนุษย์ ซึ่ง
จะเป็นการรักษาสันติภาพในการอยู่ร่วมกันเรียกว่า กฎหมายบัญญัติ หรือ กฎหมายที่มนุษย์บัญญัติขึ้นกฎหมายบัญญัติจึ งเป็น
มาตราการใหม่ที่ควบคุมมนุษย์นอกเหนือจากกฎธรรมชาติสำหรับกฎหมายที่มนุษย์สร้างขึ้นนี้จึงจำแนกได้เป็น 3 ประเภท คือ  

1) กฎเกณฑ์ที่มนุษย์บัญญัติขึ้นเพื่อกำหนดความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับรัฐเรียกว่า กฎหมายระหว่างประเทศ 
2) กฎเกณฑ์ที่มนุษย์สร้างขึ้นมาเพื่อกำหนดความสมัพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครองที่เรียกว่า กฎหมายบ้านเมอืง  
3) กฎเกณฑ์อีกประเภทหนึ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นเพื่อกำหนดหรือควบคุมความสัมพันธ์ระหว่างเอกชนกับเอกชนเรียกว่า 

กฎหมายเอกชน 
ตามที่ได้กล่าวมาสรุปได้ว่าเมื่อมนุษย์มาอยู่ร่วมกันเป็นสังคมการเมืองแล้วมนุษย์ได้ลืมความอ่อนแอซึ่งเป็นธรรมชาติ

ดั้งเดิมของตนเสียเพราะการอยู่ร่วมกันมนุษย์มีเครื่องมือท่ีจะใช้กำลังการแข่งขันช่วงชิงผลประโยชน์ระหว่างมนุษย์ด้วยกันซึ่งเรียกว่า
สภาวะสงครามจะแก้ไขได้ก็โดยการสร้างกฎหมายบัญญัติเพื่อควบคุมหรือกำหนดพฤติกรรมของมนุษย์ 

 
ลักษณะของกฎหมายท่ีดี 

มองเตสกิเออร์ว่า กฎหมายเป็นระบบความสัมพันธ์อันจำเป็นระหว่างสิ่งท้ังหลายหมายความว่า กฎหมายจำเป็นอย่างยิ่งที่
จะสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมของสังคม คำว่า สภาพแวดล้อมของสังคมมีความหมายกว้างแยกออกได้อีกเป็นสภาพแวดล้อมทาง
การเมืองสังคมเศรษฐกิจและศาสนาและปัจจัยอื่น ๆ อีกมากมายสิ่งทั้งหลายนี้เป็นปัจจัยกำหนดลักษณะของกฎหมาย เพราะฉะนั้น 
กฎหมายของแต่ละสังคมจึงควรสัมพันธ์กับปัจจัยเหล่านี้คือ  

ดินฟ้าอากาศของแต่ละประเทศ ความอุดมสมบูรณ์ของพื้นดิน ที่ตั้งและขนาดของประเทศ อาชีพหลักของพลเมือง ชาวไร่ 
ชาวนา ระดับของเสรีภาพซึ่งกำหนดไว้ในรัฐธรรมนูญ ศาสนา ความสมัครใจ ทรัพย์สิน จำนวนประชากร การค้า พฤติกรรม และ
ขนบธรรมเนียมประเพณีของพลเมือง ในรายละเอียดสิ่งทั้งหลายมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน ขณะเดียวกันก็สัมพันธ์กับการ
ก่อให้เกิดและเจตนาของผู้บัญญัติกฎหมาย รวมถึงความเป็นระเบียบเรียบร้อยของสิ่งทั้งหลายที่เกิดขึ้น สิ่งต่าง ๆ ทั้งหมดเหล่านี้ควร
จะได้รับการพิจารณาด้วยปัจจัยทั้งหลายที่กล่าวมาแล้วนี้ มองเตสกิเออร์ เรียกรวมว่า เป็นเจตนารมณ์ หรือ วิญญาณของกฎหมาย
ตัวบทกฎหมายจากวิญญาณหรือ เจตนารมณ์ต้องมีความสัมพันธ์กัน กฎหมายนั้นจึงเป็นกฎหมายที่ดี หรือ กฎหมายที่เหมาะสม
เพราะฉะนั้นหากจะกล่าวอีกนัยหนึ่งกฎหมายโดยทั่วไปถือได้ว่าเป็นเหตุผลของมนุษย์ตราบเท่าที่ใช้บังคับกับทุกคนบนพื้นโลก 
กฎหมายการเมืองและกฎหมายเอกชนของแต่ละประเทศควรจะเป็นเพียงกรณีเฉพาะการใช้เหตุผลของมนุษย์ 

โดยที่กฎหมายที่ดีและเหมาะสมจำเป็นจะต้องสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมของสังคม หรือเจตนารมณ์ของกฎหมาย 
เพราะฉะนั้นมองเตสกิเออร์ จึงชี้ให้เห็นว่า กฎหมายของแต่ละสังคมนั้นจะต้องมีลักษณะที่แตกต่างกันออกไปตามลักษณะของ
สภาพแวดล้อม และของแต่ละสังคมการนำเอากฎหมายของสังคมหนึ่ งไปใช้กับอีกสังคมหนึ่งจึงเป็นเรื่องที่จะทำให้เกิดความ
เหมาะสมนั้นเป็นเรื่องยากหรือแทบจะเป็นไปไม่ได้เลย ยกเว้นเสียแต่ว่าสภาพแวดล้อมของสังคมของสังคมนั้นมีลักษณะเหมือนกัน
ซึ่งก็เป็นไปได้ยากพอพอกัน เรื่องนี้น่าจะเป็นอุทาหรณ์ที่พอจะนำมาพิจารณาเกี่ยวกับการล้มลุกคลุกคลานของระบอบประชาธิปไตย
ที่หลายประเทศนำมาใช้ได้บ้างเหมือนกัน แม้ว่าหลักการของประชาธิปไตยหลายอย่างเป็นที่ยอมรับได้ว่าเป็นหลักการที่ดี แต่คัน
นำเอาไปใช้กับอีกสังคมหนึ่งกลับใช้ไม่ได้ผล หากพิจารณาจากลักษณะของกฎหมายที่ดีตามทรรศนะของ มองเตสกิเออร์ ก็อธิบายได้
ว่าหลักการอันนี้ไม่สอดคล้องกับเจตนารมณ์หรือสภาพแวดล้อมของสังคมนั่นเอง 
 
กฎหมายกับรัฐบาล 

เมื่อมนุษย์อยู่ในสภาวะธรรมชาติเขาถูกควบคุมโดยกฎธรรมชาติเพียงอย่างเดียวแต่พันธุ์มนุษย์เข้าสู่สังคมการเมืองเขา
ต้องถูกควบคุมโดยกฎหมายที่มนุษย์บัญญัติขึ้นปัญหาต่อไปก็คือ แล้วใครเล่าจะอยู่ในฐานะเป็นผู้สร้างกฎบัญญัติเพื่อประกาศใช้ใน
สังคมคำตอบก็คือ หมูที่อยู่ในฐานะเป็นผู้บัญญัติกฎหมาย ก็คือ ผู้ที่มีอำนาจควบคุมให้เป็นไปตามกฎหมายที่ตนบัญญัติขึ้นมา ซึ่งก็
คือผู้ที่อยู่ในฐานะเป็นรัฐบาลนั่นเอง เพราะฉะนั้นในการบัญญัติกฎหมายการเมืองและกฎหมายเอกชนภายในสังคมหนึ่งรัฐบาลเป็น
สิ่งจำเป็น   

ในฐานะที่รัฐบาลเป็นผู้บัญญัติกฎหมาย กฎหมายที่ดีและเหมาะสมก็คือ กฎหมายที่สอดคล้องกับสภาวะแวดล้อมของ
สังคม หรือ เจตนารมณ์ของกฎหมาย การที่จะวัดว่ารัฐบาลดี หรือเหมาะสมนั้น มองเตสกิเออร์ที่ว่าก็พิจารณากันที่คุณภาพของ
กฎหมาย ตั้งรัฐบาลเป็นผู้บัญญัติ หรือประกาศใช้นี่แหละ หมายความว่ากฎหมายที่ดี คือ กฎหมายที่สอดคล้องกับเจตนารมณ์ของ
กฎหมาย หมู่ที่เข้าใจเจตนารมณ์ของกฎหมายเท่านั้น มึงเป็นผู้ที่จะสามารถสร้างกฎหมายที่ดีได้ เพราะฉะนั้นรัฐบาลที่ดีในทศันคติ
ของมองเตสกิเออร์ จึงเป็นรัฐบาลที่บัญญัติกฎหมายให้สอดคล้องหรือใกล้เคียงกับเจตนารมณ์ หรือ วิญญาณของกฎหมายมากที่สุด



วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 39 

 

อย่างไรก็ตามการสร้างกฎหมายบัญญัติวันหน่ึงก็คงจะต้องอาศัยกฎธรรมชาติเป็นพื้นฐานอยู่นั่นเอง 
 

ธรรมชาติและหลักการของรัฐบาล 
1. ธรรมชาติรัฐบาล 
รูปของรัฐบาลมองเตสกิเออร์ เรียกว่า ธรรมชาติของรัฐบาล (Nature) ซึ่งถ้าพิจารณาจากธรรมชาติของรัฐบาลแล้ว แบ่ง

รัฐบาลได้ 3 แบบ คือ 1) รัฐบาลแบบสาธารณรัฐ(Republic) 2) รัฐบาลแบบกษัตริย์ (Monarchy) และ 3) รัฐบาลแบบเผด็จการ 
(Despotism) 

สำหรับรายละเอียดเกี่ยวกับรัฐบาลแบบสาธรณรัฐมองเตสกิเออร์ อธิบายไว้ว่า ในรัฐบาลแบบสาธารณรัฐ ถ้าให้คนท้ังหมด 
หรือ คนส่วนใหญ่ในสังคมเป็นผู้ใช้อำนาจอธิปไตย หรือ อำนาจปกรองแล้ว ก็เป็นสาธารณรัฐแบบประชาธิปไตย แต่ถ้าคนไม่กี่คน 
หรือ คนส่วนน้อยในสังคมเป็นผู้ใช้อำนาจปกครองก็เป็นสาธารณรัฐอภิชนาธิปไตย 

รัฐบาลแบบกษัตริย์ ก็คือ รัฐบาลที่มีกษัตริย์เป็นผู้ใช้อำนาจปกครองแต่เพียงผู้เดียว แต่ลักษณะเด่นของรัฐบาลแบบน้ี ก็คือ 
การปกครองตามกฎหมายที่ได้กำหนดไว้แน่นอน มีสถาบันตัวกลางเป็นผู้คอยช่วยเหลือในการใช้อำนาจปกครองของกษัตริย์ สถาบัน
ตัวกลาง หมายถึง สถาบันที่อยู่ระหว่างกษัตริย์กับประชาชน ซึ่งก็คือ บรรดาขุนนางและข้าราชการทั้งหลาย สถาบันตัวกลาง
นอกจากจะช่วยเหลือกษัตริย์ในการบริหารงานแล้วยังเป็นสถาบันท่ีคอยตรวจสอบการใช้อำนาจกษัตริย์ไม่ให้กลายเป็นผู้เผด็จการ 

ส่วนแบบเผด็จการ คือ รัฐบาลที่มีคน ๆ เดียวเป็นผู้ใช้อำนาจปกครอง ลักษณะของการใช้อำนาจเป็นไปตามอำเภอใจของ
ผู้ปกครอง หรือ จอมเผด็จการเป็นสำคัญไม่สนใจกฎระเบียบมากมายนัก 

2. หลักการของรัฐบาล  
คำว่าหลักการที่มองเตสกิเออร์นำออกมาใช้นั้น หมายถึง สิ่งที่เป็นพลังให้แก่รัฐบาลแบบต่าง ๆ ความสัมพันธ์ระหว่าง

ธรรมชาติกับหลักการของรัฐบาล ก็เปรียบได้เหมือนกับรถยนต์กับน้ำมัน รถยนต์ก็มีหลายแบบ แต่ละแบบก็มีลักษณะแตกต่างกันไป 
เช่น รถบรรทุก รถยนต์ส่วนบุคคล รถถัง เป็นต้น แต่ละแบบก็มีธรรมชาติหรือลักษณะแตกต่างกัน ซึ่งก็เหมือนรูปของรัฐบาลแบบ
ต่าง ๆ สำหรับน้ำมันเป็นตัวจุดระเบิดทำให้รถยนต์มพีลังขับเคลื่อน ซึ่งเปรียบก็เหมือนกับหลักการที่ทำให้รัฐบาลแต่ละรูปแบบมีพลัง
อุปมาเหมือนน้ำมันแต่ละอย่าง ก็ต้องใช้ให้เหมาะสมกับเครื่องยนต์แต่ละประเภทฉันใด หลักการของรัฐบาลก็ต้องสอดคล้องกับ
ธรรมชาติของรัฐบาลนั้น ฉันนั้น ถ้าธรรมชาติกับหลักการของรัฐบาลสัมพันธ์กันกฎหมายที่รัฐบาลบัญญัติขึ้นย่อมเป็ นกฎหมายที่ดี
และเหมาะสม 

หลักการของรัฐบาลแต่ละแบบนั้นแตกต่างกันไปมองเตสกิเออร์ได้แยกหลักการของรัฐบาลตามธรรมชาติของรัฐบาลไว้
ดังนี้ 1) รัฐบาลแบบสาธารณรัฐหลักการของรัฐบาลก็คือคุณธรรมความหมายของคุณธรรมนั้นก็คือ ความสำนึกต่อส่วนรวม และ
ความรักชาติ ผู้ที่มีคุณธรรมจะต้องเคารพกฎหมายและมีความสำนึกในหน้าที่ที่มีต่อชาติบ้านเมืองอย่างสูง หากจะกล่าวอีกนัยหนึ่ง
คุณธรรมก็คือความรักชาติและยอมให้ผลประโยชน์ส่วนรวมอยู่เหนือผลประโยชน์ส่วนตัว ผู้ที่เป็นรัฐบาลในรัฐบาลแบบสาธารณรัฐ
จะต้องเป็นผู้มีคุณธรรมรูปการปกครองนี้ จึงจะเหมาะสม สาธารณรัฐประชาธิปไตย ในฐานะที่ประชาชนท้ังหมด หรือ ส่วนใหญ่เป็น
ผู้ใช้อำนาจปกครอง เพราะฉะนั้นคนกลุ่มนี้จะต้อง มีคุณธรรม ส่วนสาธารณรัฐอภิชนาธิปไตยคนส่วนน้อยที่ใช้อำนาจปกครองก็
จะต้องมีคุณธรรมเช่นเดียวกันคุณ คุณธรรมจึงเป็นเสมือนหนึ่งพลังที่ก่อให้เกิดการกระทำของรัฐบาลสาธารณรัฐ2) รัฐบาลแบบ
กษัตริย์ หลักการก็คือเกียรติยศ เรื่องนี้อธิบายได้ว่าเป็นเสมือน ความเหนือกว่าของเงื่อนไข และฐานะของบุคคล ซึ่งจะเป็นแรงดลใจ
ให้บุคคลกระทำความดี การกระทำความดีเป็นการกระทำตนให้เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม ทุกคนต่างก็มีความทะเยอทะยานที่จะได้
เกียรติยศเป็นที่นับหน้าถือตาของบุคคลอื่นอันเป็นการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว หรือ เป็นความมักใหญ่ใฝ่สูงเฉพาะตัวบุคคลจะ
ได้สิ่งนี้ก็ต้องทำประโยชน์ให้เกิดแก่สาธารณะ เมื่อทุกคนต่างก็แข่งขันกันแสวงหาเกียรติยศชื่อเสียง ฝนก็จะเกิดขึ้นแก่ส่วนรวม 
เพราะฉะนั้นภายใต้รัฐบาลแบบกษัตริย์ซึ่งก็เหมือนกับ ระบบจักรวาลซึ่งแต่ละหน่วยมีอำนาจผลักดันทุกส่วนจากศูนย์กลาง และ
อำนาจดึงดูดที่ชักจูงให้เข้ามาสู่ศูนย์กลาง เกียรติยศทำให้ทุกส่วนขององค์กรทางการเมืองเกิดการเคลื่อนไหวและเชื่อมโยง การ
กระทำทุกอย่างเข้าด้วยกัน ดังนั้นแต่ละบุคคลจึงส่งเสริมผลประโยชน์ส่วนรวม ในขณะที่ตนคิดถึงแต่ที่จะส่งเสริมผลประโยชน์ของ
ตนเองเท่านั้น และ 3) รัฐบาลแบบเผด็จการ หลักการสำคัญของรัฐบาลเผด็จการก็คือความกลัว เรื่องนี้อธิบายได้ว่าความกลัว
ก่อให้เกิดความเชื่อฟัง ความเชื่อฟังเพราะไม่กล้าประพฤติเป็นอย่างอื่น ทั้งเกียรติแ ละคุณธรรมไม่อาจมีอยู่ภายใต้จอมทรราช 
กระเพาะแต่การยอมอยู่ภายใต้เท่านั้นท่ีจะมีอยู่ได้ เพราะฉะนั้นภายใต้รัฐบาลแบบเผด็จการ ผู้ปกครองจึงพยายามสร้างความกลัวให้
เกิดขึ้น การผ่อนปรนใดๆ ไม่อาจจะปล่อยให้เกิดขึ้นได้เพราะการผ่อนปรนก็หมายถึงการหย่อนการควบคุม เมื่อประชาชนถูกความ
ควบคุมน้อยลงความกลัวก็ลดลงด้วย ถ้าประชาชนเลิกกลัวผู้ปกครองเมื่อใดก็หมายถึงว่าเมื่อนั้นผู้ปกครองเผด็จการก็อยู่ไม่ได้ 
 



วารสารมหาจุฬาตานีปรทิรรศน ์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
ปีที่  2  ฉบับที่ 3 มกราคม-มิถนุายน 2563 40 

 

 

สรุป 
แนวความคิดของมองเตสกิเออร์ที่เสนอขึ้นเพื่อแก้ไขความเสื่อมโทรมของสังคม โดยเฉพาะการใช้อำนาจทางการเมือง

ส่งผลกระทบต่ออิสรภาพของประชาชน มองเตสกิเออร์ได้พยายามวิเคราะห์ให้เห็นว่าสิ่งที่ทำให้มนุษย์ไม่มีอิสรภาพคือกฎเกณฑ์ต่าง 
ๆ ที่ครอบงำมนุษย์ทั้งหลายก่อนที่จะเข้าสู่สังคมการเมือง มนุษย์ก็ตกอยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ธรรมชาติเพียงอย่างเดียว แต่ ครั้งเข้าสู่
สังคมการเมืองแล้วมนุษย์ต้องตกอยู่ภายใต้กฎหมายที่มนุษย์ด้วยกันสร้างขึ้นมาอีก กฎเกณฑ์อันนี้แหละที่ทำให้อิสรภาพของ
ประชาชนต้องเสื่อมสูญ เพราะต้องตกอยู่ภายใต้กฎหมายที่ไม่เหมาะสมกับเจตจำนงของกฎหมาย การแก้ไขสภาวะที่ประชาชนไม่มี
อิสรภาพและหลักประกันอันนี้ มองเตสกิเออร์ เสนอให้มีการจัดตั้งรัฐบาลสายกลางตั้งยึดถือหลักการแห่งอิสรภาพโดยเฉพาะ
อิสรภาพทางการเมืองเป็นหลักการสำคัญ สาระสำคัญของรัฐบาลสายกลางคือจัดให้มีระบบการแบ่งแยกองค์กรที่ใช้อำนาจปกครอง 
ซึ่งประกอบด้วยฝ่ายนิติบัญญัติบริหารและตุลาการ โดยให้แต่ละองค์กรใช้อำนาจได้เพียงอย่างเดียวแปลพระอำนาจมีฐานะเสมอกัน
ต่างก็ไม่สามารถถอดถอนซึ่งกันและกัน มาตราสำคัญอีกส่วนหนึ่งของรัฐบาลสายกลางก็คือการสร้างระบบการตรวจสอบและถ่วงดุล
แห่งอำนาจ เพิ่งจะมีทั้งระบบการตรวจสอบและการถ่วงดุลระหว่างอำนาจที่มอบหมายให้แต่ละองค์กรเป็นผู้ใช้ขณะเดียวกันก็ยังมี
ระบบการตรวจสอบภายในอำนาจเดียวกัน ซึ่งแบ่งแยกให้องค์กรต่าง ๆ ใช้ร่วมกันระบบการตรวจสอบและถ่วงดุลอำนาจตาม
ทัศนคติของมองเตสกิเออร์ นับว่ามีอิทธิพล อย่างมากต่อความคิดของผู้ร่างรัฐธรรมนูญของประเทศสหรัฐอเมริกาในยุคต้น  แม้ใน
ปัจจุบันก็ยังปรากฏให้เห็นอยู่ หากจะสรุปเอาว่าทรรศนะของมองเตสกิเออร์ ที่เสนอไว้ในรูปแบบรัฐบาลสายกลางก็คือรากฐานของ
ระบอบประธานาธิบดี ท่ีมีใช้อยู่ในประเทศสหรัฐอเมริกาในปัจจุบัน ก็นับว่าเป็นข้อสรุปที่จะหาเหตุผลมาโต้แย้งได้ลำบาก 
 
บรรณนุกรม 
เกรียงไกร เจริญธนาวัฒน์. (2552). หลักพื้นฐานกฎหมายมหาชนว่าด้วยรัฐธรรมนูญและกฎหมาย. กรุงเทพมหานคร : วิญญูชน. 
ชัยวัฒน์ วงศ์วัฒนศานต์. (2540). “ความเป็นจริงกับหลักการแบ่งแยกอำนาจ” ในหนังสือ อนุสรณ์งานพระราชทานเพลิงศพ  

ศ.ดร.สมภพ โหตระกิตย์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชช่ิง. 
ชำนาญ จันทร์เรือง. (2551). “ประชาธิปไตยกับอภิชนาธิปไตย”. (ออนไลน์), พิมพ์เผยแพร่ใน www.pub-law.net. 
เสน่ห์ จามริก (แปล). (2522). ความคิดทางการเมืองจากเปลโต้ถึงปัจจุบัน. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


