
RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

17 
 

หลักธรรมาภิบาล บนฐานวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธุ์ม้ง จังหวัดตาก 
Good Governance Based on Marriage Culture of Hmong Ethnic Groups, Tak Province   

 

สุขเกษม ขุนทอง1, จิดาภา  คำต้ือ2, พรทิพย์ รินนาศักดิ์3*, และ พระปลัดทัศนพล เขมจาโร4 

Sukkasem Khoonthong1, Chidapha Khamtue2, Porntip Rinnasak3*,1and Phrapalad Thassanapol Khemacaro4 
 

1, 4 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยวิทยาลัยสงฆ์พิจิตร, พิจิตร, ประเทศไทย 
1, 4 Mahachulalongkornrajavidyalaya University Phichit Buddhist College, Phichit, Thailand 

2 คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยราชภฏัเพชรบูรณ์, เพชรบูรณ์, ประเทศไทย 
2 Faculty of Humanities and Social Sciences, Phetchabun Rajabhat University, Phetchabun, Thailand 

3* คณะศิลปศาสตร์, มหาวิทยาลยัเทคโนโลยีราชมงคลกรุงเทพ, กรุงเทพมหานคร, ประเทศไทย 
3* Faculty of Liberal Arts Rajamangala University of Technology Krungthep, Bangkok, Thailand 

 
Received: June 15, 2023   Revised: August 24, 2023   Accepted: September 12, 2023 

 

บทคัดย่อ 
วัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาวิถีวัฒนธรรมการแต่งงานกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง จังหวัดตาก จากเอกสาร และ เพื่ออธิบายหลักธรรมาภิบาล 
บนฐานวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธุ์ม้ง จังหวัดตาก เป็นการวิจัยเอกสาร การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหา ผล
การศึกษาพบว่า 1) บรรพชน ได้นำเรื่องเล่าทางประวัติศาสตร์มาร้อยเรียง เพื่อสร้างอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงานของ
สมาชิกกลุ่ม มีการสืบทอด รักษา และมีการปรับเปลี่ยนให้สอดคล้องกับบริบททางสังคมสมัยใหม่ และ 2) วิถีวัฒนธรรมการ
แต่งงาน มีการจัดความความสัมพันธ์กับระหว่างผู้นำกับสมาชิกกลุ่ม ในลักษณะความรู้สึกเป็นเจ้าของร่วมได้อย่างสมดุล  
 

คำสำคัญ: ธรรมาภิบาล อัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรม การแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้ง 
 

Abstract 
The purposes of this article were to study the marriage culture of the Hmong ethnic group in Tak Province 
and to elucidate the principles of good governance that are derived from this cultural identity. This work 
was the document-based study and used the comprehensive content analysis. The study unveiled intriguing 
findings as follows. Firstly, it revealed that the ancestors of the Hmong community had passed down a 
wealth of historical stories, which played a crucial role in shaping and preserving the marriage culture among 
the group members. Furthermore, the study also highlights the inheritance, conservation and adaptability 
of this cultural identity in response to the evolving social context. Secondly, the analysis emphasized that 
the identity of the marriage culture established a balanced sense of belonging and fostered robust 
relationships between leaders and group members. Hence, this research provided a profound understanding 
of the marriage culture within the Hmong ethnic group and valuable insights into the implications for 
promoting effective governance practices in Tak Province. 

 
*Corresponding author. Tel.: 0868146303 
Email address: porntip.r@mail.rmutk.ac.th 

 

บทความวจิัย 

https://larts.rmutk.ac.th/
mailto:porntip.r@mail.rmutk.ac.th


RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

18 
 

Keywords: Governance, Cultural identity, Marriage culture, Hmong ethnic group 

 
 

บทนำ 
การพัฒนาประเทศจำเป็นต้องอาศัยองค์ความรู้จากการวิจัยและการสร้างนวัตกรรม เพื่อตอบโจทย์ท้าทายของ

สังคม สามารถนำพาให้ประเทศหลุดพ้นจากกับดักความขัดแย้ง ความเหลื่อมล้ำ และความไม่สมดุล การพัฒนาต้องปรับตัวให้
เข้ากับสถานการณ์ที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลงภายในและภายนอก (สังคมโลก) โดยมุ่งหมายให้สังคมไทยในอนาคตเป็นสังคม
คุณภาพ สังคมที่เป็นธรรม สังคมประชาธิปไตยที่เปิดกว้าง เคารพความแตกต่างและยอมรับความหลากหลาย สร้างสังคมที่มี
ความเสมอภาคและความเท่าเทียม โดยไม่เลือกปฏิบัติและไม่ทอดทิ้งใครไว้ข้างหลัง ประชาชนทุกช่วงวัยมีหลักประกัน การ
เข้าถึงบริการและสวัสดิการที่มีคุณภาพอย่างเป็นธรรม (“ร่าง” นโยบายและยุทธศาสตร์การอุดมศึกษา วิทยาศาสตร์ วิจัยและ
นวัตกรรม พ.ศ.2563-2570 และแผนด้านวิทยาศาสตร์ วิจัย และนวัตกรรม พ.ศ.2563-2565, หน้า 29) สอดคล้องกับหลักธรร
มาภิบาลหรือการบริหารกิจการบ้านเมืองที่ดี ที่ให้ความสำคัญกับภาคประชาชน มุ่งให้เกิดเป็นหลักการปฏิบัติ และหลักการใช้
ในการดำเนินงานทั้งภาครัฐ ภาคประชาชน และภาคธุรกิจ โดยมุ่งให้ประชาชนเป็นศูนย์กลางและให้ความสนใจถึงเรื่องของ
เงื่อนไข และสภาวะแวดล้อมเป็นหลัก บนพื้นฐานของ “สังคมวัฒนธรรม” อย่างเป็นรูปธรรม (พิษณุ บุญนิยม, 2559 หน้า 
132)  

“สังคมวัฒนธรรม” หรือ “ชีวิตวัฒนธรรม” คือ พลังสร้างสรรค์ที่แท้จริงของสังคม หรือท่ีเรียกว่า วิถีชีวิตของกลุ่ม
ชนผู้เป็นเจ้าของวัฒนธรรม และวัฒนธรรมในเชิงชีวิตถือได้ว่าเป็นวิธีคิด (Ways of Thinking) ของผู้คนในสังคม และวิธีคิด จึง
หมายถึงองค์รวมของหลักการดำรงชีวิตของกลุ่มคนในสังคมหนึ่งๆ ซึ่งกลุ่มคนในสังคมได้สร้างสรรค์และสะสมขึ้นในความหมาย
ที่แสดงออกถึงจิตวิญญาณของความเป็นมนุษย์ มีการปรับตัวเข้ากับธรรมชาติที่ตนเองอาศัยอยู่ ดังน้ัน วัฒนธรรมเปรียบเสมือน
พลังที่รองรับวิถีชีวิตที่มีความหลากหลายและซับซ้อนแตกต่างกันไปภายใต้ เงื่อนไขและบริบทของสภาวะแวดล้อม ในแต่ละ
พื้นที่ ขณะเดียวกันก็มีพลังเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงได้ โดยการผลิตใหม่ของเจ้าของวัฒนธรรม เพื่อการปรับตัวให้เข้ากับบริบท
ของสังคมวัฒนธรรม (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2563, หน้า 102-103)  

มอง “สังคมวัฒนธรรม” หรือ “ชีวิตวัฒนธรรม” ในมิติทางมานุษยวิทยาสังคมและวัฒนธรรมให้ความสำคัญกับวิถี
ชีวิตของมนุษย์และอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธ์ุต่างๆ  เพื่อตอบสนองความต้องการดำรงอยู่ของตนเองในด้านวิถีวัฒนธรรมต้อง
อาศัยมุมมองในมิติด้านคติชนวิทยาจะช่วยสะท้อนสภาพวิถีชีวิตของคนในสังคม เพื่อกำหนดอัตลักษณ์หรืออาจกล่าวอีกนัยหนึง่ 
คือ อัตลักษณ์จะถูกสร้างขึ้นโดยกระบวนการทางสังคม  ที่มีติดตัวมาตั้งแต่ถือกำเนิด ที่บ่งบอกว่าตนเองเป็นใครและต่างจาก
กลุ่มอื่นอย่างไร ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับบริบทของความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่พวกเขามีกับกลุ่มอื่นๆ ด้วย อัตลักษณ์จะอธิบายถึงการมี
ตัวตน ซึ่งปรากฏออกมาในรูปของภาษา ตำนาน และหรือนิทานพื้นบ้าน ที่บรรพชนได้ปรุงแต่งสร้างขึ้น ดังนั้น อัตลักษณ์ จึง
เป็นเรื่องของความคิด ความเชื่อ เป็นปัจจัยที่เสริมอำนาจและโอกาสของการพัฒนาท่ีเกิดจากตัวผู้นำ (จุฑาพรรธ์ (จามจุรี) ผดุง
ชีวิต, 2551, หน้า 60 และ ศิราพร ณ ถลาง, 2552, หน้า 34, 181)  

การพัฒนาชุมชนที่ให้ความสำคัญกับการเสริมพลังของชุมชนในระดับสูง ที่ให้อำนาจแก่ชุมชนในการคิด การ
ตัดสินใจ และการปฏิบัติที่ทำให้เกิดความรู้สึกเป็นเจ้าของร่วม หรือการที่ให้ชุมชนเป็นผู้กระทำการ 
หลักการพัฒนา ย่อมนำไปสู่ความร่วมมือร่วมแรงใจอย่างต่อเนื่อง หรือที่เรียกว่า “การมีส่วนร่วม” ซึ่งมีสอดคล้องกับรัฐมนูญ
แห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ.2560 ได้วางกรอบการมีส่วนร่วมของประชาชนใน มาตรา 43 ที่ว่า “บุคคลย่อมมีสิทธิ (1) อนุรักษ์ 
ฟื้นฟู หรือส่งเสริมภูมิปัญญา ศิลปะ วัฒนธรรม ขนบธรรมเนียม และจารีตประเพณี อันดีงามของท้องถิ่นและของชาติ” (อุทัย 
ปริญญาสุทธินันท์, 2561, หน้า 180) ซึ่งมีความสอดคล้องกับวิถีวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ  ที่บ่งบอกถึงอัตลักษณ์
เฉพาะ ซึ่งมีติดตัวมาตั้งแต่กำเนิด เป็นต้นว่า ความผูกพันทางเครื อญาติ ศาสนา ภาษา และพฤติกรรมทางสังคม ซึ่งเป็น
ลักษณะร่วมเฉพาะของคนกลุ่มเดียวกัน และมีความเป็นพลวัตของกลุ่มคน ถึงแม้จะมีเส้นแบ่งความเป็นรูปแบบเฉพาะของแต่



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

19 
 

ละกลุ่ม แต่ก็สามารถข้ามไปมาระหว่างกลุ่มได้ และการที่สมาชิกในกลุ่มหนึ่งๆ  จะบอกว่าตนเองเป็นใครนั้น ต้องขึ้นอยู่กับ
บริบทของความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่พวกเขามีกับกลุ่มอื่นๆ  มีการแสดงออกถึงความรู้สึกร่วมกันในผีบรรพชน ผ่านเรื่องเล่า
ต่างๆ (ตำนานและหรือนิทานพื้นบ้าน) ที่สมาชิกในกลุ่มเชื่อว่ามีจุดกำเนิดร่วม โดยผู้นำจะเลือกเอาบางสถานการณ์หรือบาง
เรื่องที่มีนัยสำคัญ มาเป็นกรอบในการกำหนดพฤติกรรมการแสดงออกให้เป็นไปตามคาดหวังของกลุ่มตน ซึ่งเป็นปัจจัยหล่อ
หลอมให้เกิด “การพัฒนาแนววัฒนธรรมชุมชน” (จุฑาพรรธ์ (จามจุรี) ผดุงชีวิต , 2551, หน้า 60 ; ศิราพร ณ ถลาง, 2552, 
หน้า 34, 181 และอุทัย ปริญญาสุทธินันท์, 2561, หน้า 145)  

การพัฒนาแนววัฒนธรรมชุมชน คือ กระบวนการปรับเปลี่ยนความสัมพันธ์เชิงอำนาจ และสิทธิที่ให้ทุกภาคส่วน
ของสังคม สามารถกำหนดวิถีชีวิตในความเป็นมนุษย์ของตนเองได้อย่างเท่าเทียมกันมากขึ้น จึงจำเป็นต้องคำนึงถึงทางเลือกให้
มากขึ้น และเปิดโอกาสให้ชุมชนต่างๆ  เป็นอิสระจากการครอบงำ ลดการพึ่งพา และมีส่วนในการตัดสินทางเดินของวิถีชีวิต
ตนเองภายใต้การอยู่ร่วมกันแบบประชาสังคม ซึ่งถือว่าเป็นการสร้างสรรค์ต้นทุนทางวัฒนธรรมของสังคมสมัยใหม่ ที่ชุมชนได้
ทำตามแบบวัฒนธรรมของตนเอง เป็นการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ที่พึงเปลี่ยนเสียใหม่ เพื่อตอบโต้หรือต่อสู้กับอัตลักษณ์ที่ไม่พึง
ปรารถนา ทั้งที่ชุมชนภายนอกหรือชุมชนอื่นกำหนดให้ นิยามให้ และยัดเยียดให้ รวมทั้งการขยายเครือข่ายจิตสำนึกร่วมอย่าง
ใหม่ด้วย เพื่อจะได้ไม่ถูกผลักดันหรือถูกแย่งจิตสำนึก จนต้องสูญเสียอัตลักษณ์ที่ไม่พึงสูญเสียหรือถูกเบียดพื้นที่จนกลาย “เป็น
เขา” มากกว่า “เป็นเรา” ดังนั้น การผลิตใหม่ทางวัฒนธรรมถือว่าเป็นมิติที่สำคัญต่อการพัฒนาอย่างยิ่งในสังคมปัจจุบัน 
(ประเวศ  วะสี, 2547, หน้า 30 และยุกติ  มุกดาวิจิตร, 2548, หน้า 55) สอดคล้องกับงานวิจัยของ รุ่งคุณ มหาปัญญาวงศ์ , 
(2550, หน้า 212) กล่าวว่า วิถีวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง เป็นเครื่องแสดงถึงอัตลักษณ์ผ่านค่านิยม ความคิด อุดมการณ์ 
ประเพณี พิธีกรรมทางศาสนา และระบบสัญลักษณ์ มีการคัดสรร และเลือกหยิบยกเหตุการณ์หรือเรือ่งราวต่างๆ  มาตีความใน
ลักษณะที่มีนัยสำคัญต่อชีวิตทางสังคม เพื่อสร้างความรู้สึกภาคภูมิใจและตระหนักถึงความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ของตนมากยิ่งขึ้น 
จึงมีส่วนสำคัญในการเสริมสร้างความมั่นคงให้กับสังคม 

จากเหตุผลดังกล่าวแสดงให้เห็นว่า วิถีวัฒนธรรม คือ ฐานรากท่ีกำหนดค่านิยมวิถีปฏิบัติของกลุ่มชาติพันธุ์และทำ
หน้าที่ส่งเสริมหลักธรรมาภิบาล มีการผลิตซ้ำ มีการปรับเปลี่ยน และหรือสร้างขึ้นมาใหม่ในบริบทของการเปลี่ยนอย่างเป็น
พลวัต ท่ีต้องเผชิญกับสภาวะวิกฤติ (ขัดแย้ง) สอดคล้องกับการพัฒนาแนววัฒนธรรมชุมชน กล่าวคือ การคืนอำนาจให้ชุมชนใน
แต่ละพื้นที่ตัดสินเอง เพื่อแก้ปัญหาต่างๆ ภายในของตนเอง เพราะคนในชุมชนรู ้และเข้าใจปัญหาที ่แท้จริง มากกว่า
บุคคลภายนอก (นักพัฒนา) ดังนั้น การพัฒนาต้องถูกกำหนดและวางแผนงาน เพื่อจะได้แก้ปัญหาของตนเองได้ตรงประเด็น 
(พิเชษฐ์ วงค์เกียรติ์ขจร, 2552, หน้า 2) ดังนั้น วิถีวัฒนธรรมจึงเปรียบเสมือนกลไกการบริหารการพัฒนาในลักษณะโครงสร้าง
ความสัมพันธ์ทางสังคมของชุมชน โดยผู้วิจัยมุ่งอธิบายตามหลักสังคมวิทยา โดยวิธีทางประวัติศาสตร์ (ความเชื่อแบบดั้งเดิม) 
นำไปสู่การอธิบายหลักธรรมาภิบาล บนฐานวิถีวัฒนธรรม กลุ่มชาติพันธุ์ม้ง สำหรับเป็นข้อเสนอแนะเชิงนโยบายสู่การปฏิบัติใน
พื้นที่ ซึ่งมีความเป็นพหุวัฒนธรรม อันเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาทางเลือกสำหรับการพัฒนาต่อไป 
 

จุดประสงค์การวิจัย 
1. เพื่อศึกษาอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้งจงัหวัดตาก จากเอกสาร 
2. เพื่ออธิบายหลักธรรมาภิบาล บนฐานฐานอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้ง จังหวัดตาก 

 

หลักการ แนวคิด ทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 
หลักธรรมาภิบาลหรือการบริหารกิจการบ้านเมืองที่ดีที่ให้ความสำคัญกับภาคประชาชน มุ่งให้เกิดเป็นหลักการ

ปฏิบัติ และหลักการใช้ในการดำเนินงานท้ังภาครัฐ ภาคประชาชน และภาคธุรกิจ เพื่อให้ประชาชนเป็นศูนย์กลางและให้ความ
สนใจเรื่องของเงื่อนไข และสภาวะแวดล้อมเป็นหลักบนพื้นฐานของ “สังคมวัฒนธรรม” อย่างเป็นรูปธรรม โดยมีวิถีวัฒนธรรม
เป็นฐานรากที่กำหนดค่านิยมวิถีปฏิบัติของกลุ่มชาติพันธุ ์และทำหน้าที่ส่งเสริมหลักธรรมาภิบาล มีการผลิตซ้ำ มีการ



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

20 
 

ปรับเปลี่ยน และหรือสร้างขึ้นมาใหม่ในบริบทของการเปลี่ยนอย่างเป็นพลวัต ต้องเผชิญกับสภาวะวิกฤติ (ขัดแย้ง) สอดคล้อง
กับการพัฒนาแนววัฒนธรรมชุมชน กล่าวคือ การคืนอำนาจให้ชุมชนในแต่ละพื้นที่ตัดสินเอง เพื่อแก้ปัญหาต่างๆ ภายในของ
ตนเอง เพราะคนในชุมชนรู้และเข้าใจปัญหาที่แท้จริง มากกว่าบุคคลภายนอก (นักพัฒนา) ดังนั้น การพัฒนาต้องถูกกำหนด
และวางแผนงาน เพื่อจะได้แก้ปัญหาของตนเองได้ตรงประเด็น (พิเชษฐ์ วงค์เกียรติ์ขจร, 2552, หน้า2) 

ผู้วิจัยได้กำหนดตัวแปรอิสระ ได้แก่ วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน ซึ่งปรากฏออกมาในรูปของระบบผลิต ระบบคุณค่า 
และระบบความสัมพันธ์ และตัวแปรตาม ได้แก่ หลักธรรมาภิบาล ซึ่งผู้วิจัยได้กำหนดเป็น 2 ประเด็น ซึ่งได้แก่ ประเด็นแรก คือ 
ธรรมาภิบาลของผู้นำ ประกอบไปด้วย 1) หลักการมีส่วนร่วม และ 2) สำนึกรับผิดชอบ และในประเด็นที่สอง คือ ธรรมาภิบาล
ของสมาชิกกลุ่ม ประกอบไปด้วย 1) สิทธิ หน้าที่ของตนเอง และฐานะผู้รับบริการ ดังน้ี 

 

 
 

           ภาพที่ 1 กรอบแนวคิด   
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยเรื่อง หลักธรรมาภิบาลบนฐานวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้ง จังหวัดตาก เป็นวิจัยเอกสาร (เป็น

ส่วนหนึ่งของวิจัยเรื่อง “นิเวศวัฒนธรรมกับการพัฒนา กรณีศึกษา กลุ่มชาติพันธุ์ม้ง จังหวัดตาก) ซึ่งผู้วิจัยได้แบ่งขั้นตอนของ
การดำเนินการออกเป็น 2 ขั้นตอน โดยมีรายละเอียด ดังน้ี  

ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้งจังหวัดตาก จากเอกสาร โดยมีรายละเอียด ดังน้ี 
1. ผู้วิจัยเก็บข้อมูลตามเหตุผล (แนวคิด, ทฤษฎี) ทางสังคมวิทยาโดยวิธีทางประวัติศาสตร์ (ความเช่ือแบบดั้งเดิม) 

ที่สะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการทางความคิดทางสังคม ความเชื่อ ผ่านเทคนิคการใช้งานวิจัย เอกสาร ตำรา คำบอกเ เป็นหลัก
ในการจัดเก็บข้อมูล  

2. การตรวจสอบข้อมูล ผู้วิจัยใช้ปราชญ์ที่มีความรู้เกี่ยวกับ “วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน” และด้วยการคือข้อมูล
กลับไปยังผู้นำกลุ่มชาติพันธ์ุม้งพ้ืนท่ีจังหวัดตาก   

3. สรุปวิถีวัฒนธรรมการแต่งงานกลุ่มชาติพันธ์ุม้ง จังหวัดตาก จากเอกสาร  
ขั้นตอนที่ 2 อธิบายหลักธรรมาภิบาล บนฐานวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้ง จังหวัดตากโดยมีรายละเอียด ดังน้ี 

1. นำผลการศึกษาในขั้นตอนที่ 1 มาอธิบายความสัมพันธ์ที่เกี่ยวข้องกับหลักธรรมาภิบาลใน 2 ประเด็น คือ 1) 
หลักธรรมาภิบาลของผู้นำ ได้แก่ 1.1) หลักการมีส่วนร่วม และ 1.2) หลักสำนึกรับผิดชอบ และ 2) หลักธรรมาภิบาลของ
สมาชิกกลุ่ม ได้แก่ 2.1) สิทธิ หน้าที่ของตนเอง และ 2.2) ฐานะผู้รับบริการ  



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

21 
 

2. ใช้เทคนิคการอธิบาย (วิเคราะห์) ข้อมูลตามกระบวนการวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) การวิเคราะห์
เชิงเนื้อหา (content analysis) ได้แก่ การตีความ การจำแนกชนิดหมวดหมู่ วิเคราะห์ เปรียบเทียบลักษณะของข้อมูล การหา
ความเกี่ยวโยงของปรากฏการณ์ และสร้างข้อสรุป และนำผลที่ได้เสนอต่อผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 2 คน ตรวจสอบความถูกต้อง 
 

ขอบเขตการวิจัย 
 ผู้วิจัยได้กำหนดขอบเขตออกเป็น 3 ด้าน ได้แก่ 1) ขอบเขตกลุ่มบุคคลผู้ให้ข้อมูล 2) ขอบเขตด้านเนื้อหา และ 3) 
ขอบเขตด้านพ้ืนท่ี โดยมีรายละเอียด ดังน้ี 

1. ขอบเขตผู้ให้ข้อมูลสำคัญ   
1.1 ผู้วิจัยเก็บข้อมูลทุติยภูมิ จากเอกสาร บทความวิชาการงานวิชาการ และงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง เป็นหลัก 

เลือกกลุ ่มบุคคลสำคัญ ได้แก่ ผู ้ทรงคุณวุฒิที ่มีความรู ้ ความเข้าใจในวิถีวัฒนธรรมกลุ ่มชาติพันธุ ์ม้ง และเข้าใจถึง
กระบวนการวิจัยเชิงคุณภาพ และปราชญ์ชุมชนในพื้นที่ จังหวัดตาก เพื่อตรวจสอบความถูกต้องของวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน 
กลุ่มชาติพันธ์ุม้ง จังหวัดตาก  

1.2 ตัวแปร  
1.2.1 ตัวแปรต้น ได้แก่ วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน  
1.2.2 ตัวแปรตาม ได้แก่ หลักธรรมาภิบาล   

2. ขอบเขตด้านเนื้อหาของการวิจัย 
2.1 วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน ตามหลักสังคมวิทยาด้วยวิธีทางประวัติศาสตร์ ซึ่งปรากฏออกมาในรูปของ

ระบบผลิต ระบบคุณค่า และระบบความสัมพันธ์  
2.2 ผู้วิจัยมุ่งอธิบายหลักธรรมาภิบาลใน 2 ประเด็น คือ 1) หลักธรรมาภิบาลของผู้นำ (ผู้นำ หมายถึง ผู้นำ

สายสกุลแซ่ และผู้นำทางด้านจิตวิญญาณ) ได้แก่ 1.1) หลักการมีส่วนร่วม และ 1.2) หลักสำนึกรับผิดชอบ และ 2) หลักธรร
มาภิบาลของสมาชิกกลุ่ม (สมาชิกกลุ่ม หมายถึง กลุ่มชาติพันธุ์ม้งทุกคน ที่อาศัยอยู่ในอาณาบริเวณเดียวกัน) ได้แก่ 2.1) สิทธิ 
หน้าท่ีของตนเอง และ 2.2) ฐานะผู้รับบริการ (ถวิลวดี บุรีกุล และคณะ, 2550, หน้า 42-135)  

2.3 ทฤษฏีโครงสร้าง – หน้าที่นิยม (Functionalism) และแนวคิดธรรมาภิบาลมาประกอบการวิเคราะห์
เชิงเนื้อหา  

3. ขอบเขตด้านพ้ืนที่  
ผู้วิจัยได้กำหนดพื้นท่ีบ้านเจดีย์โค๊ะ ตำบลมหาวัน อำเภอแม่สอด จังหวัดตาก โดยใช้เกณฑ์ คือ 1) เป็นกลุ่ม

ชาติพันธุ์ที่อยู่ในระหว่างสังคมเมืองกับสังคมชนบท 2) มีการสืบทอดวิถีวัฒนธรรมแบบดั้งเดิมอย่างต่อเนื่อง และ 3) เป็น
หมู่บ้านกลุ่มชาติพันธ์ุม้งท่ีมีขนาดใหญ่ ในพ้ืนท่ีของจังหวัดตาก  

 

ผลการวิจัยและการอภิปรายผล 
ผลการวิจัย โดยผู้วิจยัได้นำเสนอผลออกเป็น 2 ส่วน ดังนี้ 
ส่วนที่ 1 ศึกษาวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้งจังหวัดตาก จากเอกสาร พบว่า บรรพชนครั้งเมื่อประมาณ 2,700 ปี
ก่อนคริสตกาล คนม้งอาศัยอยู่บริเวณลุ่มแม่น้ำเหลือง (Hwang He river) และแม่น้ำเชียงเจียง (Yangtze river) และใน
ระหว่าง 220 ปีก่อนคริสตกาลถึง 220 ปีหลังคริสตกาล และอาศัยอยู่ที่อำเภอ “ลำธารห้าสาย” (Five Streams district) ซึ่ง
อยู่ติดกับทิศตะวันตกของมณฑลหูหนาน (Hunan) ด้านทิศตะวันออกของมณฑลกุ้ยโจว (Guizhou) คนม้งเคยต่อต้านการ
ขยายตัวของพวก “เฮีน” (Hia) เป็นพวกจีนโบราณอย่างทรหด ในที่สุดได้พ่ายแพ้ และถูกบังคับให้ยอมรับวัฒนธรรมของผู้ชนะ 
(จีน) และเมื่อประมาณปี 1644-1911 ซึ่งตรงกับราชวงศ์แมนจู (Manchus) อันเป็นราชวงศ์สุดท้ายของจีนท่ีได้ใช้นโยบายกดขี่ 
ทำให้เกิดการต่อสู้และขัดขืนประกอบกับแรงกดดันจากจำนวนประชากรที่ได้เพิ่มมากขึ้น และช่วงศตวรรษที่ 19  ทำให้คนม้ง



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

22 
 

จำนวนมากอพยพเขาเข้ามาบริเวณเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ทางเหนือของประเทศเวียดนาม ลาว ไทย และพม่า (ยศ สันต
สมบัติ และคณะผู้วิจัย, 2547, หน้า 37-38) ตรงกับปลายรัชกาลที่ 5 (พระบาทสมเด็จพระปรมินทรามหาจุฬาลงกรณ์ พระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว “20 กันยายน 2411–23 ตุลาคม 2453) บริเวณแคว้นบ่อแก้ว ประเทศลาว เข้าประเทศไทยช่องทาง
ของจังหวัดน่าน เข้ามาหาพื้นที่ทำกินบริเวณขุนสถาน เขตอุทยานแห่งชาติซึ่งเป็นเขตติดต่อกับจังหวัดแพร่ และมีอพยพ
ต่อเนื่องมาที่อำเภอเขาค้อ จังหวัดเพชรบูรณ์ ตามลำดับ เมื่อประมาณ พ.ศ. 2480-2486 ได้เดินทางมาอยู่ที่ดอยมูเซอ บ้าน
โละโคะ บ้านอุ้มเปี้ยม บ้านแม่กลองใหญ่ ตำบลแม่ละมุ้ง อำเภออุ้มผาง จังหวัดตาก และครั้งสุดท้าย ในปี พ.ศ. 2516 เกิดการ
เปลี่ยนแปลงทางการเมืองในประเทศไทย พรรคคอมมิวนิสต์ได้เข้ามาในพื้นที่แม่กลองใหญ่ ทำให้คนม้งกลุ่มดังกล่าวต้องอพยพ
หนีภัยคอมมิวนิสต์เข้ามาอาศัยอยู่ที่บ้านเจดีย์โคะ ตำบลมหาวัน อำเภอแม่สอด จังหวัดตาก (สุขเกษม ขุนทอง, 2561, หน้า78-
82) และได้นำความเช่ือแบบดั้งเดิม และวิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน จากบรรพชนเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของวิถีดำรงอยู่ 

ความเชื ่อแบบดั้งเดิม คนม้งมีความเชื ่อเรื ่องผีบรรพชน และหรืออำนาจเหนือธรรมชาติที ่สิงสถิตอยู่ภายใน
บ้านเรือน เป็นผีประจำตระกูล จำนวน 5 ตน ได้แก่ 1) ผีสือกลั้ง (xwmkab) 2) ผีเสากลางบ้าน (ncijdaab)3) ผีประตูหน้าบา้น 
(khovroojtas) 4) ผีเตาไฟเล็ก (dab ghov cub) และ 5) ผีเตาไฟใหญ่ (dab ghovtxug) เพื่อทำหน้าที่ปกป้อง คุ้มครอง ดูแล
คนในครอบครัวของตนเองให้ปลอดภัยจากภยันตราย ตลอดรวมถึงความอุดมสมบูรณ์ในเรื่องของอาหาร และสัตว์เลี้ยง  

ในประเด็นอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน ถือกำเนิดมาจากบรรพชนในแต่ละรุ่นไดส้่งสารผ่าน “ตำนานและ
หรือนิทานพื้นบ้าน”(ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 2547, หน้า 43-46) ดังนี้  

...การกำเนิดมนุษย์และสรรพสิ่งขึ้นมาบนโลกนั้น ครั้งหนึ่งมนุษย์กับผีอยู่ปะปนกันอย่างแยกไม่ออก จึงมักเกิด
ปัญหากระทบกระทั่งกันบ่อยๆ  บรรพชนม้งในตอนน้ันจึงส่งจดหมายหารือกันว่าจะทำอย่างไรดี ในที่สุดก็ได้ข้อสรุปโดยช่วยกัน
ไปขอคำปรึกษาจากเทวดา (saub) โดยเทวดาแนะนำว่าให้กลับมาใช้กระด้งตาข่ายที่ทำด้วยทองและเหล็ก (vabtshaustooj, 
vabtshaushlau) ร่อนเพื่อแยกมนุษย์ออกจากผี เพราะมนุษย์เป็นผู้ที่มีร่างกาย จึงไม่สามารถร่อนด้วยกระด้งตาขาย ส่วยผีนั้น
แปลงร่างได้ ก็จะถูกร่อนแยกออกไป บรรพชนม้งจึงกลับมาทำตามคำแนะนำดังกล่าว ซึ่งก็ได้ผลในการแยกมนุษย์ออกจากผี 
ภายหลังจากนั้นมนุษย์จึงมีชีวิตอยู่อย่างสันติสุข แต่ในระยะต่อมามีวัวปีศาจกับม้าปีศาจ (nyujciab, neesciab) มากัดกิน
มนุษย์จนใกล้จะสูญพันธุ์ บรรพชนม้งในสมัยนั้นจึงกลับไปกราบทูลและขอคำปรึกษาจากเทวดาอีก เทวดาจึงส่งพญารามสูร 
(Yawm Xob) ลงมาส่งเสียงร้องคำรามเป็นฟ้าร้องเพื่อข่มขู่ และใช้ขวานหินทำฟ้าผ่าเพื่อลงโทษวัวและม้าปีศาจดังกล่าว พร้อม
กับจับในส่วนที่เหลือแล้วใช้เชือกผูกเอาไว้ สำหรับวัวนั้นใช้วิธีการเจาะรูจมูก (chaws neswg) เพื่อทำให้เชื่อง แล้วแนะนำให้
มนุษย์ฝึกปรือเพื่อเอาไว้ใช้งาน กับนำมาเป็นค่าสินสอด เมื่อลูกหลานแต่งงานกัน ด้วยในสมัยนั้นยังไม่มีเงินทองใช้กัน มาถึงยุค
ของหญิงเก้าจัวะ และชายเจ่าหน่า (Nkauj Ntsuab, Txiv Nraug Nas) ซึ่งเป็นคู่สมรสชาวม้งเนื่องจากเก้าจัวะเป็นหญิงสาว
สวยน่ารัก กษัตริย์จีนเห็นเข้าจึงเกิดความหลงใหล และพยายามใช่เล่ห์กลสารพัดอย่าง ในการที่จะให้ได้แต่งงานกับนาง ทั้งสอง
จึงท้ิงไร่นาและบ้านเมืองแล้วหนีเอาตัวรอดไปท่ัวทุกมุมโลก ใช้เวลาหนีและหลบซ่อนอยู่ยาวนานถึงสามหมื่นสามพันสามร้อยปี 
(33,300) (pebtxhiabpebvamxyoo) เมื่อท้ังสองกลับมาถึงก็พบว่าไร่นาและบ้านเมืองของตัวเองถูกชาวจีนแย่งชิงไปหมดแล้ว 
ด้วยความโกรธแค้น จึงไปถอนเอาขนของวัวน้ำ (plaubXibnyuj) มาอุดรูถ้ำท่ีเป็นทางระบายน้ำบนพ้ืนผิวโลก ทำให้น้ำท่วมโลก 
คนจีนผู้มีจิตใจโหดร้ายคดโกงจึงนำเหล็กมาทำกลอง แล้วต้อนสัตว์เลี้ยง และเก็บเอาเมล็ดพืชพันธุ์ธัญหารทุกอย่างเข้าไปไว้ใน
นั้นกับตน ส่วนคนม้งใจซื่อได้ใช้หนังสัตว์และท่อนไม้แห้งมาทำกลอง โดยมีเพียงเก้าหมิกับเจ่าหนู่ (Nhauj Mim, Nraug Nus) 
เข้าไปอยู่ในน้ัน เมื่อน้ำท่วมสูงขึ้นกลองเหล็กของคนจีนจมใต้น้ำ ส่วนกลองหนังของคนม้งน้ันลอยขึ้นผิวน้ำ จนกระทั่งไปกระทบ
ท้องฟ้า ซึ่งเป็นใต้ถุนที่อยู่อาศัยของเทวดา ครั้นเทวดาทราบว่าเกิดน้ำท่วมโลกหนัก จึงส่งพญารามสูร (Yawm Xob) ลงมาใช้
เหล็กแทงผืนแผ่นดินให้ทะลุเพื่อระบายน้ำไปยังใต้บาดาล จากนั้นน้ำบนพ้ืนผิวโลกจึงค่อยๆ  ลดลงเข้าสู่ปกติ ทั้งสองจึงกลับลง
มาสู่พื้นผิวโลก แต่ก็ไม่พบมนุษย์ สัตว์ พืช และสิ่งมีชีวิตอื่นใดเหลืออยู่เลย จึงเกิดคำถามกับตัวเองว่า เป็นพี่สาวกับน้องชายกัน
จะแต่งานกันได้หรือไม่ ถ้าเป็นเช่นนั้นแล้วใครจะเป็นผู้ให้กำเนิดลูกหลายมนุษย์เพื่อสืบทอดเผ่าพันธุ์อยู่ในโลกนี้ต่อไป เมื่อไป
ถามเทวดา เทวดาจึงแนะนำว่าให้ท้ังสองนำโม่หินขึ้นไปบนยอดเขา โดยฝ่ายหญิงแบบซีกล่าง ส่วนฝ่ายชายแบบซีกบน แล้วกลิ้ง



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

23 
 

ลงเขาคนละด้าน ถ้าโม่หินทั้งสองข้างลงมาทับกันที่เชิงเขาก็ให้แต่งงานกันได้ เท่านั้นยังไม่พอ ให้ฝ่ายหญิงถือเข็มแล้วฝ่ายชาย
โยนปลายด้ายดูว่าเข้ารูเข็มหรือไม่ ถ้าเข้าจึงสามารถแต่งงานกันได้ ทั้งสองจึงกลับมาทำตามคำแนะนำของเทวดา ปรากฏว่าโม่
หินท้ังสองข้างกลิ้งมาทับกันท่ีเชิงเขา และปลายเส้นด้ายก็เข้ารูเข็มเช่นกัน จึงแต่งงานอยู่กินกันฉันสามีภรรยา จากนั้นเก้าหมิจึง
ตั้งครรภ์ แล้วคลอดลูกออกมา ทั้งสองรู้สึกแปลกใจที่ลูกไม่มีลักษณะของความเป็นมนุษย์ กล่าวคือ ไม่มีใบหน้า แขน และขา 
แต่เป็นรูปทรงกลมเหมือนลูกโป่งที่อ่อนปวกเปียก กลิ้งไปมาเท่านั้น ทั้งสองจึงไปปรึกษาเทวดาในเรื่องนี้ เทวดาแนะนำให้
กลับมาตัดลูกออกเป็นช้ินเล็กช้ินน้อย แล้วนำไปห้อยตามกิ่งไม้ใบหญ้ารอบบ้าน รุ่งเข้าขึ้นมาก็จะเกิดครอบครัวใหม่ขึ้นมากมาย 
กลายเป็นต้นกำเนิดของตระกูลแซ่ต่างๆ  ในการสืบทอดมนุษย์ในโลกต่อไป ทั้งสองจึงกลับมาทำตามคำแนะนำของเทวดา 
วันรุ่งขึ้น พบว่าแต่ละแห่งที่เอาชิ้นเนื้อไปแขวนไว้นั้นมีบ้านเกิดขึ้นหลังหนึ่ง พร้อมกับเห็นควันไฟออกมาจากหลังคาบ้าน เมื่อ
เข้าไปในบ้านก็พบสองสามีภรรยาอาศัยอยู่ พวกเขาแนะนำตัวเองว่าเป็นคนแซ่ย่าง แซ่ว่าง แซ่ลี แซ่ซ่ง แซ่เล่า แซ่ม้า ฯลฯ  ตาม
สำเนียงที่ชาวม้งเรียกพืชและสิ่งของแต่ละอย่างที่เอาชิ้นเนื้อไปแขวน นับตั้งแต่นั้นมามนุษย์จึงกลับมาแพร่หลายอีกครั้งหนึ่ง 
จนกระทั่งทุกวันน้ี...  

จากเรื่องเลา่ดังกล่าว ส่งผลให้บรรพชนดั้งเดิมได้สร้าง “กฎศีลธรรมและหรือจารีต” ขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์หลักคือ
เพื่อ “ห้ามกลุ่มชาติพันธ์ุม้ง ที่มสีายสกุลแซ่เดียวกันแต่งงานกัน จะทำให้ชีวิตคู่ไม่มคีวามสุข อยู่อย่างลำบาก ถึงแม้นว่าจะอยู่ต่าง
ที่ ต่างถิ่นกันก็ตาม ให้ถือเสมือนว่าเป็นพี่น้องกัน” ผ่านบทลำนำกลอนในงานแต่งงาน (ZajYdhoob) กล่าวไว้ว่า  

...เมื่อพ่ีน้องแต่งงานกันแล้วจะไมม่ีความสมบูรณ์เหมือนกับลูกของเก้าหมิกับเจ้าหนู ่กล่าวว่า มนุษย์ท่ีเกิดมาจะไมม่ี
ใบหน้า แขน และขา แต่เป็นรูปทรงกลมเหมือนลูกโป่ง อ่อน-ปวกเปียก และกลิ้งไปมาเท่านั้น... 

ขั้นตอนการแต่งงานเมื่อชายม้งที่พึงพอใจในฝ่ายหญิง ก็จะส่งผู้ใหญต่ระกูลแซ่ของตนเอง มาสู่ขอกับพ่อแม่ของฝ่าย
หญิง มีการเจรจาในเรื่องของ วัน เวลา และค่าสินสอด ในประเด็นนีเ้ป็นเรื่องของค่าสินสอด โดยปกตคินม้งจะเรยีกสินสอดเป็น
เงินลัง จำนวน 5 แท่ง (1 ลัง = เงินบาทประมาณ 8,000 บาท) เป็นค่าน้ำนมให้กับพ่อแม่ของฝ่ายหญิง (สุขเกษม ขุนทอง, 2561 
:89) สำหรับพิธีกรรม คือ ฝา่ยชายต้องเดินทางมาถึงบ้านของฝ่ายหญิงเพื่อทำพิธีแต่งงานให้แล้วเสร็จภายใน 1 วัน 1 คืน มีการ
ไหว้ผีบรรพชนประจำตระกูล (ผีสอืกลั้ง) ในกรณีที่พ่อแม่ กลุ่มเครือญาติของฝ่ายชายพอจะมีฐานะหนอ่ยก็จะนำไกม่าไหวญ้าติ
ฝ่ายหญิง 1 คน/1 ตัว เทียบเคยีงได้ ประมาณ 17 ตัว (ญาตฝิ่ายหญิง มีจำนวน 17 คน) ภายในงานมีการเลี้ยงฉลอง ฝ่ายชาย
เตรียมหมู 1 ตัว และฝ่ายหญิงอีก 1 ตัว เพื่อใช้สำหรับจัดเลี้ยงแขกทีม่าร่วมแสดงความยินดี ถ้าฝ่ายชายไม่ค่อยจะมีฐานะ ก็เพียง
แค่หมู 1 ตัว และไก่ อีก 4 ตัวก็ได้ เมื่อเสร็จพิธีที่บ้านของฝ่ายหญิงแลว้ จะต้องไปทำพิธีต่อที่บ้านของฝ่ายชาย คือ การเรียกขวัญ
อีก 3 วัน เพื่อปัดเป่าสิ่งไม่ดีออกไปก่อน เครื่องเซ่นไหว้มีไก่ 1 ตัว และหมู 1 ตัว มีการกล่าวอวยพรต่อหน้าผีบรรพชนประจำ
ตระกลูของฝ่ายชาย อันเนื่องจากฝ่ายหญิงเมื่อออกจากเรือนจะต้องไปถือผีบรรพชนของฝ่ายชาย (แซ่ใหม่สามี) และถูกตัดออก
จากตระกลูแซ่ของตนเอง ในประเด็นนี้ ถือเป็นกฎจารตีที่บรรพชนเป็นผู้กำหนด  

อัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน “ภาพอดีต” จะมีคำว่า “ฉุด” (สุขเกษม ขุนทอง, 2561, หน้า 88) หมายความ
ว่า เมื่อเห็นหน้าเกิดชอบพอกันท้ังสองฝ่าย และหรือฝ่ายหญิงไม่ชอบก็ตาม จะชวนกันไปอยูด่ว้ยกันที่บ้านของฝ่ายชาย 
ประมาณ 3 วัน อันเนื่องจากปัจจัย คือ ระยะทางไกลและหรือจะเป็นการจองไว้ก็เป็นได้ วันแรกที่ผูห้ญิงถูกฉุดไปนั้น รุ่งขึ้นวัน
ใหม่จะมีเครือญาติฝา่ยชายเข้ามาแจ้งข่าวว่า “ขณะนี้ลูกสาวได้ไปอยู่กับผู้ชายแล้ว” โดยใช้สญัลักษณ์ คือ เอาไส้บุหรีม่าคลีส่่งให้
ที่มือของพ่อฝ่ายหญิง และจากนั้นอีก 2 วัน ฝ่ายชายจะพาฝ่ายหญงิกลับมาที่บ้านพร้อมกับผู้อาวุโสของสายสกลุแซ่ เพื่อ การ
เจรจาไกลเ่กลี่ย และจากการทีผู่ว้ิจัยได้ทบทวนวรรณกรรม พบว่าคนม้งจะมีหลักในการจดัความสัมพันธ์ในการอยู่ร่วมกันของ
สายสกลุแซ่และระหว่างสายสกลุแซ่ : กรณีพิพาท ความขัดแย้งท่ีเกิดขึ้น เริ่มตั้งแตส่ถาบันครอบครวั ผู้นำสายสกลุแซเ่ข้ามา
เจรจาหาข้อยุติ และในกรณีนีฝ้่ายชายจะต้องเตรียม เหล้า 1 ขวด และไก่ 1 คู่ (ตัวผู้และตัวเมีย) พร้อมเงินเพ่ือเป็นค่าปรับ
สินไหม ต่อจากนั้นก็ต้องดำเนินพิธีกรรมให้ถูกต้องตามประเพณี  

การแต่งงานตามประเพณี มีความสอดคล้องกับประเพณีการตาย กล่าวคือ เมื่อมีคนม้งตาย ตามความเชื่อแบบ
ดั้งเดิม กลุ่มเครือญาติจะแต่งตัวให้กับผู้ตาย คือ แต่งกายชุดยาว และหรือชุดคนแก่ ที่คนม้งเรยีกว่า “เค้าลัวเล่า”(สุขเกษม 



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

24 
 

ขุนทอง, 2561, หน้า 92) ซึ่งถูกกำหนดโดยบรรพชน และจากความเช่ือดังกล่าวส่งผลต่อประเพณีการแต่งกายของผู้หญิงม้ง ทุก
คนเมื่อแต่งงาน (ออกเรือน) จะตอ้งสวมใส่ “เค้าลัวเล่า”โดยมีวัตถปุระสงค์หลัก เพื่อใหผู้้หญิงม้งท่ีแต่งงานตัดขาดจากสายสกุล
แซ่ของบรรพชนเดิม ไปใช้สายสกลุแซ่ใหม่ของบรรพชนฝา่ยสามี    

กรณีเกิดการหย่าและหรือฝ่ายสามีได้เสียชีวิตลงทำให้ฝ่ายหญิงต้องได้รับความลำบากอันเนื่องจากกลุ่มเครอืญาติ
ของฝ่ายชายไม่ต้องการและไมส่ามารถอยู่รว่มในสายสกุลแซ่ของฝ่ายชายได้ คือ ห้ามใช้สกุลแซจ่ึงทำให้ฝ่ายหญิงจึงเป็นคนไรแ้ซ่ 
และในประเด็นนี้มีความสอดคล้องกับประเพณีการเกิดที่แสดงให้เห็นถึงระบบอำนาจ “ชายเป็นใหญ่ และเป็นช้างเท้าหน้า” 
โดยเริ่มตั้งแต่เด็กม้งเกิดขึ้น (ความเชื่อแบบดั้งเดิม) กล่าวคือ “รกของเด็กผู้ชาย” จะต้องฝังไว้กับเสากลางบ้าน (เสาเอก) ส่วน 
“รกของเด็กผู้หญิง” จะฝังไว้ใต้เตียงนอนของพ่อ-แม่ (สุขเกษม ขุนทอง, 2561, หน้า 91) เพื่อเป็นการกำหนดสถานภาพ 
กำหนดบทบาท และกำหนดหน้าที่ของเด็กม้งที่เกิด 

จากสถานการณ์การเปลีย่นแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมที่มคีวามเป็นพลวัต มีความเกี่ยวข้องกับ “สิทธิเสรีภาพ
ของบุคคล และสิทธ์ิในความเสมอภาค ถือเป็นพื้นฐานของ “ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์” ที่ทำให้ผู้หญิงม้งรุ่นใหม่ ต้องลุกข้ึนมา
เรียกร้องสิทธ์ิจากผู้นำ ในประเด็นนี้ทำให้ผู้นำ มีการระดมความคดิเห็น อันนำไปสู่การยอมรบัพร้อมทัง้สร้างกฎเกณฑ์ขึ้นมาใหม ่
เพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงกฎจารีตที่บรรพชนไดผู้้กำหนดไว้ เป็นสำนึกรับผิดชอบของผู้นำรุ่นใหม ่ เป็นการวางรากฐานของ
การอยู่ร่วมกันอย่างสันตสิุข และสิ่งสำคญัเป็นการปรับเปลี่ยนวิถีปฏิบัติให้เป็นส่วนหน่ึงของอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน 
ส่งผลต่อประเพณี “การรับลูกสาวกลับมาอยู่กับพ่อแม่”หรือที่คนม้งเรียกว่า “รับขวัญ” (สุขเกษม ขุนทอง, 2561, หน้า 90) 

“รับขวัญ” จะต้องกระทำต่อหน้าหิ้งผีสือกลั้งของสายสกุลแซ่เดมิของฝ่ายหญิง สำหรับเครื่องเซ่นไหว้ มีไก่ 1 คู่ (ตัว
ผู้และตัวเมยี) เหล้าตม้ 1 ขวด และเมื่อเสร็จพิธีแล้วหญิงสาวผู้นั้น ก็สามารถกลับมาใช้แซ่ของสกุลเดมิ กราบไหว้ผีบรรพชนเดมิ 
และสิ่งสำคัญคือสามารถร่วมประกอบพิธีกรรมต่างๆ ทีส่ายสกุลแซข่องตนเองจัดขึ้น เช่น พิธีตู้-ซู้ พิธีกินข้าวใหม่ และพิธีอัวเน้ง 
เป็นต้น 

หลังจาก “รับขวัญ” เสร็จ “ผู้นำสายสกลุแซ่” ของทั้งสองฝ่ายมาวา่ความกัน (เจรจาไกลเ่กลีย่) จะกระทำในช่วง
เย็น (เป็นเหตผุลเนื่องจากเวลากลางวันคนม้งส่วนใหญต่้องออกไปทำไร่)เมื่อกลุ่มเครือญาติสายสกลุแซ่ของทั้งสองฝ่ายมาพร้อม
แล้ว มีการพูดคุยกันเพื่อตกลงในเรื่องของการแบ่งทรัพยส์ินทีท่ั้งคู่ไดร้่วมกันสร้างฐานะร่วมกัน และในกรณีที่มลีูกด้วยกัน จาก
ความเชื่อแบบดั้งเดมิ คือ เด็กผู้ชายจะต้องไปอยู่กับฝ่ายพ่อเพื่อสืบสายตระกูลแซต่่อไป ส่วนลูกสาวจะอยู่กับแม่    

สรุปผลการศึกษา พบว่า เรื่องเล่าทางประวัติศาสตร์เปรียบเสมือน “เครื่องมือ” ที่บรรพชนได้นำมาจัด
ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน บนพ้ืนฐานของความเชื่อแบบดั้งเดิม เพื่อนำมากำหนดเป็น “กฎจารตี” และหรือ “กฎหมาย
ของกลุ่มชาติพันธ์ุตนเอง” ทีม่ีอัตลักษณ์และเอกลักษณ์เฉพาะ ซึ่งปรากฏออกมาในรูปของระบบผลิต ระบบคณุค่า และระบบ
ความสัมพันธ์ อย่างเป็นองค์รวม ดังน้ี  
 ระบบผลิต พบว่า กลุ่มชาติพันธุ์ม้งมีวิถีการดำเนินชีวิตตามแบบอย่างท่ีบรรพชนเป็นผู้กำหนด พรอ้มท้ังปลูกฝัง
จิตสำนึก ผ่านเรื่องเล่าทางประวัติศาสตร์ ได้แก่ นิทานพ้ืนบ้านจากรุ่นสูรุ่่น มีการร้อยเรยีงให้สอดคล้องกับวิถีวัฒนธรรมการ
แต่งงาน และสิ่งสำคัญคือ ผู้นำ ไดน้ำแนวคิดการมสี่วนร่วมมาใช้กับสมาชิกท่ีด้อยโอกาสทางสังคม (เพศหญิง) โดยการเปิดกว้าง
รับฟังความคิดเห็น ผ่านกระบวนการกลุ่มของผู้นำสายสกุลแซ่ เพื่อการปรับเปลี่ยนวิถีแบบดั้งเดิมให้สอดรับกับวิถีวัฒนธรรม
จากภายนอก ในประเด็นนี้ กลุ่มสตรี (หญิงม้าย) ออกมาเรียกร้องสทิธิ เพื่อให้กลับมาใช้สายสกลุแซ่เดิม (ก่อนแต่งงาน) และการ
เข้าร่วมประกอบพิธีกรรมในสายสกุลแซ่เดมิได้ เช่น พิธีตู่-ซู้ และไม่ต้องแต่งชุด “เค้าลัวเล่า”(เป็นชุดสำหรับคนตาย) ในพิธี
แต่งงาน   

ระบบคุณค่า พบว่า กระบวนการให้ความหมาย และความสำคญัของพฤติกรรมทางสังคม ผ่านการประกอบ
พิธีกรรมตามความเชื่อแบบดั้งเดิม ส่งผลต่อการจดัระเบียบของสายสัมพันธ์ทางสังคมที่ยดึโยงสมาชกิกลุ่มให้ประกอบพิธีกรรม 
“การแต่งงาน” เป็นไปตามที่บรรพชนเป็นผู้กำหนด บนพ้ืนฐานของความเชื่อแบบดั้งเดมิ มีการผลติซำ้ทางวัฒนธรรม และรักษา
ไว้ซึ่งความสมัพันธ์ของสมาชิกกลุม่ ให้ยึดถือเป็นแนวทางเดียวกัน 



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

25 
 

ระบบความสัมพันธ์ พบว่าบรรพชนได้มอบอำนาจให้แก่ “ผู้นำ” เป็นหลักในการปกครอง เริ่มตั้งแต่สถาบัน
ครอบครัว คือ บิดามารดาจะมีอำนาจในการตัดสินใจเป็นอันดับแรก รองลงมาพี่มีอำนาจ การตดัสนิในเหนือน้อง ๆ และสิ่ง
สำคัญ คือ ผู้ชายจะมีอำนาจการตัดสินใจมากกว่าผู้หญิง มีการเช่ือมโยงมาถึงผู้นำสายสกลุแซ่ สำหรับการจัดระเบียบสังคม
ภายในสายสกลุแซ่ และระหว่างสายตระกูลแซ่ ตลอดรวมถึงการแกป้ัญญากรณีพิพาท เช่น การกระทบกระทั่ง ทะเลาะ ภายใน
สายสกลุแซ่และหรือระหว่างสายสกุลแซ่  

ส่วนที่ 2  ผลการอธิบายหลักธรรมาภิบาล บนฐานอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน กลุ่มชาติพันธ์ุม้ง ดังนี ้
บรรพชนเป็นผู้กำหนดวิถีวัฒนธรรม มีการส่งมอบจากรุ่นหนึ่งสู่รุ่นหนึ่ง ด้วยวิธีการทำให้เห็นและแสดงให้ดู ผ่าน

กระบวนการประกอบพิธีกรรมตามวงรอบของปีปฏิทิน มีการปรับตัวให้เข้ากับวิถีวัฒนธรรมรูปแบบใหม่ คือ กระบวนการให้
ความหมาย และความสำคัญของพฤติกรรมทางสังคม ส่งผลต่อการจัดระเบียบของสายสัมพันธ์ระหว่างผู้นำกับสมาชิกใน
รูปแบบของ “การพัฒนาแนววัฒนธรรมชุมชน”  

ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยมองว่า วัฒนธรรมการแต่งงานที่เกิดขึ้นนั้น คือ กลยุทธ์ที่บรรพชนม้งได้ถอดบทเรียนสำหรับ
การจัดการตนเอง ซึ่งประกอบไปด้วย วิธีคิด วิธีการ และวิธีทำ กล่าวคือ วิธีคิดคือกระบวนการรับรู้ในปัญหาที่เกิดจากการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม จะต้องเริ่มต้นและถูกกำหนดมาจากกลุ่มของตน วิธีการคือ ขั้นตอนในการกำหนดแนว
ทางการแก้ปัญหา เพื่อใช้ในการอยู่ร่วมกัน จะต้องใช้วิธีการที่เกิดจากวิถีวัฒนธรรมที่บรรพชนได้กำหนดไว้ และวิธีทำเป็น
ขั้นตอนของการวางแผนงาน เพื่อจัดการกับปัญหาที่เกิดขึ้นผู้นำได้ใช้แนวคิด “การพัฒนาแนววัฒนธรรมชุมชน” มาเป็นกลไก
ในการขับเคลื่อน กล่าวคือ การให้สมาชิกได้เข้ามามีส่วนร่วมในการรับรู้ถึงสภาวะปัจจุบันที่เกิดขึ้น อันนำไปสู่เป็นหลักการ
ปฏิบัติการอยู่ร่วมกันทางสังคม เพื่อการดำเนินวิถีชีวิตอย่างเป็นปกติ ซึ่งมีความสอดคล้องกับหลักธรรมาภิบาลในประเด็นของ
ผู้นำ และสมาชิก ดังนี้  

1. บรรพชนได้มอบอำนาจการตัดสินใจอยู่ที่ “ตัวผู้นำ” เพื่อจัดความสัมพันธ์ในสายสกุลแซ่ และระหว่างสาย
ตระกูลแซ่ บนพื้นฐานของอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน มีการปลูกฝังจิตสำนึกค่านิยมในรูปแบบของการพัฒนาแนว
วัฒนธรรมชุมชนให้แก่สมาชิกของตนเอง (ล่างขึ้นบน) ผู้นำรุ่นปัจจุบันได้ปรับตัวให้เข้ากับวิถีวัฒนธรรมรูปแบบใหม่ของสังคม
ส่วนใหญ่ในพื้นที่ และในประเด็นนี้ ผู้วิจัยจะได้กล่าวถึง “หลักการมีส่วนร่วม และหลักสำนึกรับผิดชอบ” เพื่อนำไปปฏิบัตกิับ
สมาชิกของตนเองให้เกิดการยอมรับ ดังน้ี 

1.1 หลักการมีส่วนร่วม (Participation) พบว่า ผู้นำมีการส่งเสริมให้สมาชิกทุกคนเข้ามามีส่วนร่วมใน
กิจกรรมต่างๆ ที่เกิดจากอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน มีการเปิดกว้างรับความคิดเห็นจากกลุ่มผู้เสียโอกาสทางสังคม 
(ผู้หญิง) รับฟังปัญหาที่เกิดจากวิถีดั้งเดิมที่บรรพชนเป็นผู้กำหนด โดยผู้นำจะประชุมเพื่อการแก้ปัญหาที่เกิดขึ้น โดยตระหนัก
ถึงความสำคัญและประโยชน์ที่จะได้รับจากสมาชิก เป็นการเสริมสร้างความรักและความสามัคคี เป็นพลังที่เกิดขึ้นภายใน
ชุมชน ส่งผลต่อการปรับเปลี่ยนเพื่อให้เกิดการยอมรับของสมาชิก ทุกคน ซึ่งปรากฏอยู่ในรูปของทุนทางสังคม (ความไว้เนื้อเชื่อ
ใจ) และสามารถส่งผลต่อหลักสำนึกรับผิดชอบ  

1.2 หลักสำนึกรับผิดชอบ (Accountability) พบว่า ผู้นำมีการแสดงออกถึงความรับผิดชอบต่อการเปลี่ยนแปลงที่
เกิดจากปัจจัยภายนอก ได้แก่ การศึกษาภาคบังคับของภาครัฐ ส่งโดยตรงต่อระบบความเชื่อแบบดั้งเดิม และเพื่อให้เกิดการ
ยอมรับซึ่งกันและกัน ผู้นำได้เปิดรับความคิดเห็นจากสมาชิกพร้อมทั้งการปรับทัศนคติให้เหมาะสม และสอดรับกับบริบทของ
สถานการณ์ปัจจุบัน ที่ทำให้สมาชิกทุกคนเป็นเจ้าของการสร้างอัตลักษณ์ใหม่ ซึ่งปรากฏออกมาในรูปของการประกอบพิธี 
“การรับลูกสาวกลับมาอยู่กับพ่อแม่” (รับขวัญ) และกรณีการแต่งกายของชุดเจ้าสาวเมื่อแต่งงานแล้วไม่จำเป็นต้องใส่ชุด 
“เค้าลัวเล่า”คือ การรับรู้ถึงเงื่อนไขในเรื่องของกาลเวลา และสิ่งสำคัญ คือ เพื่อให้เกิดการดำเนินชีวิตอย่างมีเหตุผล ยอมรับกฎ
กติกาการอยู่ร่วมกัน อันเป็นคุณสมบัติที่ผู้นำพึงปฏิบัติถือเป็นกระบวนการร่วมสร้างอัตลักษณ์ใหม่ แบบสันติวิธี ด้วยการ
สง่เสริมการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งภายใน พร้อมกับสร้างชุดความรู้ใหม่ สำหรับบังคับใช้กับสมาชิกรุ่นต่อไปของสังคม  



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

26 
 

2. สมาชิกกลุม่ พบว่า ผู้นำสามารถทำให้สมาชิกทุกคนยึดถือปฏิบตัิในอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแตง่งาน ซึ่งเป็น
ส่วนหน่ึงของวิถีแบบดั้งเดิม เกิดการยอมรับและให้ความเคารพต่อผู้นำอย่างจริงจัง ในฐานะสมาชิกคนหนึ่งของสังคม มีการ
ตระหนักถึง “สิทธิ หน้าที่ ของตนเอง” ด้วยการแสดงตนเข้าร่วมใน “ฐานะผู้รับบริการ” ดังนี้   

2.1 สิทธิ หน้าที่ของตนเอง พบว่า สมาชิกทุกคนเคารพ รัก และศรัทธาต่อผู้นำอย่างจริงใจ และสมาชิกมี
ความตระหนักถึงความรับผิดชอบของตนเอง ต่อครอบครัว ต่อสายสกุลแซ่ของ ตลอดรวมถึงกลุ่มชาติพันธุ์ ส่งผลต่อการรักษา
และสืบทอดอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงานที่บรรพชนได้สร้างขึ้น และการได้ทำหน้าท่ีในฐานะสมาชิกของสังคม กล่าวคือ 
ผู้นำมีการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เหมาะสมและที่ไม่ขัดต่อวิถีชีวิตอันดีงาม เป็นการเติมเต็มทางวัฒนธรรมแบบดั้งเดิม เพื่อ
รักษาไว้ซึ่งความสมดุลยของสมาชิก เกิดเป็นวัฒนธรรมขึ้นมาใหม่ กรณี : “การรับลูกสาวกลับมาอยู่กับพ่อแม่” อย่างเป็น
รูปธรรม ตลอดรวมถึงการแสดงตนในฐานะผู้รับบริการ  

2.2 ฐานะผู้รับบริการ พบว่า สมาชิกมีการตอบสนองความต้องการของผู้นำ ในการประกอบพิธีกรรม
รูปแบบใหม่ ซึ่งเป็นกฎระเบียบที่เกิดกระบวนการมีส่วนร่วม ที่ทำใหส้มาชิกทุกคนเกิดการยอมรับ อันเป็นผลมาจากการปรับรื้อ
กฎจารตีที่เกิดจากกฎระเบียบต่างๆ (Deregulation) ที่บรรพชนเปน็ผู้กำหนด เพื่อตอบสนองความตอ้งการของสมาชิกรุ่นใหม ่
โดยยดึสมาชิกเป็นศูนย์กลางให้เปน็ไปเพื่อความถูกต้องสอดรับต่อสถานการณ์การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมได้
อย่างเป็นพลวัต  

สรุป “วิถีวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง” มีความสัมพันธ์กับหลักธรรมาภิบาลในประเด็นของ ระบบผลิต 
ระบบคุณค่า และระบบความสัมพันธ์ ซึ่งมีความเกี่ยวโยงที่มีความสัมพันธ์กันอย่างแยกไม่ออก เนื่องจากทั้งสามระบบมี
ความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน และเป็นการอธิบายถึงความมีตัวตนของกลุ่มชาติพันธ์ุม้งท่ีมี “ผีบรรพชน” ร่วมกันในวิถีปฏิบัติแบบ
ดั้งเดิม และหัวใจสำคัญ คือ ผู้นำได้สร้าง “กฎเกณฑ์การแต่งงาน” พร้อมท้ังส่งมอบวิถีวัฒนธรรมจากรุ่นหนึ่งสู่รุ่นอย่างต่อเนื่อง 
บนพ้ืนฐานการจัดความสัมพันธ์ที่เกิดจาก “ผู้นำสายสกุลแซ่” ในวิถีวัฒนธรรมสามารถนำมาถักทอสายสัมพันธ์ของสมาชิกกลุ่ม
ทุกคนให้เกิดความรัก ความผูกพัน และสิ่งสำคัญ คือ การเปิดพื้นท่ีทางสังคม ให้กับสมาชิกทุกคนได้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข  

ความเป็นหนึ่งเดียว คือ กลุ่มชาติพันธ์ุม้งท่ีมีขนาดใหญ่บนพ้ืนท่ีจังหวัดตาก (ทุนทางสังคม) มีการแสดงออก
ถึงเครือข่ายการสนับสนุนซึ่งกันและกันทางสังคม และเมื่อพบว่าสมาชิกต้องเผชิญกับวิกฤติขึ้น ในห้วงเวลาของการกลับคืนสู่
สภาวะปกติ ผู้นำจะสร้างความสัมพันธ์บนหลักธรรมภิบาลเข้ามาแสดงบทบาทในฐานะของความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง ที่จะต้อง
เข้ามาดูแลสมาชิกของตนเองเพื่อลดความขัดแย้งทางสังคม มีการปรับตัวให้ยอมรับในวิถีวัฒนธรรมของสังคมส่วนใหญ่ในพ้ืนท่ี   
 

อภิปรายผล  
1. วิถีวัฒนธรรมการแต่งงานกลุ่มชาติพันธุ์ม้งจะวางอยู่บนพื้นฐานความเชื่อแบบดั้งเดิมในผีบรรพชน มีการจัด

ความสัมพันธ์บนพ้ืนฐานของ “ความเช่ือ” (beliefs) โดย “ผู้นำ” ได้นำพาให้สมาชิกทุกคนปฏิบัติตนให้อยู่ในกรอบ “จารีตหรือ
กฎศีลธรรม” ที่บรรพชนเป็นผู้กำหนด สอดคล้องกับ จุฑาพรรธ์ (จามจุรี) ผดุงชีวิต, (2551, หน้า 60) ที่ได้กล่าวถึงหน้าที่วิถี
วัฒนธรรมสามารถนำมาอธิบายว่า “เราคือใคร บรรพบุรุษของเราเป็นใคร” และมีการอธิบายถึงสถานการณ์ และสถานภาพ
ของคนกลุ่มต่างๆ  ในสังคมที่สูงต่ำ ไม่เท่ากันเพราะเหตุใด รวมไปถึงบทบาทในฐานะที่เป็น “บทบัญญัติ” สำหรับพฤติกรรมใน
การใช้ชีวิตของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ท่ีมีความแตกต่างกัน ขึ้นอยู่กับภูมิหลังทางประวัติศาสตร์ และความเชื่อดังกล่าว คือ ทุนทาง
สังคม ที่แสดงถึงเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคมที่จะสนับสนุนซึ่งกันและกันทางสังคม และเมื่อพบว่าสมาชิกต้องเผชิญกับ
วิกฤติขึ้น ในห้วงเวลาของการกลับคืนสู่สภาวะปกติ และเรื่องเล่าทางประวัติศาสตร์ที่ส่งผลต่อวิถวีัฒนธรรมการแต่งงาน ซึ่งบรรพ
ชนได้นำมากำหนดเป็นกฎเกณฑ์ และหรือให้ยึดถือเป็นบรรทัดฐานของตนเอง สอดคล้องกับ ศิราพร ณ ถลาง,  (2559, หน้า  
366, 377-378) ได้กล่าวถึงเรื่องเล่าทางประวัติศาสตร์วิถีวัฒนธรรมแบบดั้งเดิม จะเกี่ยวข้องกับผู้มีอำนาจเหนือธรรมชาติ ที่ทำ
ให้ “มนุษย์” ต้องมีพฤติกรรมการปรับตัว และเรื่องเล่าดังกล่าวส่งผลต่อการประกอบพิธีกรรมตามความเชื่อแบบดั้งเดิม เป็น
กระบวนการสร้างขวัญ สร้างกำลังใจ และให้ถือว่าเป็นส่วนหน่ึงของวิถีดำเนินชีวิต  



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

27 
 

2. “วิถีวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง” มีความสัมพันธ์กับหลักธรรมาภิบาลในประเด็นของ สิทธิเสรีภาพ ที่เกี่ยวข้อง
กับจริยธรรม เนื่องจากเป็นสิทธิที่เกิดจากการยอมรับของสมาชิก ให้ถือว่าเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานท่ีจำเป็นในวิถีดำรงชีวิตของกลุ่ม
สมาชิกอย่างมีศักดิ์ศรี สอดคล้องกับ อนิวัช แก้วจำนง, (2555, หน้า 56) กล่าวว่า มนุษย์เราแต่ละคนไม่ว่าจะเกิดมาในเผ่าพันธุ์ 
ในฐานะอย่างไร ย่อมมีสิทธิส่วนตัวในเรื ่องนั้นเกี ่ยวกับกฎหมาย ความคิด ความเชื ่อ การเลือกแนวทางการดำเนินชีวิต 
ความสัมพันธ์ในครอบครัว และทรัพย์สมบัติส่วนตัวของคน ซึ่งผู้อื่นจะมาละเมิดมิได้ ในขณะเดียวกันการดำรงและการใช้สิทธิ
ส่วนตัวของแต่ละบุคคลย่อมต้องไม่ส่งผลกระทบหรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น ซึ่งหมายถึง การต้องเคารพในสิทธิส่วนตัวของ
กันและกัน  

การจัดความสัมพันธ์บนพ้ืนฐานโดยระบบอาวุโสและหรือผู้นำที่มีความน่าเชื่อถือ (เคารพ) คือ กระบวนการที่ทำให้
สมาชิกทุกคนมีความตระหนักถึงความรับผิดชอบของตนเอง ต่อครอบครัว ต่อสายสกุลแซ่ของตนเอง เคารพในวิถีวัฒนธรรมที่
บรรพชนเป็นผู้กำหนดขึ้น และการได้ทำหน้าที่ในฐานะสมาชิกของสังคม ด้วยการเข้ามามีส่วนร่วมในการรื้อฟื้นและให้
ความหมายด้วยการร่วมสร้างอัตลักษณ์ขึ้นมาใหม่สำหรับสมาชิกรุ่นต่อไป เพื่อให้เกิดความเป็นธรรมกับกลุ่มสตรีที่ด้อยโอกาส
ทางสังคม สอดคล้องกับ ยุรารัตน์ พันธุ์ยุรา และคณะ, (2551, หน้า 81-88) กล่าวว่า สิทธิมนุษยชนเป็นรากฐานสำคัญที่ทำให้
เกิดความยุติธรรม เสมอภาค และนำมาซึ่งสันติสุขของสมาชิกของตนเอง โดยการให้ความสำคัญกับความเป็นมนุษย์ทุกคนใน
สังคม ไม่เอารัดเอาเปรียบ เคารพในเกียรติและศักดิ์ศรีของเพื่อนมนุษย์ เคารพในสิทธิและเสรีภาพซึ่งกันและกัน เกิดเป็น
เครือข่ายการสนับสนุนซึ่งกันและกัน และสอดคล้องกับนิยพรรณ (พลวัฒนะ) วรรณศิริ, (2550, หน้า 260) กล่าวว่า การรับ
วัฒนธรรมใหม่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม ทั้งนี้เพราะวัฒนธรรมของสังคมส่วนใหญ่ที่แพร่กระจายเข้ามาใหม่ จึง
เป็นที่ต้องการของสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งการแพร่กระจายรูปแบบการปกครองสมัยใหม่ย่อมก่อให้เกิดการปรับตัวของ
วัฒนธรรมอย่างรวดเร็ว 

และเมื่อพบว่าสมาชิกต้องเผชิญกับวิกฤติขึ้น ในห้วงเวลาของการกลับคืนสู่สภาวะปกติ ผู้นำจะสร้างความสัมพันธ์บน
หลักธรรมภิบาลเข้ามาแสดงบทบาทในฐานะของความเป็นกลุ่มชาติพันธ์ุ “ที่มีสายสกุลแซ่เดียวกัน” ที่จะต้องเข้ามาดูแลสมาชิก
ของตนเองเพื่อลดความขัดแย้งทางสังคม ให้มีความสอดคล้องกับวิถีวัฒนธรรมของสังคมสมัยใหม่ สอดคล้องกับพิษณุ บุญนิยม, 
(2559, หน้า 74) กล่าวถึงหลักการโดยทั่วไปของสิทธิมนุษยชนบุคคลจะต้องได้รับการคุ้มครองจากกฎหมายบ้านเมืองอย่างเท่า
เทียมและเป็นธรรมที่สุดและความเท่าเทียมกันในแง่ศักดิ์ศรีและสิทธิมนุษยชนที่ผู้อื่นจะล่วงละเมิดมิได้ ไม่ว่าจะเป็นด้านชาติ
พันธุ์ สีผิว ภาษา ศาสนา ความคิดทางการเมือง ภูมิลำเนา และชนชั้น เป็นต้น ซึ่งเป็นเสรีภาพและเป็นสิทธิของบุคคล ย่อม
เป็นไปตามความต้องการของบุคคล และมีความเท่าเทียมกันไม่มีการแบ่งแยก อันเป็นเงื่อนไขพื้นฐานสำหรับการพัฒนา
วัฒนธรรมาภิบาล และสอดคล้องกับ สุภางค์  จันทวานิช, (2559, หน้า 168) ที่อธิบายไว้ว่า วิถีวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์
สามารถถักทอจิตวิญญาณความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน ทำให้กลุ่มมีความผูกพันกันอย่างเหนียวแน่น รู้สึกได้ถึงความเป็นพี่ 
เป็นน้อง เป็นเครือญาติ เป็นพลังแห่งเครือข่ายทางสังคม ซึ่งสอดรับกับการบรรลุเป้าหมาย (Goal Attainment) ของกลุ่มชาติ
พันธุ์ม้ง คือ สร้างความรู้สึกเป็นหนึ่งเดียวโดยใช้ความเชื่อในผบีรรพชนมาเป็นกลไกในการควบคุมพฤติกรรม พร้อมกับอธบิาย
ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน เป็นระบบคุณค่าที่ให้ความหมายของ “พลังท่ีสร้างสรรค์” เพื่อการอยู่ร่วมกัน  
 

สรุปผลการวิจัย 
วิถีวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ม้งมีความสัมพันธ์กับหลักธรรมาภิบาลในประเด็นของ ระบบผลิต ระบบคุณค่า และ

ระบบความสัมพันธ์ ซึ่งมีความเกี่ยวโยงที่มีความสัมพันธ์กันอย่างแยกไม่ออก เนื่องจากทั้งสามระบบมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและ
กัน และเป็นการอธิบายถึงความมีตัวตนของกลุ่มชาติพันธ์ุม้งท่ีมี “รากเหง้าทางประวัติศาสตร์” ร่วมกันในวิถีปฏิบัติแบบดั้งเดิม 
และหัวใจสำคัญ คือ ผู้นำได้สร้าง “กฎจารีต” พร้อมทั้งส่งมอบวิถีวัฒนธรรมจากรุ่นหนึ่งสู่รุ่นอย่างต่อเนื่อง บนพื้นฐานการจัด
ความสัมพันธ์ที่เกิดจาก “ระบบอาวุโส”ในอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมสามารถนำมาถักทอสายสมัพันธ์ของสมาชิกกลุ่มทุกคนให้เกดิ
ความรัก ความผูกพัน และสิ่งสำคัญ คือ การเปิดพื้นท่ีทางสังคม ให้กับสมาชิกทุกคนได้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข  



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

28 
 

ความเป็นหนึ่งเดียวคือ ทุนทางสังคม ที่แสดงถึงเครือข่ายการสนับสนุนซึ่งกันและกันทางสังคม และเมื่อพบว่า
สมาชิกต้องเผชิญกับวิกฤติขึ้น ในห้วงเวลาของการกลับคืนสู่สภาวะปกติ ผู้นำจะสร้างความสัมพันธ์บนหลักธรรมภิบาลเข้ามาแสดง
บทบาทในฐานะของความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง ที่จะต้องเข้ามาดูแลสมาชิกของตนเองเพื่อลดความขัดแย้งทางสังคม มีการ
ปรับตัวให้ยอมรับในวิถีวัฒนธรรมของสังคมส่วนใหญ่ในพ้ืนท่ี   
 

อภิปรายผล 
1. อัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงานกลุ่มชาติพันธุ์ม้งจะวางอยู่บนพ้ืนฐานความเช่ือแบบดั้งเดิมในผบีรรพชน มี

การจัดความสัมพันธ์บนพื้นฐานของ “ความเชื่อ” (beliefs) โดย “ผู้นำ” ได้นำพาให้สมาชิกทุกคนปฏิบัติตนให้อยู่ในกรอบ 
“จารีตหรือกฎศีลธรรม” ที่บรรพชนเป็นผู้กำหนด สอดคล้องกับ จุฑาพรรธ์ (จามจุรี) ผดุงชีวิต, (2551, หน้า 60) ที่ได้กล่าวถึง
หน้าที่ของอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมสามารถนำมาอธิบายว่า “เราคือใคร บรรพบุรุษของเราเป็นใคร” และมีการอธิบายถึง
สถานการณ์ และสถานภาพของคนกลุ่มต่างๆ  ในสังคมที่สูงต่ำ ไม่เท่ากันเพราะเหตุใด รวมไปถึงบทบาทในฐานะที่เป็น 
“บทบัญญัติ” สำหรับพฤติกรรมในการใช้ชีวิตของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ท่ีมีความแตกต่างกัน ขึ้นอยู่กับภูมิหลังทางประวัติศาสตร์
และความเชื่อดังกล่าว คือ ทุนทางสังคม ที่แสดงถึงเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคมที่จะสนับสนุนซึ่งกันและกันทางสังคม และ
เมื่อพบว่าสมาชิกต้องเผชิญกับวิกฤติขึ้น ในห้วงเวลาของการกลับคืนสู่สภาวะปกติ และเรื่องเล่าทางประวัติศาสตร์ที่ส่งผลต่ออัต
ลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน ซึ่งบรรพชนได้นำมากำหนดเป็นกฎเกณฑ์ และหรือให้ยึดถือเป็นบรรทัดฐานของตนเอง 
สอดคล้องกับ ศิราพร ณ ถลาง,  (2559, หน้า 366, 377-378) ได้กล่าวถึงเรื่องเล่าทางประวัติศาสตร์วิถีวัฒนธรรมแบบดั้งเดิม 
จะเกี่ยวข้องกับผู้มีอำนาจเหนือธรรมชาติ ที่ทำให้ “มนุษย์” ต้องมีพฤติกรรมการปรับตัว และเรื่องเล่าดังกล่าวส่งผลต่อการ
ประกอบพิธีกรรมตามความเช่ือแบบดั้งเดิม เป็นกระบวนการสร้างขวัญ สร้างกำลังใจ และให้ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของวิถีดำเนิน
ชีวิต  

2. “วิถีวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง” มีความสัมพันธ์กับหลักธรรมาภิบาลในประเด็นของ สิทธิเสรีภาพ ที่เกี่ยวข้อง
กับจริยธรรม เนื่องจากเป็นสิทธิที่เกิดจากการยอมรับของสมาชิก ให้ถือว่าเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานท่ีจำเป็นในวิถีดำรงชีวิตของกลุ่ม
สมาชิกอย่างมีศักดิ์ศรี สอดคล้องกับ อนิวัช แก้วจำนง, (2555, หน้า 56) กล่าวว่า มนุษย์เราแต่ละคนไม่ว่าจะเกิดมาในเผ่าพันธุ์ 
ในฐานะอย่างไร ย่อมมีสิทธิส่วนตัวในเรื ่องนั้นเกี ่ยวกับกฎหมาย ความคิด ความเชื ่อ การเลือกแนวทางการดำเนินชีวิต 
ความสัมพันธ์ในครอบครัว และทรัพย์สมบัติส่วนตัวของคน ซึ่งผู้อื่นจะมาละเมิดมิได้ ในขณะเดียวกันการดำรงและการใช้สิทธิ
ส่วนตัวของแต่ละบุคคลย่อมต้องไม่ส่งผลกระทบหรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น ซึ่งหมายถึง การต้องเคารพในสิทธิส่วนตัวของ
กันและกัน  

การจัดความสัมพันธ์บนพ้ืนฐานโดยระบบอาวุโสและหรอืผู้นำที่มีความน่าเชื่อถือ (เคารพ) คือ กระบวนการ
ที่ทำให้สมาชิกทุกคนมีความตระหนักถึงความรับผิดชอบของตนเอง ต่อครอบครัว ต่อสายสกุลแซ่ของตนเอง เคารพในอัต
ลักษณ์วิถีวัฒนธรรมที่บรรพชนเป็นผู้กำหนดขึ้น และการได้ทำหน้าท่ีในฐานะสมาชิกของสังคม ด้วยการเข้ามามีส่วนร่วมในการ
รื้อฟื้นและให้ความหมายด้วยการร่วมสร้างอัตลักษณ์ขึ้นมาใหม่สำหรบัสมาชิกรุ่นต่อไป เพื่อให้เกิดความเป็นธรรมกับกลุ่มสตรีที่
ด้อยโอกาสทางสังคม สอดคล้องกับ ยุรารัตน์ พันธุ์ยุรา และคณะ, (2551, หน้า 81-88) กล่าวว่า สิทธิมนุษยชนเป็นรากฐาน
สำคัญที่ทำให้เกิดความยุติธรรม เสมอภาค และนำมาซึ่งสันติสุขของสมาชิกของตนเอง โดยการให้ความสำคัญกับความเป็น
มนุษย์ทุกคนในสังคม ไม่เอารัดเอาเปรียบ เคารพในเกียรติและศักดิ์ศรีของเพื่อนมนุษย์ เคารพในสิทธิและเสรีภาพซึ่งกันและกนั 
เกิดเป็นเครือข่ายการสนับสนุนซึ่งกันและกัน และสอดคล้องกับนิยพรรณ (พลวัฒนะ) วรรณศิริ, (2550 หน้า 260) กล่าวว่า 
การรับวัฒนธรรมใหม่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม ทั้งนี้เพราะวัฒนธรรมของสังคมส่วนใหญ่ที่แพร่กระจายเข้ามา
ใหม่ จึงเป็นที่ต้องการของสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งการแพร่กระจายรูปแบบการปกครองสมัยใหม่ย่อมก่อให้เกิดการปรับตัว
ของวัฒนธรรมอย่างรวดเร็ว 



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

29 
 

และเมื่อพบว่าสมาชิกต้องเผชิญกับวิกฤติขึ ้น ในห้วงเวลาของการกลับคืนสู่สภาวะปกติ ผู ้นำจะสร้าง
ความสัมพันธ์บนหลักธรรมภิบาลเข้ามาแสดงบทบาทในฐานะของความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ ที่มีสายสกุลแซ่เดียว  ้ามาดูแลสมาชิก
ของตนเอง เพื่อลดความขัดแย้งทางสังคม ให้มีความสอดคล้องกับวิถีวัฒนธรรมของสังคมสมัยใหม่ สอดคล้องกับพิษณุ บุญ
นิยม, (2559, หน้า 74) กล่าวถึงหลักการโดยทั่วไปของสิทธิมนุษยชนบุคคลจะต้องได้รับการคุ้มครองจากกฎหมายบ้านเมือง
อย่างเท่าเทียมและเป็นธรรมที่สุดและความเท่าเทียมกันในแง่ศักดิ์ศรีและสิทธิมนุษยชนที่ผู้อื่นจะล่วงละเมิดมิได้ ไม่ว่าจะเป็น
ด้านชาติพันธุ์ สีผิว ภาษา ศาสนา ความคิดทางการเมือง ภูมิลำเนา และชนช้ัน เป็นต้น ซึ่งเป็นเสรีภาพและเป็นสิทธิของบุคคล 
ย่อมเป็นไปตามความต้องการของบุคคล และมีความเท่าเทียมกันไม่มีการแบ่งแยก อันเป็นเงื่อนไขพื้นฐานสำหรับการพัฒนา
วัฒนธรรมาภิบาล และสอดคล้องกับ สุภางค์  จันทวานิช, (2559, หน้า 168) ที่อธิบายไว้ว่า วิถีวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์
สามารถถักทอจิตวิญญาณความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน ทำให้กลุ่มมีความผูกพันกันอย่างเหนียวแน่น รู้สึกได้ถึงความเป็นพี่ 
เป็นน้อง เป็นเครือญาติ เป็นพลังแห่งเครือข่ายทางสังคม ซึ่งสอดรับกับการบรรลุเป้าหมาย (Goal Attainment)   ของกลุ่มชาติ
พันธุ์ม้ง คือ สร้างความรู้สึกเป็นหนึ่งเดียวโดยใช้ความเชื่อในผบีรรพชนมาเป็นกลไกในการควบคุมพฤติกรรม พร้อมกับอธบิาย
ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน เป็นระบบคุณค่าที่ให้ความหมายของ  “พลังท่ีสร้างสรรค์ ”เพื่อกา รอยู่ร่วมกัน 
 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
การพัฒนาชุมชนที่เกิดจากพื้นฐานวิถีวัฒนธรรม สามารถนำไปปรับใช้ให้เกิดเป็นประโยชน์ต่อกระทรวงพัฒนา

สังคม สำนักนายกรัฐมนตรี และจัดทำเป็นข้อเสนอเชิงนโยบายในระดับจังหวัด เพื่อกำหนดเป็นแผนยุทธศาสตร์ เพื่อการ
พัฒนาพ้ืนท่ีบริเวณแนวชายแดน  

1. การแก้ปัญหาการพัฒนาในระดับชาติ ซึ่งเป็นหนึ่งในภารกิจของกระทรวงพัฒนาสังคม สำนักนายกรัฐมนตรี 
ควรกำหนดเป็นแผนกลยุทธ์ที่อาศัยความเข้มแข็งของวัฒนธรรม และใช้ทุนทางสังคมเข้ามาเป็นกลไกเชื่อมประสานกับการ
พัฒนา ตลอดรวมถึงและสร้างสิ่งแวดล้อมท่ีเอื้อต่อการปฏิบัติงาน 

2. การกำหนดยุทธศาสตร์ในจังหวัดตาก ในพื้นที่ชายแดน มีความหลากหลายทางกลุ่มชาติพันธุ ์ ฉะนั้นผู้ที ่จะ
ทำการศึกษาหรือวิจัยควรให้ความสำคัญในเรื่องของความแตกต่างในบริบททางวัฒนธรรม และค้นหา “ระบบคุณค่า” ที่มีอยู่ใน
พื้นที่ พร้อมกับนำมาใช้ให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุดต่อการพัฒนา  

3. การกำหนดยุทธศาสตร์ในระดับอำเภอ ควรมีการสร้างเครือข่ายของความเป็นกลุ่มชาติพันธ์ุ 
เดียวกัน ในเรื่องของการอนุรักษ์วิถีวัฒนธรรมและประเพณีของชุมชน  
 

ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  
1. การวิจัยครั้งต่อไปควรให้ความสำคัญในประเด็นชุดความรู้ที่มีลักษณะพื้นฐานดั้งเดิมสอดคล้องกับการทำวิจัย 

เรื่อง หลักสตูรท้องถิ่นบนฐาน “อัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรมม้ง พื้นที่จังหวัดตาก  
2. กลุ่มชาติพันธ์ุม้งมีชุดความรู้แบบดั้งเดิมซึ่งมคีวามเกี่ยวข้องกับความมั่นคงพื้นที่ชายแดนจังหวัดตาก สอดคล้อง

กับการทำวิจัย เรื่อง หมู่บ้านเฝ้าระวัง (ยามชายแดน) บนฐานอัตลักษณ์วิถีวัฒนธรรม กลุ่มชาติพันธ์ม้ง พื้นทีจ่ังหวัดตาก  
 

กิตติกรรมประกาศ  
ผู้วิจัยและคณะขอขอบพระคุณ ผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้กรุณาอย่างยิ่งอย่าง ในการตรวจสอบโครงสร้างด้านเนื้อหา ภาษา 

พร้อมกับให้คำแนะนำ ปรึกษา ตลอดจนการตรวจสอบปรับแก้ไขข้อบกพร่องต่างๆ  ด้วยความเอาใจใส่อย่างดียิ่ง ดังนี้  
1) ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.สุรศักดิ์ บุญเทียน สาขาโปรแกรมวิชาพัฒนาสังคม มหาวิทยาลัยราชภัฏกำแพงเพชร  
2) ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.อดิเรก ฟั่นเขียว ผู้ช่วยผู้อำนวยการฝ่ายแผนและวิจัย สาขาโปรแกรมวิชารัฐประศาสน

ศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกำแพงเพชร-แม่สอด จังหวัดตาก 



RMUTK Journal of Liberal Arts, Volume 5 No. 2 (July – December 2023) Page 17-30                     ISSN  3027-6241 (Print)      ISSN  3027-625X (Online)    

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกาคม - ธันวาคม 2566) หน้า 17-30                            

30 
 

3) นางเนติกานต์ (หมี่) แซ่ม้า (ตัวแทนกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง) ผู้ช่วยนักวิจัยทำหน้าที่ตรวจสอบความถูกต้องด้านเนื้อหาอัต
ลักษณ์วิถีวัฒนธรรมการแต่งงาน  
 คุณค่าและประโยชน์อันพึงมีจากการวิจัยเอกสาร (documentary research) ฉบับนี้ ขอมอบเป็นเครื่องบูชาแด่คุณ
พระศรีรัตนตรัย บิดา มารดา ครู อาจารย์ และผู้มีพระคุณ  
 

การอ้างอิง 
จุฑาพรรธ์ (จามจุรี) ผดุงชีววิต. (2551). วัฒนธรรม การสื่อสารและอัตลักษณ์. สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ติน ปรัชญพฤทธิ์. (2551). การบริหารการพัฒนา ความหมาย เนื้อหา แนวทาง และปัญหา. สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ ์

มหาวิทยาลยั.  
นิยพรรณ (พลวัฒนะ) วรรณศิร.ิ (2550). มานุษยวิทยาสังคมและวฒันธรรม.เอ็กซเปอร์เน็ท. 
ประเวศ วะสี. (2547). การพัฒนาต้องเอาวัฒนธรรมเป็นตัวตั้ง. (พิมพ์ครั้งท่ี 3). หมอชาวบ้าน.  
พิษณุ บุญนิยม. (2559). คุณธรรมและจริยธรรม สำหรับนักรัฐประศาสนาศาสตร์. คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
 มหาวิทยาลยัราชภฏักำแพงเพชร.  
ยศ สันตสมบัติ และคณะผู้วิจัย. (2547). นิเวศวิทยาชาติพันธุ์ทรัพยากรชีวภาพและสิทธิชุมชน. วิทอินดีไซน์.  
ยิ่งยง เทาประเสริฐ. (บรรณาธิการ). (2549). ตำราการแพทย์และสมนุไพร.วิทยาลัยการแพทย์พื้นบ้านและการแพทย ์
 ทางเลือก มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย.   
ยุกติ มุกดาวิจติร. (2548). อ่าน “วัฒนธรรมชุมชน” วาทศิลป์และการเมืองของชาติพันธ์ุนิพนธ์แนววัฒนธรรมชุมชน.  
 ฟ้าเดียวกัน.  
ยุรารตัน์ พันธุ์ยุรา และคณะ. (2551). หน้าท่ีพลเมือง วัฒนธรรม และการดำเนินชีวิตในสังคม. เอมพันธ์. 
รุ่งคุณ มหาปญัญาวงศ์. (2550). การประยุกต์ใช้มิติทางวัฒนธรรมกบัยุทธศาสตร์ทหารเพื่อการพัฒนา. 
 วิทยานิพนธ์หลักสูตรปรญิญาศิลปศาสตร์ดุษฎีบณัฑติ มหาวิทยาลัยนเรศวร. 
ศิราพร ณ ถลาง. (2552). ทฤษฏีคติชนวิทยา : วิธีวิทยาในการวิเคราะห์ ตำนาน-นิทานพ้ืนบ้าน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
 สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณม์หาวทิยาลัย. 
ศิราพร ณ ถลาง. (2559). มองคติชน เห็นตัวตน ชาติพันธ์ุ. ศูนย์มนษุย์วิทยาสิรินธร. 
ศูนย์มนุษย์วิทยาสิรินธร. (2547). วาทกรรมอัตลักษณ์. โอ.เอส.เริ้นติง้เฮ้าส์. (องค์การมหาชน). 
สำนักงานสภานโยบายการอุดมศกึษา วิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรมแห่งชาติ และสำนักงานคณะกรรมการส่งเสรมิ 
 วิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม. (2562). “ร่าง” นโยบายและยุทธศาสตร์การอุดมศึกษา 
 วิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม พ.ศ.2563-2570 และแผนด้านวิทยาศาสตร์ วิจัย และนวัตกรรม พ.ศ.2563- 
 2565. 
สุขเกษม ขุนทอง. (2557). รูปแบบการพัฒนาชุมชนบนฐานนิเวศวฒันธรรมชุมชน : กรณศีึกษาชุมชนกะเหรี่ยง  
 (ปกาเกอะญอ) อำเภอพบพระ จังหวัดตาก.มหาวิทยาลยัราชภฏักำแพงเพชร. 
สุขเกษม ขุนทอง. (2561). แนวทางการป้องกันพฤติกรรมการเสพยส์ารเสพตดิบนฐานจารตีม้งแบบมสี่วน 
 ร่วมของนักเรียนโรงเรยีนบ้านเจดยี์โคะ อำเภอแม่สอด จังหวัดตาก. มหาวิทยาลยัราชภฏักำแพงเพชร. 
สุภางค์ จันทวานิช. (2559). ทฤษฏีสังคมวิทยา. (พิมพ์ครั้งท่ี 2). สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
อนิวัช แก้วจำนง. (2555). จริยธรรมทางธุรกิจ. นำศลิป์โฆษณา. 
อุทัย ปริญญาสุทธินันท์.  (2561). การพัฒนาชุมชน. สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


