
 

Research Article; Received: 2024-03-19; Revised: 2024-05-16;  Accepted: 2024-05-23. 
 

การสังเคราะห์ความรูร้ะบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะ 
เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา 

A Synthesis of Knowledge on the Management System of 
Well-being Areas and Networks for Developing 

the Quality of Life according to Buddhism 
 

พระมหาเสฏฐวุฒิ วชิรญาโณ (ปาสวน)*1, วุฒินันท์ กันทะเตียน**2 

Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan)1, Wutthinant Kantatian2 
สถาบันพระไตรปิฎกศึกษา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1,  

คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล2 

Tipitaka Studies Institute, Mahachulalongkornrajavidyalaya University1, 

Faculty of Social Sciences and Humanities, Mahidol University2 
First Author, E-mail: setthawut.pas@muc.ac.th* 

Corresponding Author, E-mail: wutthinant.kan@mahidol.ac.th** 
 

บทคัดย่อ  
บทความวิจัยเชิงคุณภาพนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษากระบวนการจัดพ้ืนที่

และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา และ 2) เพ่ือ
สังเคราะห์ความรู้ระบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต
ตามแนวพระพุทธศาสนา โดยศึกษาจากเอกสารเกี่ยวกับพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะที่
เป็นหลักการสากลและหลักการแนวคิดทางพระพุทธศาสนา เอกสารรายงานวิจัย การ
สังเกตการณ์อย่างไม่มีส่วนร่วม และการสนทนากลุ่มกับผู้ให้ข้อมูลส าคัญ จ านวน 18 
รูป/คน ใช้วิธีวิเคราะห์เชิงเนื้อหาโดยใช้ทฤษฎีระบบเป็นกรอบวิเคราะห์  

ผลจากการศึกษามีดังนี้ 1) ปัจจัยน าเข้าที่มีพลัง ได้แก่ บุคลากร 3 ฝ่ายที่
เรียกว่า บ-ว-ร หรือบ้าน วัด ราชการ และส่งผลต่อปัจจัยด้านกระบวนการ คือ ท าให้
การท ากิจกรรมแบบเครือข่ายเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ ได้ผลลัพธ์เชิงนวัตกรรมและ
เชิงกลไกขับเคลื่อนงานต่อไป 2) การสังเคราะห์ความรู้จากการวิจัย พบว่า ได้ความรู้
หลัก คือ เรื่องการพัฒนาพ้ืนที่และเครือข่ายที่สุขภาวะทางกาย จิต สังคม และปัญญาที่
สัมพันธ์กับหลักสัปปายะในพระพุทธศาสนา และได้ความรู้ย่อย 5 เรื่อง ได้แก่ (1) การ



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

396 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

ใช้ทรัพยากรทางพระพุทธศาสนา (2) การใช้เครือข่ายพลังแบบ บ-ว-ร (3) การใช้ทุน
ทางสังคมและวัฒนธรรม (4) มีการเรียนรู้สุขภาวะเชิงบูรณาการ และ (5) ทุกพ้ืนที่มี
ความร่วมมือและมีเป้าหมายร่วมกัน มีข้อเสนอแนะให้สนับสนุนด้านงบประมาณ 
ส่งเสริมความร่วมมือระหว่างคณะสงฆ์ ภาครัฐและชุมชนอย่างต่อเนื่อง  

ค าส าคัญ: การสังเคราะห์ความรู้; ระบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะ; การ
พัฒนาคุณภาพชีวิต; พระพุทธศาสนา 

Abstract  
 This qualitative study aims to 1) study a process of health area 
and network management for development of life quality according to 
Buddhism, and 2) synthesize of knowledge on the management system 
of well-being areas and networks for developing the quality of life 
according to Buddhism. There is based on documents about 
international and Buddhist principles of health area and network 
management and other research, non-participant observation, and a 
focus group discussion with 18 participants. A method of content 
analysis is utilized by using the system theory as an analytical 
framework.  

Findings are as follows: 1)  strong inputs included the three 
parties of personnel from families, Buddhist temples, and government 
agencies, which affected the process. That is, they enabled effective 
network activities, and innovative and mechanical outcomes. 2)  The 
knowledge synthesis shows major knowledge on the development of 
area and network for physical, mental, social, and spiritual well-being. In 
addition, 5-minor knowledge is found on (1) the utilization of Buddhist 
resources, (2) the employment of the power networks from the three 
parties, (3) the use of social and cultural capitals, (4) the integrative 
learning about well-being, and (5) the cooperation and shared goals 
among different areas. It is recommended that funds be allocated to 
promote continuous cooperation between Buddhist monks, public 
sector, and communities.  



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

397 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

Keywords: Synthesis of Knowledge; Management System of Well-being 
Area and Network; Developing the Quality of Life; Buddhism  

บทน า 
 การพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะเป็นแนวคิด นโยบายและแผนยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี 
(พ.ศ. 2561-2580) ประเด็นที่ 13 คือ การเสริมสร้างให้คนไทยมีสุขภาวะที่ดี มุ่งสร้าง
ความรอบรู้ด้านสุขภาวะ การป้องกันและควบคุมปัจจัยเสี่ยงที่คุกคามสุขภาวะ การ
สร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการมีสุขภาวะที่ดี การส่งเสริมให้ชุมชนเป็นฐานในการ
สร้างสุขภาวะที่ดีในทุกพ้ืนที่ซึ่งเป็นประเด็นปฏิบัติการที่ส าคัญเพ่ือสร้างสุขภาวะที่ดี
ให้กับประชาชนทุกช่วงวัย มีประสิทธิภาพ พอเพียง เป็นธรรมและยั่งยืน (ประกาศเรื่อง 
ยุทธศาสตร์ชาติ (พ.ศ. 2561-2580), 2561) และเป็นแนวนโยบายที่องค์การอนามัย
โลก (WHO) ต้องการให้เป็นไปในทิศทางดังกล่าวนั้น เช่น แนวนโยบายที่ต้องการให้
พ้ืนที่เมืองเป็นเมืองสุขภาวะ (Healthy City) ว่า ต้อง “...เป็นเมืองที่ส่งเสริมการสร้าง
และพัฒนาสิ่งแวดล้อมทั้งเชิงกายภาพและเชิงสังคม อีกทั้งเสริมหนุนทรัพยากรที่จะ
ช่วยให้คนในชุมชนได้สนับสนุนกันและกันในการใช้ชีวิตทุกมิติและพัฒนาให้เกิด
ศักยภาพสูงสุดร่วมกัน” (World Health Organization, 2015) มิติหนึ่งของพ้ืนที่สุข
ภาวะที่ใกล้ตัวมากที่สุด ได้แก่ บ้าน ชุมชน และพ้ืนที่ที่เป็นศูนย์กลางชุมชน  เช่น 
โรงเรียน วัด หรือศาสนสถานที่ควรออกแบบพ้ืนที่ให้ตรงกับความต้องการ ได้แก่ พื้นที่
ที่มีกิจกรรมหลากหลาย พื้นที่ปลอดภัย พ้ืนที่เรียนรู้ พ้ืนที่พักผ่อนและพ้ืนที่สีเขียว เป็น
พ้ืนที่ส าหรับพบปะ ท ากิจกรรมร่วมกันเพ่ือส่งเสริมสุขภาพในชุมชน (พนิต ภู่จินดา และ
คณะ, 2564: 39) เพ่ือเสริมหนุนซึ่งกันและกันทั้งพ้ืนที่ระดับเมืองและพ้ืนที่ระดับชุมชน  
 พ้ืนที่สุขภาวะ ได้แก่ วัด หรือศาสนสถานในพระพุทธศาสนาเป็นพ้ืนที่
ศูนย์กลางของชุมชนในยามสุข-ทุกข์ เป็นสถานที่สัปปายะที่พร้อมให้ประชาชนมา
สนทนาธรรม ฟังธรรม แนวคิดของปราชญ์สงฆ์ในประเทศไทยจึงให้ทัศนะไว้ว่า วัดนั้น
นอกจากจะเป็นสถานที่บ าเพ็ญบุญกุศลแล้ว ยังเป็น “สุขศาลา” หรือเป็นโรงพยาบาล
ของชาวบ้าน เพราะพระสงฆ์ในอดีตมักจะมีความรู้ทางแพทย์แผนโบราณ หรือวัดเป็น 
“อนาถนาถสถาน” คือ เป็นที่พ่ึงของคนไม่มีที่พ่ึง ดังจะเห็นได้จากการเกิดอัคคีภัยหรือ
ภัยอ่ืน ๆ ผู้ไร้ที่พ่ึงจึงได้พ่ึงวัด (สมเด็จพระธีรญาณมุนี (ธีร์), 2527: 201) วัดจึงไม่เพียง
แค่มีความหมายเป็นสถานที่ส าหรับอยู่อาศัยของพระสงฆ์สามเณรเพ่ือประกอบกิจวัตร 
หรือการบ าเพ็ญบุญกุศล แต่ยังหมายถึงพ้ืนที่เชิงกิจกรรมทางสังคม และอีกมุมหนึ่งของ
พ้ืนที่ทางศาสนา คือ พ้ืนที่เชิงจิตใจและปัญญาซึ่งอาศัยทรัพยากรทางศาสนา คือ 



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

398 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

พระสงฆ์ที่เป็นบุคลากรขับเคลื่อนมานับแต่อดีต พระสงฆ์มีบทบาทส าคัญในการอบรม
สั่งสอนและให้การศึกษาทั้งแก่พระสงฆ์สามเณรด้วยกันเอง และให้ความรู้ ข้อเสนอแนะ
ด้านการอนุรักษ์ทรัพยากรและสิ่งแวดล้อม การแสดงบทบาทด้านพัฒนาสังคม เช่น 
การให้การดูแลเด็กก าพร้า ส่งเสริมอาชีพและความเป็นอยู่ของคนในชุมชน รวมถึงการ
อบรมปฏิบัติด้านสมาธิวิปัสสนาและอ่ืน ๆ (อ้อมเดือน สดมณี และคณะ, 2551) พ้ืนที่
ทางศาสนา (พุทธ) จึงมี 2 มิติส าคัญ คือ พ้ืนที่เชิงกายภาพ และพ้ืนที่เชิงจิตและปัญญา 
พ้ืนที่ซึ่งพระสงฆ์เข้ามามีบทบาทส าคัญต่อชุมชนและสิ่งแวดล้อม ในขณะเดียวกัน 
บทบาทนี้ยังเป็นบทบาทร่วมที่ทางคณะสงฆ์กับชุมชนและภาคราชการไทยได้พยายาม
ผนึกก าลังท างานในลักษณะพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะผ่านโครงการอ่ืน ๆ ด้วย  
 แม้พระสงฆ์จะมีบทบาทการพัฒนาตามพันธกิจที่เป็นมาตรฐาน 6 ด้านของ
คณะสงฆ์ กล่าวคือ การปกครอง การศาสนศึกษา การเผยแผ่ การสาธารณูปการ 
การศึกษาสงเคราะห์ และการสาธารณสงเคราะห์ แต่ไม่มีบทบาทด้านพัฒนาสุขภาวะ
โดยตรงในพันธกิจเหล่านั้น แม้จะตีความได้ว่า การส่งเสริมด้านสุขภาวะอยู่ในหลักการ
สาธารณสงเคราะห์ เพราะมีนิยามหนึ่งของหลักสาธารณสงเคราะห์ คือ ให้วัดด าเนิน
กิจกรรมเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม และการพัฒนาวัดนั้นควรพัฒนาอย่างต่อเนื่อง พัฒนา
และเชื่อมโยงกิจกรรมของวัดให้สอดคล้องทั้งกับการบริหารงานคณะสงฆ์ สอดคล้องกับ
เศรษฐกิจสั งคมและสิ่ งแวดล้อมปั จจุบั น  (กองพุทธศาสนสถาน ส านั กงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2554) เฉพาะด้านสาธารณสงเคราะห์ ซึ่งมีลักษณะการ
ท างานเชิงรุกหรือท างานแบบมีส่วนร่วมของพระสงฆ์เพ่ือสร้างสาธารณประโยชน์แก่
ชุมชนในรูปแบบต่าง ๆ เช่น ศาลาประชาคม สถานีอนามัย โรงเรียน หรือให้การ
ช่วยเหลือคราวประชาชนประสบภัยพิบัติต่าง ๆ (พระมหาอนุชา สิริวณฺโณ, 2556) วัด
และบุคลากรสงฆ์จึงเป็นแกนกลางในการขับเคลื่อนและประสานประโยชน์เชิงสุขภาวะ
ให้กับชุมชนมาตั้งแต่อดีต ซึ่งนอกจากจะเป็นการปฏิบัติหน้าที่ตามพุทโธวาท คือ ยัง
ประโยชน์สุข ประโยชน์เกื้อกูลแก่มหาชน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 32: 35; 
เล่ม 15 ข้อ 428: 148) พระสงฆ์ยังด ารงตนในฐานะเป็นที่พ่ึงของสังคมในยามล าบาก
หรือเดือดร้อน ต้องแสดงบทบาทการเป็นที่พ่ึงพาอาศัยกันและกันในฐานะบรรพชิตและ
คฤหัสถ์ซึ่งเป็นเรื่องที่พระตถาคตทรงสรรเสริญ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 
287: 293; เล่ม 18 ข้อ 621: 354)  
 จากหลักการและเหตุผลดังกล่าว จึงสังเกตได้ว่า ระบบการจัดการพ้ืนที่และ
เครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา มีความเกี่ยวข้อง
และเชื่อมโยงกับบุคลากรสงฆ์ ประชาชนในชุมชน บุคลากรของภาครัฐระดับท้องถิ่น 



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

399 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

และมีพ้ืนที่รองรับหลายรูปแบบ เช่น ศาสนสถาน สถานศึกษา และพ้ืนที่ทางสังคมที่
ต้องมีการท างานอย่างมีส่วนร่วมที่ท างานบนพ้ืนฐานของหลักการแนวคิดทั่วไปและ
หลักการแนวคิดทางพระพุทธศาสนา การด าเนินการของโครงการวิจัยนอกจากจะ
สะท้อนถึงประโยชน์ที่พึงได้แล้ว ยังเป็นการด าเนินงานที่มีคณะสงฆ์เข้ามามีส่วนร่วมกับ
ภาครัฐอย่างน่าสนใจ และเป็นไปในทิศทางการพัฒนาตามแผนยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี 
ในประเด็นที่ 13 ดังกล่าวแล้ว เมื่อมีการด าเนินการเชิงพ้ืนที่ของโครงการพัฒนาระบบ
การจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายองค์กรสุ ขภาวะตามแนวพระพุทธศาสนา โดย
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยร่วมกับส านักงานกองทุนสนับสนุนการสร้าง
เสริมสุขภาพ (สสส.) ในท างานในพ้ืนที่ทั้ง 10 พ้ืนที่ของโครงการวิจัยหลัก จึงควรมี
การศึกษาถึงแนวปฏิบัติที่ดีเพ่ือวิเคราะห์และสังเคราะห์องค์ความรู้เชิงระบบเพ่ือให้
เกิดผลต่อเนื่องหรือขยายผลเพื่อพัฒนาให้เป็นไปตามเป้าหมายของโครงการวิจัยต่อไป  

วัตถุประสงค์การวิจัย  
 1. เพ่ือศึกษากระบวนการจัดพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา  

2. เพ่ือสังเคราะห์ความรู้ระบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือ
พัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนว พระพุทธศาสนา  

ระเบียบวิธีวิจัย  
 การศึกษาครั้งนี้ใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เพ่ือให้
เหมาะสมกับบริบทของโครงการวิจัยหลักที่เน้นการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะ
เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา โดยวางแบบแผนการวิจัย ดังนี้  

1) การศึกษาจากเอกสาร (Documentary Research) จากเอกสารที่
เกี่ยวข้องกับการจัดการพ้ืนที่สุขภาวะและเครือข่ายสุขภาวะที่เป็นหลักการแนวคิด
สากล และหลักการแนวคิดทางพระพุทธศาสนา โดยมีฐานข้อมูลส าคัญ ได้แก่ รายงาน
วิจัยของโครงการหลัก  

2) การศึกษาจากข้อมูลภาคสนาม (Field Study) ใช้วิธีสังเกตการณ์อย่าง
ไม่มีส่วนร่วม (Non-participant Observation) ในพ้ืนที่จริงและสังเกตผ่านการใช้
ระบบออนไลน์และใช้กิจกรรมสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) ประกอบการ
วิเคราะห์สังเคราะห์ เครื่องมือวิจัยประกอบด้วยแบบสนทนากลุ่มตามกรอบแนวคิด
ทฤษฎีระบบ ซึ่งผ่านการตรวจสอบจากผู้ทรงคุณวุฒิ จ านวน 3 รปู/คน แล้วจึงน าไปใช้
กับผู้มีส่วนร่วมในโครงการวิจัย จ านวน 18 รูป/คน  ซึ่งกลุ่มผู้ ให้ข้อมูลดังกล่าว 



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

400 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

คณะวิจัยได้เลือกแบบง่ายจากผู้แทนใน 10 จังหวัด ซึ่งมีบทบาทโดยตรงกับการท างาน
วิจัยพ้ืนที่และสามารถให้ข้อมูลเพียงพอจากการสะท้อนข้อสรุปและภาพรวมของ
โครงการวิจัยในแต่ละจังหวัดตามกรอบค าถามการสนทนากลุ่ม โดยโครงการวิจัยนี้
ได้รับใบรับรองจริยธรรมการวิจัยของข้อเสนอการวิจัย จากคณะกรรมการจริยธรรม          
การวิจัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หมายเลขใบรับรอง ว.14/2567 
ลงวันที่ 10 กุมภาพันธ์ พ.ศ. 2567 

3) การวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูล คณะวิจัยได้วิเคราะห์ตามกรอบ
แนวคิดทฤษฎีระบบที่น ามาประยุกต์ในงานวิจัยนี้ โดยมีองค์ประกอบหลัก 3 ขั้นตอน 
ได้แก่ ปัจจัยน าเข้า ปัจจัยเปลี่ยนแปลงที่เกิดจากกระบวนการ และผลลัพธ์จากการ
ด าเนินการตามแนวคิดของคริสตินา เมล, เจคลีน เพลส์ และแฟรนเชสโก โพลิซี 
(Mele, et al., 2010) และแนวคิดของแพตตันและแม็กแมน (Patton & McMahon, 
2014) เพ่ือวิเคราะห์ทรัพยากรพ้ืนฐาน ระบบการด าเนินการ ผลลัพธ์และข้อมูล
ป้อนกลับ ประกอบการสนทนากลุ่ม ใช้หลักความเป็นอัตวิสัย การอธิบายความรู้ 
ตีความตามสภาพจริงแล้วสร้างข้อสรุปแบบอุปนัย (Analytic Induction) เพ่ือสร้าง
ข้อสรุปและสังเคราะห์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย  

ผลการวิจัย  
 1. กระบวนการจัดพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตาม
แนวพระพุทธศาสนา 10 จังหวัดตัวอย่างในประเทศไทย (เชียงราย เชียงใหม่ ล าปาง 
พิจิตร นครสวรรค์ ศรีสะเกษ ขอนแก่น ภูเก็ต พังงา กรุงเทพมหานคร) เมื่อวิเคราะห์
ด้วยทฤษฎีเชิงระบบแล้วสามารถสรุปเป็นผลการวิจัยได้ ดังนี้  

1.1 ด้านปัจจัยน าเข้า  
1) เชียงราย โครงการใช้พ้ืนที่หลัก ได้แก่ โรงเรียนบ้านแสนเจริญ มี

ผู้ใหญ่บ้านซึ่งเป็นขุมพลังและแม่แรงที่ส าคัญ ผู้อ านวยการโรงเรียนและนักเรียน  
2) เชียงใหม่และเชียงราย มีปัจจัยน าเข้าด้านทรัพยากรบุคคล ได้แก่ 

พระธรรมจาริกและเยาวชนบนพ้ืนที่สูง ประกอบด้วย (1) กะเหรี่ยงสะกอ (2) กะเหรี่ยง
โปว์ (3) ลัวะ (4) ดาราอ้ัง-ปะหล่อง  

3) ล าปาง ใช้พ้ืนที่หลัก คือ วิทยาลัยสงฆ์ล าปาง และพ้ืนที่ร่วม คือ 
ชุมชน ผู้ร่วมวิจัยทั้งฝ่ายบรรพชิตและคฤหัสถ์ อาสาสมัครสาธารณสุขหมู่บ้าน (อสม.) 
เจ้าหน้าที่องค์การบริหารส่วนจังหวัด เทศบาล รวมถึงครูพระสอนศีลธรรม  



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

401 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

4) พิจิตร ใช้พ้ืนที่ศูนย์กุฏิชีวาภิบาล สวนพระโพธิสัตว์วัดทับคล้อ ผู้
ร่วมวิจัยที่ส าคัญ ได้แก่ กลุ่มพระคิลานุปัฏฐาก และพระสงฆ์จิตอาสา  

5) นครสวรรค์ เป็นการวิจัยโดยผนวก 2 พ้ืนที่ ได้แก่ พ้ืนที่จังหวัด
ล าพูนและนครสวรรค์ โดยจังหวัดล าพูนใช้พ้ืนที่ต าบลบ้านธิ วัดพระธาตุดอยเวียง 
อ าเภอเมือง จังหวัดล าพูน และพ้ืนที่ จังหวัดนครสวรรค์ ใช้ พ้ืนที่วัดหนองม่วง มี
ทรัพยากรบุคคล 3 ฝ่ายหลัก ที่ เรียกว่า บ -ว-ร ได้แก่ (1) พระสงฆ์ (2) องค์กร 
หน่วยงานราชการที่เก่ียวข้อง และ (3) ผู้สูงอายุใน 2 จังหวัดดังกล่าวแล้ว  

6) ศรีสะเกษ ใช้พ้ืนที่ โรงเรียนพระปริยัติธรรมเกียรติแก้ววิทยา 
อ าเภอศรีรัตนะ มีผู้ร่วมวิจัยประกอบด้วย 3 ฝ่ายส าคัญ ได้แก่ พระสงฆ์ปกครอง 
พระสงฆ์ฝ่ายการศึกษา และบุคลากรฝ่ายสาธารณสุข เพ่ือพัฒนาโรงเรียนให้เป็น
โรงเรียนสุขภาวะ 5 ส  

7) ขอนแก่น ใช้ พ้ืนที่ชุมชนที่มีผู้ป่วยและผู้สูงอายุติดเตียงเป็น
เป้าหมาย มีคณะสงฆ์ เจ้าหน้าที่โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพต าบล (รพ.สต.) ผู้แทน
สาธารณสุขจังหวัด ผู้แทนองค์การบริหารส่วนต าบล เจ้าหน้าที่สถานีต ารวจที่ผนึกและ
ประสานความร่วมมือแบบพลัง บ-ว-ร  

8) ภูเก็ต ใช้พ้ืนที่วัดกะทู้  อ าเภอกระทู้  และชุมชนเป็นเป้าหมาย มี
พระสงฆ์ ผู้บริหารสถานศึกษาหรือโรงเรียน สาธารณสุขอ าเภอ รวมถึงเจ้าหน้าที่ต ารวจ 
จากสถานีต ารวจ (สน.กระทู้) รวมถึงเยาวชนในพ้ืนที่เพ่ือยกระดับสุขภาพเยาวชนให้
ห่างไกลจากปัญหาสิ่งเสพติด โดยเฉพาะปัญหาน้ ากระท่อมและอ่ืน ๆ  

9) พังงา ใช้พ้ืนที่วัดบางครั่ง อ าเภอคุระบุรี จังหวัดพังงา มีพระสงฆ์ 
คณะสงฆ์อ าเภอกระทู้ บุคลากรด้านสาธารณสุข เจ้าหน้าที่อาสาสมัครสาธารณสุข
หมู่บ้าน (อสม.) รวมถึงคณะครู นักเรียน ทั้งโรงเรียนบางครั่ง และโรงเรียนบ้านทุ่ง
ละออ  

10) กรุงเทพมหานคร ใช้พ้ืนที่ คือ สถานศึกษา รวม 3 แห่ง ได้แก่ 
โรงเรียนวัดยานนาวา โรงเรียนวัดดอน และโรงเรียนสตรีศรีสุริโยทัย มีพระสงฆ์เป็น
กระบวนกรและผู้น า ครู นักเรียนรุ่นพ่ีรุ่นน้อง มีเป้าหมาย คือ การพัฒนาสุขภาวะใน
เด็กและเยาวชนในเขตเมือง  

1.2 ด้านกระบวนการ  
1) เชียงราย ท ากิจกรรมปลูกผักวิถีพุทธ การตรวจสุขภาพนักเรียน 

กิจกรรมพุทธจิตอาสาส าหรับเด็กและเยาวชน มีพระสงฆ์เป็นผู้น าเชิงกระบวนกร  



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

402 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

2) เชียงใหม่-เชียงราย ท ากิจกรรมตั้งแต่การอบรมเชิงปฏิบัติการ เป็น
เวลา 1 คืน 2 วัน เพ่ือระดมสมองและความคิดเห็นเชิงสร้างสรรค์มีวิทยากรกระบวนกร
เป็นผู้กระตุ้นเร้าและชี้แนวทางและการคิดออกแบบผลงานของโครงการ ซึ่งได้ข้อสรุป
ของโครงการ คือ พัฒนาผลิตภัณฑ์กาแฟภายใต้แบรนด์ “จาริกาโน่”  

3) ล าปาง มีการด าเนินกิจกรรมพัฒนาพ้ืนที่กายภาพบริเวณวิทยาลัย
สงฆ์โดยมีสระน้ าเป็นแลนด์มารก์ (Landmark) กิจกรรมเครือข่ายที่เรียกว่า ธรรมะใน
สวน บริเวณ “กาดนั่งก้อม” ในช่วง “ธรรมะในสวน”  

4) พิจิตร ใช้กิจกรรมอบรมเชิงปฏิบัติการและการปฏิบัติจริง เริ่ม
ตั้งแต่การเข้าร่วมอบรมเชิงปฏิบัติการอย่างต่อเนื่องทั้งส่วนกลางและกลับไปพัฒนา
อบรมเพ่ิมเติมในพ้ืนที่  โดยมี เจ้าคณะจังหวัดพิจิตรเป็นผู้สนับสนุนส่งเสริมใน
กระบวนการท างานเชิงจิตวิทยาให้ค าปรึกษาเชิงพุทธ  

5) นครสวรรค์ ใช้กิจกรรมเชิงศิลปวัฒนธรรมพ้ืนถิ่นที่เหมาะสมกับ
การเสริมสร้างสุขภาวะ จ านวน 6 ชุด ได้แก่ 1) ฟ้อนลื้อ จากกลุ่มไทลื้อต าบลบ้านธิ (2) 
ฟ้อนยอง จากกลุ่มไทยองต าบลบ้านธิ (3) ฟ้อนเล็บ จากกลุ่มไทญวนต าบลบ้านธิ และ 
(4) การบริหารชุดป้องกันพลัดตกหกล้ม 8 ท่า จากกลุ่มโรงเรียนผู้สูงอายุ สามไตบ้านธิ
วิทยา (5) เต้นก าร าเคียว จากกลุ่มชมรมเพลงพ้ืนที่บ้านวัดหนองม่วง และ (6) กิจกรรม
กายบริหาร (สาละวันร าวง) รวมเป็น 6 ชุดกิจกรรม โดย 4 ชุดแรกเป็นกิจกรรมของ
จังหวัดล าพูน 2 ชุดหลังเป็นกิจกรรมของจังหวัดนครสวรรค์  

6) ศรีสะเกษ คณะวิจัยและผู้ร่วมวิจัยได้ท าการส ารวจ 2 ระยะ แล้ว
ออกแบบกิจกรรมเพ่ือพัฒนาคู่มือมาตรฐานส าหรับโรงเรียนพระปริยัติธรรมสุขภาวะ              
5 ส  

7) ขอนแก่น มีการจัดและด าเนินกิจกรรมหลักส าคัญ คือ เยี่ยมบ้าน
พลังบวก ซึ่งด าเนินการภายใต้แนวคิด “ป่วยกายไปหาหมอ ป่วยใจมาหาพระ แต่หาก
ป่วยทั้งกายและใจ พระ หมอ และอาสาจะลงไปหา” มีกิจกรรมผูกไมตรีระหว่างชุมชน 
โดยการประกอบอาหารและน าไปรับประทานร่วมกัน แม้เป็นกิจกรรมเล็กน้อย แต่
ส่งผลทางความรู้สึกเป็นมิตรไมตรีต่อกันและกัน  

8) ภูเก็ต ใช้กิจกรรมเชิงบูรณาการโดยใช้วัดเป็นศูนย์กลางร่วมกับภาคี 
เช่น ชมรมทู บี นัมเบอร์วัน กิจกรรมการให้ความรู้ เพ่ือปรับวิธีคิด ปรับมุมมองการใช้
ชีวิต โดยสอดแทรกหลักธรรมก ากับ มีบุคลากรที่เป็นวิทยากรร่วม คือ นักจิตวิทยาที่ให้
ค าปรึกษาเพ่ือให้เด็กและเยาวชนปรับปรุง แก้ไขและค้นหาตัวตน มีการใช้พื้นที่ผ่านการ
เรียนรู้พืชสมุนไพร โดยวิทยากรเชี่ยวชาญที่จะให้ความรู้เรื่องการใช้ พืชสมุนไพรอย่าง



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

403 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

ถูกวิธี เช่น น้ ากระท่อม ที่ควรใช้ในปริมาณใดจึงเป็นประโยชน์ ปริมาณเท่าใดจึงจะเป็น
โทษ  

9) พังงา ใช้กิจกรรมเชิงความรู้และการแลกเปลี่ยนความรู้เรื่องพืช
สมุนไพรพ้ืนถิ่น และร่วมถอดบทเรียนเพ่ือสร้างประโยชน์ทั้งในเชิงสุขภาพท าให้เกิด
แนวคิดเชิงบวก สร้างสรรค์ โดยคิดเห็นร่วมกันที่จะแปรรูปพืชสมุนไพรให้เป็นผลิตภัณฑ์
ชุมชน  

10) กรุงเทพมหานคร ใช้กิจกรรมเชิงศิลปะเป็นฐานเสริมสร้าง
ความสุขภาวะทางกาย จิต สังคมและปัญญา ได้แก่ (1) กิจกรรมปั้นดิน ปั้นธรรม (2) 
กิจกรรมส่องกระจกเงา (3) กิจกรรมส่งสารสื่อสาร การปั้นดินปั้นธรรม สะท้อนจิตที่สุข
และทุกข์ผ่านใบหน้าของรูปที่ปั้น และการเสียสละแบ่งปันสีเพ่ือให้ดินมีหลากหลายสี
จากรุ่นพ่ีรุ่นน้อง กิจกรรมส่งกระจก สะท้อนการย้อนมองตนเอง เฟ้นหาความคิดที่
ถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิ และกิจกรรมส่งสารสื่อสาร สะท้อนการรับและเสพข่าวสารอย่าง
มีสติ มีวิจารณญาณแยกแยะ โดยมีรุ่นพ่ี คุณครูเป็นผู้คอยให้ค าปรึกษาและดูแลขณะ
การด าเนินกิจกรรมจึงเน้นผลด้านจิตใจ ด้านการปฏิสัมพันธ์ทางสังคมและปัญญาตื่นรู้
ในตัวตน  

1.3 ด้านผลลัพธ์  
1) เชียงราย แสดงผลในมิติการใช้ประโยชน์จากการวิจัยได้อย่างเป็น

รูปธรรม ทั้งสุขภาวะทางกาย คือ การท าแปลงผักสวนครัววิถีพุทธเพ่ือส่งเสริมรายได้
และด้านโภชนาการ การท าให้พ้ืนที่ในสถานศึกษา ส านักสงฆ์ในชุมชนให้สะอาด น่าอยู่ 
น่ามอง  

2) เชียงราย-เชียงใหม่ โครงการในระยะแรกเชิงนวัตกรรม กล่าวคือ 
สามารถคิดและออกแบบเชิงนวัตกรรม คือ ผลิตกาแฟแบรนด์ “จาริกาโน่”  

3) ล าปาง โครงการสามารถพัฒนาพ้ืนที่สัปปายะของวิทยาลัยสงฆ์
เพ่ิมขึ้น บุคลากรในวิทยาลัยสงฆ์สามามารถเปิดพ้ืนที่สุขภาวะทางจิตและปัญญาผ่าน
กิจกรรมธรรมะในสวน ผ่านเทคนิควิธีแบบ “กาดนั่งก้อม” อีกทั้งกิจกรรมนี้ยังได้ขยาย
ผลไปสู่ชุมชนอ่ืนด้วย  

4) พิจิตร โครงการมีความเห็นพ้องกันว่า เป็นจุดเริ่มต้นที่ดีที่มีความ
เป็นรูปธรรมที่ต่างจากเดิม เป็นผลเชิงนวัตกรรมสังคมในแง่ที่ท าให้เกิดแนวคิดและการ
ให้ค าปรึกษาอย่างมีเครื่องมือเชิงจิตวิทยา ส่วนการปรับวิธีให้ค าปรึกษา เทคนิคอ่ืน  ๆ 
ยังจ าเป็นต้องอาศัยระยะเวลาและกรณีศึกษาเพ่ิมเติม และในระยะต่อไปอาจขยายผล



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

404 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

ไปถึงประชาชนกลุ่มอ่ืน ๆ เช่น ผู้ป่วยในโรงพยาล ซึ่งได้ผลทั้งมิติใช้ประโยชน์และการ
ขับเคลื่อนต่อไป  

5) นครสวรรค์ ผลลัพธ์ของโครงการสะท้อนออกมาทั้ง 2 มิติ ได้แก่ 
ผลลัพธ์มิติ ใช้ประโยชน์ คือ  ผู้สู งอายุมีสุขภาวะองค์รวมทั้งด้านกาย ใจ สังคม 
ความสามารถในการดูแลตนเอง และผลลัพธ์มิติกลไกขับเคลื่อนให้เกิดเครื อข่ายการ
แลกเปลี่ยน และสะท้อนอัตลักษณ์พ้ืนถิ่นเป็นการสร้างพ้ืนที่ความมั่นใจในตนเอง และ
ธ ารงคุณค่าด้านศิลปวัฒนธรรมของพ้ืนถิ่นได้อย่างลงตัว  

6) ศรีสะเกษ โครงการได้พัฒนาคู่มือมาตรฐานโรงเรียนพระปริยัติ
ธรรมสุขภาวะ 5 ส ขึ้นมา 1 ชุด เพ่ือเป็นโครงการต้นแบบในการพัฒนาในระยะต่อไป 
และท าความเข้าใจร่วมกับโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษาในจังหวัดศรีสะ
เกษ  

7) ขอนแก่น ผลตอบรับที่ส าคัญ  คือ การได้กิจกรรมพลังบวกที่
สามารถประสานพลังของแต่ละฝ่ายทั้งที่เป็นพระคิลานุปัฏฐาก เจ้าหน้าที่ รพ.สต. อสม. 
เป็นผลลัพธ์ทั้งมิติใช้ประโยชน์และกลไกขับเคลื่อนในชุมชนต่อไป  

8) ภูเก็ต โครงการสะท้อนว่า เด็กและเยาวชนสามารถปรับพฤติกรรม 
มี “จิตอาสา” เพ่ิมขึ้น แสดงออกให้เห็นผ่านกิจกรรมของวัดและชุมชน โดยการอาสา
เป็นบริกร เป็นพิธีกร เกิดการเปลี่ยนแปลงภายในในทางที่ดีขึ้น มีข้อสังเกตว่า  การ
ท างานในลักษณะจิตอาสาของพระสงฆ์ในพ้ืนที่ ยังมีจ านวนน้อยอยู่ แต่มีแนวโน้มที่ดี
ขึ้นเพราะมีพระสงฆ์หลายรูปที่เห็นการท ากิจกรรมต่าง ๆ แล้วมีความสนใจที่จะร่วมมือ
ในอนาคตต่อไป  

9) พังงา ผลจากโครงการ ท าให้เกิดเวทีเสวนาแลกเปลี่ยนกลับได้
ประโยชน์อย่างมาก โดยเฉพาะการปรับวิธีคิดและมุมมองการใช้ประโยชน์จากพืช
สมุนไพรให้คุ้มค่าและยังแสวงหาโอกาสการพัฒนาให้เป็นผลิตภัณฑ์ชุมชนเพ่ือสร้าง
มูลค่าหรือรายได้ให้กับชุมชน ซึ่งเป็นผลลัพธ์เชิงกลไกขับเคลื่อนเป็นหลัก  

10) กรุงเทพมหานคร ผลตอบรับ คือ ได้เห็นเด็กและเยาวชนมี
ความสุขผ่านกิจกรรมต่าง ๆ เป็นกิจกรรมที่เดินมาถูกทาง แต่ยังไม่สุดทางหรือยัง
ต้องการท าอย่างต่อเนื่อง ได้เห็นถึงสุขภาวะเด็กและเยาวชนในเขตเมืองที่มีสิ่งแวดล้อม
ปะทะกับสุขภาวะทางจิตและสังคม ได้เห็นทักษะทางสังคมเพ่ิมขึ้น การแสดงออกถึง
ความสุขระหว่างการท ากิจกรรมร่วมกันของรุ่นพี่รุ่นน้องโดยมีวิทยากรกระบวนกรที่เป็น
พระสงฆ์และครูพี่เลี้ยงก ากับดูแล  



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

405 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

เมื่อสรุปจากการวิเคราะห์และสังเคราะห์ โครงการวิจัยได้บรรลุเป้าหมาย 
คือ การส่งเสริมพ้ืนที่สุขภาวะทั้ง 4 ด้าน แต่มีความต่างเฉพาะรายพ้ืนที่บางพ้ืนที่ที่การ
พัฒนาสุขภาวะไม่โดดเด่นหรือครบถ้วนทั้ง 4 ด้าน ดังรายละเอียดตามตารางต่อไปนี้  

 

จังหวัดที ่
พ้ืนที่พัฒนาสุขภาวะใน

โครงการ 

สุขภาวะ 4 ด้าน 
สุขภาวะ
ทางกาย 

สุขภาวะ
ทางจิต 

สุขภาวะ
ทางสังคม 

สุขภาวะ
ทางปัญญา 

1 เชียงราย √ √ √ √ 
2 เชียงใหม่ - √ √ √ 
3 ล าปาง √ √ √ √ 
4 พิจิตร - √ - √ 
5 นครสวรรค ์ √ √ √ √ 
6 ขอนแก่น √ √ √ √ 
7 ศรีสะเกษ √ - √ - 
8 ภูเก็ต - √ √ √ 
9 พังงา - √ √ √ 
10 กรุงเทพมหานคร - √ √ √ 

ตาราง 1 แสดงการพัฒนาพ้ืนท่ีสุขภาวะใน 10 จังหวัด  
 

จากการพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะทั้ง 10 พ้ืนที่ ท าให้พบว่า มีความรู้เรื่องสุข
ภาวะทั้ง 4 ด้าน แฝงฝังอยู่กับการท ากิจกรรมในโครงการในแต่ละพ้ืนที่แตกต่างกันไป 
ประกอบกับหลักการแนวคิดด้านสุขภาวะในพระพุทธศาสนา อีกทั้งความรู้ด้านสุข
ภาวะทั้ง 4 นั้น ยังถูกออกแบบให้เกิดกิจกรรมต่าง ๆ ภายใต้กรอบแนวคิดเชิงระบบ 
กลายเป็นความรู้ย่อย ๆ อีกชุดหนึ่งที่ท าให้การพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะเป็นไปตามบริบท
ของจังหวัดนั้น ๆ องค์ประกอบย่อยที่หนุนเสริมให้การท ากิจกรรมในพ้ืนที่ต่าง  ๆ 
ขับเคลื่อนไปได้ ได้แก่ 1) ทรัพยากรทางพระพุทธศาสนา 2) เครือข่ายพลังแบบ บ-ว-ร 
3) ทุนทางสังคมและวัฒนธรรม 4) การเรียนรู้สุขภาวะเชิงบูรณาการ และ 5) ความ
ร่วมมือและมีเป้าหมายร่วมกัน ซึ่งหนุนท าให้เกิดการส่งเสริมสุขภาวะทางกาย จิต 
สังคมและปัญญาข้ึนมา  

2. สังเคราะห์ความรู้ระบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา  



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

406 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

เมื่อสังเคราะห์เป็นชุดความรู้จากการปฏิบัติการวิจัยพ้ืนที่ทั้ง 10 ได้ชุดความรู้ 
2 ชุด คือ 1) ชุดความรู้หลัก 1 เรื่อง และ 2) ชุดความรู้ย่อย 5 เรื่อง ชุดความรู้หลัก ได้
ชุดความรู้ 1 เรื่อง คือ ความรู้เรื่องการพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะทางกาย จิต สังคมและ
ปัญญา ซึ่งสัมพันธ์กับแนวคิดเรื่องสัปปายะในพระพุทธศาสนาที่อาศัยกัลยาณมิตรเป็น
ฐานหนุนที่โดดเด่น ให้ความส าคัญสุขภาวะด้านในจิตใจและปัญญา ส่วนแนวคิดสุข
ภาวะสากล โดดเด่น ในแง่การพัฒ นาพ้ืนที่ เชิ งกายภาพ  เป็ น พ้ืนที่ กิ จกรรม
กระฉับกระเฉง (Active Zone) หรือพ้ืนที่รองรับกิจกรรมเชิงกายภาพ และพ้ืนที่
กิจกรรมสงบหรือพ้ืนที่ผ่อนคลาย (Passive Zone) ส าหรับชุดความรู้ย่อย 5 เรื่อง 
ได้แก่ 1) ความรู้ด้านการใช้แนวคิดทางพระพุทธศาสนาดึงศักยภาพ ซึ่งการดึงศักยภาพ
ในที่นี้หมายถึง ผู้ร่วมวิจัยในพ้ืนที่ได้ให้ความส าคัญต่อพระพุทธศาสนาผ่านบุคลากรสงฆ์ 
เป็นต้นแล้วพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะในมิติต่าง ๆ อย่างน่าพอใจ โดยเฉพาะพระพุทธศาสนา
ที่ในงานวิจัยนี้จัดเป็นองค์ประกอบย่อยไว้ ได้แก่ (1) ศาสนธรรม (2) ศาสนบุคคล (3) 
ศาสนสถาน (4) ศาสนพิธี (5) สาธารณสงเคราะห์ 2) ความรู้เรื่องการจัดการหรือการมี
ภาคีเครือข่ายพลังแบบ บ-ว-ร มีองค์ประกอบย่อย คือ (1) ชุมชน เยาวชน (2) สถาบัน
สงฆ์ (3) หน่วยงานราชการ 3) ความรู้ด้านการใช้ทุนทางสังคมและวัฒนธรรมพ้ืนถิ่น มี
องค์ประกอบย่อย คือ (1) การรวมกลุ่มชุมชน (2) มีจิตอาสา (3) มีภูมิปัญญาด้านศิลปะ
พ้ืนถิ่น (4) พืชสมุนไพรพ้ืนถิ่น 4) ความรู้ด้านการเรียนรู้พ้ืนที่สุขภาวะเชิงบูรณาการ มี
องค์ประกอบย่อย คือ (1) แนวคิดด้านพ้ืนที่สุขภาวะและองค์กรเครือข่ายสุขภาวะตาม
แนวพุทธศาสนา (2) แนวคิดการให้ค าปรึกษา (3) แนวคิด หลักการด้านสาธารณสุข 
และ 5) ความรู้ด้านการให้ความร่วมมือและมีเป้าหมายร่วมกัน มีองค์ประกอบย่อย คือ 
(1) มีข้อตกลง และ (2) มีเป้าหมายร่วมกัน  

อภิปรายผล  
 1. ผลจากกระบวนการจัดพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต
ตามแนวพระพุทธศาสนา (คุณภาพชีวิตด้านกาย จิต สังคมและปัญญา)  

1.1 ผลจากกระบวนจัดพ้ืนที่และเครือข่ายที่ส่งเสริมสุขภาวะทางกายและ
สังคม ผลจากการพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะมีหลายลักษณะในแต่ละพ้ืนที่ เช่น กิจกรรมการ
ปลูกผักสวนครัววิถีพุทธ กิจกรรมพุทธจิตอาสา การให้บริการตรวจสุขภาพ การ
เพาะปลูกเมล็ดกาแฟของจังหวัดเชียงใหม่-เชียงราย ให้ผลเชิงสุขภาพกาย สุขภาพทาง
สังคม หรือแม้กระทั่งการแปรเป็นรายได้และสะท้อนระบบคุณค่าการอยู่ร่วมกันใน
สังคมเดียวกัน ซึ่งเป็นการสร้างปัจจัยพ้ืนฐานส าหรับการด ารงชีวิต สอดรับกับผล



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

407 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

การศึกษาของพระมหาสุทิตย์ อาภากโร และคณะ (2558: 252-253) ที่เสนอว่า ตัว
บ่งชี้การมีสิ่งจ าเป็นพ้ืนฐานการด ารงชีวิตอย่างพอเพียง และเข้ากับองค์ประกอบตัวชี้วัด
และการสร้างตัวชี้วัดความสุขตามหลักพระพุทธศาสนาที่ครอบคลุม 4 ด้าน เช่น ด้าน
กาย เกณฑ์ชี้วัดที่ส าคัญ คือ การมีร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์ ที่อยู่อาศัยสะอาด ได้อาหาร
สะอาดและถูกหลักอนามัย ส่วนสุขภาวะทางสังคม เกณฑ์บ่งชี้ส าคัญ  คือ การมี
สิ่งแวดล้อมทางสังคมที่ดี มีคุณธรรม จริยธรรม การจัดการเพ่ือความสุขเจริญของ
บุคคลในสังคม ซึ่งเป็นตัวบ่งชี้ที่แสดงให้เห็นถึงความเข้มแข็งของชุมชนและสังคม และ
ยังสอดคล้องกับการศึกษาของส าราญ ทิพย์บรรพต (2564) ที่เสนอไว้ว่า การท าให้
ชุมชนเข้มแข็งสามารถแสดงออกถึง 3 กระบวนการ คือ 1) ท าให้พออยู่พอกินด้าน
เศรษฐกิจ ซึ่งเป็นขั้นพ้ืนฐาน 2) ท าให้กินดีอยู่ดี ชีวิตมีสุขด้านสุขภาพ ซึ่งเป็นขั้น
ก้าวหน้า และ 3) ท าให้อยู่ได้อย่างพอเพียง หรือการศึกษาของเริงวิชญ์ นิลโคตร และ
คณะ (2564: 53-69) พบว่า การประยุกต์ใช้ศาสตร์พระราชาเพ่ิมเสริมพลังอ านาจสุข
ภาวะชุมชนที่มีนัยส าคัญของชุมชนอย่างแรก คือ “ความอยู่ดีกินดี” ส่วนพ้ืนที่จังหวัด
ล าปาง ณ วิทยาลัยสงฆ์ล าปาง ที่สามารถพัฒนาพ้ืนที่เชิงกายภาพให้ใช้ประโยชน์
ร่วมกัน (Co-working Space) การพัฒนาพ้ืนที่โรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญ
ศึกษาให้เป็นโรงเรียนสุขภาวะ 5 ส ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดหลักทางพระพุทธศาสนาว่า
ด้วยเรื่องการจัดพ้ืนที่สัปปายะ ส่วนผลจากกิจกรรมสุขภาวะผู้สูงอายุที่จังหวัด
นครสวรรค์และล าพูนโดยใช้ศิลปะเป็นแนวทางดูแลผู้สูงอายุ ท าให้ผู้สูงอายุมีโอกาส
แสดงความสามารถของตนเองออกมาและมีความภาคภูมิใจในตนเองนั้นสอดคล้องกับ
การศึกษาของพนัส ต้องการพานิช (2563: 91-106) ที่เห็นว่า แนวทางการพัฒนาสุข
ภาวะของผู้สูงอายุผ่านศาสตร์ทางดนตรี การร้อง เล่น เต้นและการเคลื่อนไหว เป็นการ
บริหารร่างกาย เสริมสร้างความสุขทางจิตใจและการชะลอการเสื่อมสภาพของร่างกาย 
และได้มิติทักษะเชิงสังคม เช่นเดียวกันกับการพัฒนาพื้นที่จังหวัดขอนแก่นที่ใช้กิจกรรม
ส่งเสริมสุขภาวะผู้สูงอายุที่เน้นกลุ่มผู้สูงอายุติดเตียง (Bed Bound) ท าให้เกิดพลัง
ความร่วมมือกับเครือข่ายต่าง ๆ และส่งผลให้ผู้สูงอายุติดเตียงไม่รู้สึกเปล่าเปลี่ยวเมื่อ
ผู้สูงอายุรู้สึกถึงการมีปฏิสัมพันธ์ทางสังคม สอดคล้องกับการศึกษาของพระครูเกษม
อรรถากร และสุเทพ เชื้อสมุทร (2564: 691-702) ที่พบว่า การเข้ามามีส่วนร่วมดูแล
ของภาคประชาสังคมมีส่วนส าคัญที่จะส่งเสริมความผูกพันและปฏิสัมพันธ์ต่อกันและ
กัน ส าหรับกิจกรรมการประกอบอาหารแล้วมารับประทานร่วมกันอันเป็นวิถีที่สอดรับ
กับการอยู่ร่วมกันของคนอีสาน นับเป็นบรรทัดฐานความร่วมมือและสังคมที่มีนัยส าคัญ 
เป็นวิถีปฏิบัติแบบพ่ึงพาช่วยเหลือกัน ดังที่ยูคิโอะ ฮายาชิ (2554: 160-162) ซึ่งศึกษา



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

408 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

พระพุทธศาสนาเชิงปฏิบัติของคนไทยอีสานที่ระบุว่า ความอยู่รอดของคนในหมู่บ้าน 
เป็นการใช้ระบบคุณค่าและบรรทัดฐานแบบกลุ่มเครือญาติ ภายใต้แนวคิด “เฮ็ดน ากั๋น 
กินน ากั๋น” ล้วนแสดงนัยความเป็นเครือญาติที่ถือปฏิบัติแพร่หลายมาอย่างยาวนาน
แล้ว การท างานร่วมกันแบบเครือข่ายของโครงการจึงเป็นกิจกรรมที่สอดรับกับ
วัฒนธรรมของคนอีสานได้อย่างลงตัว  

พ้ืนที่ศึกษาจังหวัดภูเก็ตและพังงาจัดกิจกรรมเพ่ือยกระดับสุขภาวะส าหรับ
เยาวชนกับปัจจัยเสี่ยงด้านสิ่งเสพติด การมุ่งเป้าขยายผลให้พืชสมุนไพรให้เป็นสินค้า
แปรรูปเชิงพานิชย์และพัฒนาวัดให้เป็นศูนย์หรือแหล่งเรียนรู้พืชสมุนไพร สอดคล้องกับ
ข้อค้นพบจากการศึกษาของพระมหาสุทิตย์ อาภากโร และคณะ (2558: 252-253) ที่
ระบุว่า การท าให้สังคมเข้มแข็งและมีความสุขได้ ต้องมีตัวชี้วัดที่บ่งถึงการมีความ
ปลอดภัยในชีวิต มีคุณภาพสิ่งแวดล้อมที่ดีและมีระบบนิเวศสมดุล ส าหรับการพัฒนา
พ้ืนที่ศึกษาจังหวัดกรุงเทพมหานคร ซึ่งใช้กิจกรรมเชิงศิลปะบ าบัดสะท้อนสุขภาวะด้าน
ในของเด็กและเยาวชนในเขตเมืองผ่านศิลปะและกิจกรรม การปั้นดินด้วยดินน้ ามัน 
การเติมแต้มสีสันดินน้ ามัน กิจกรรมส่องกระจกย้อนมองตน และกิจกรรมส่งสารสื่อสาร 
สอดคล้องกับผลการศึกษาของพิเศษ โพพิศ (2563) ที่ศึกษาการสร้างสรรค์กิจกรรม
ศิลปะเพ่ือลดความเครียดในเด็กจากการเรียนออนไลน์ ซึ่งได้ประเมินหลังกิจกรรมแล้ว
พบว่า มีผลเชิงบวกเพ่ิมขึ้น เช่น ค่าทักษะการเข้าสังคม การให้ความร่วมมือ การมี
สมาธิอยู่ในระดับที่ดีมาก เพียงแต่กิจกรรมของพิเศษ โพพิศ เป็นการออกแบบและ
ก าหนดโดยผู้วิจัย แต่มี เป้าหมาย คือ เพ่ือน าศิลปะเข้าสู่ ในเด็กและให้ เกิดการ
เปลี่ยนแปลงภายใน คือ ด้านจิตใจ และภายนอก คือ ด้านการปฏิสัมพันธ์กับสังคมใน
เชิงบวกเหมือนกัน  

1.2 ผลจากกระบวนการจัดพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะทางจิตและปัญญา 
ผลจากการพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะที่มีความโดดเด่น ได้แก่ กิจกรรมการให้ค าปรึกษาเชิง
พุทธของกลุ่มพระสงฆ์พระคิลานุปัฏฐากที่ท างานบนฐานของอริยสัจ 4 และกิจกรรม
ของวิทยาลัยสงฆ์ล าปาง เป็นการสะท้อนผลการดูแลสุขภาวะได้ในระดับหนึ่งที่ยังต้อง
อาศัยความเชี่ยวชาญและประสบการณ์เฉพาะด้าน อาศัยความเชี่ยวชาญเชิงจิตวิทยา
คลินิกด้วย แต่ศาสตร์แห่งการให้ค าปรึกษานั้นตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของอริยสัจ 4 ซึ่ งผู้ร่วม
วิจัยได้รับการอบรมและสะท้อนแนวทางที่น าไปสู่การปฏิบัติ จึงสอดคล้องกับแนวคิด
ของโสรีช์ โพธิแก้ว (ม.ป.ป.: 3-4) ที่ให้เครืองมือส าคัญหรือกระบวนการที่จะน าพา
มนุษย์ให้ออกจากอวิชชา ก็คือ อริยสัจ 4 เพ่ือท าความเข้าใจความจริ ง ธรรมชาติของ
มนุษย์ในทุกแง่มุมหรือที่ประทีป พืชทองหลาง (2555) เสนอองค์ความรู้พุทธวิธีให้



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

409 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

ค าปรึกษาโดยให้ค านึงถึงคุณลักษณะของพระพุทธเจ้า 6 คุณลักษณะ เพื่อสะท้อนในตัว
ผู้ปฏิบัติงาน ได้แก่ 1) พระบุคลิกภาพชื่นตา 2) พระวาจาชื่นใจ 3) พระหฤทัยมั่นคง 4) 
วางพระองค์สม่ าเสมอ 5) ค้นเจอความแตกต่าง และ 6) วางพระกรุณาในหมู่สัตว์ 
วางเป้าหมายไว้ 3 ประการ ได้แก่ 1) สกัดปัญหา 2) เยียวยาคนทุกข์ และ 3) เพ่ิมสุข
ยั่งยืน พร้อมกับเสนอแนวปฏิบัติหรือกระบวนการให้ค าปรึกษาไว้ 5 ประการ ได้แก่ 1) 
สร้างสัมพันธภาพ 2) ส ารวจตนเพื่อเข้าใจปัญหา สืบสาวสาเหตุ 3) ขั้นปรึกษา 4) ลงมือ
ปฏิบัติ และ 5) ติดตามผล การเน้นให้ผู้ประสบปัญหาได้แก้ไขปัญหาหรือการส ารวจตน
จนค้นเจอสาเหตุและสามารถน าอัตตาไปสู่ปัญญาแก้ไขได้ตามแนวอริยสัจ 4 ตรงกับ
พุทธวิธีให้ค าปรึกษาที่กล่าวถึงนั่นเอง ส าหรับกิจกรรมที่เรียกว่า “กาดนั่งก้อม” ท าให้
เกิด “พ้ืนที่สุขภาวะ” ที่เสริมสร้างสุขภาวะด้านจิตและปัญญานั้นจัดว่า เป็นเวทีสะท้อน
ที่ส าคัญ และเวทีในลักษณะนี้สอดคล้องกับการศึกษาของนภเรณู สัจจรักษ์ ธีระธิติ 
(2558: 168-169) ที่พบว่า รูปแบบการปฏิบัติที่ดีในการมีส่วนร่วมในการผลิตและการมี
ส่วนร่วมสร้างสรรค์เพ่ือการเรียนรู้ตลอดชีวิตส าหรับผู้สูงอายุในประเทศไทย โดยอาศัย
กิจกรรมหนึ่งที่เรียกว่า “ข่วงก ากึ๊ด” หรือ ลานความคิด เป็นเวทีส าคัญที่สะท้อนถึง
ความร่วมมือ ร่วมคิด ร่วมตัดสินใจของชุมชนการหาแนวทางพัฒนาชุมชนร่วมกัน เปิด
โอกาสให้ทุกคนแสดงความคิดเห็นได้ เพ่ือแสวงหาข้อสรุปร่วมกันซึ่งถือว่า เป็นการ
แสวงหาปัญญาเพื่อพัฒนาชุมชนบนพื้นฐานของภูมิปัญญาท้องถิ่นได้อย่างน่าสนใจ  

2. ผลจากการสังเคราะห์ความรู้ระบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะ
เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา  

พ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะที่เกิดจากการด าเนินโครงการวิจัยทั้ง 10 พ้ืนที่ 10 
จังหวัด เป็นไปในทางที่เป็นบวก ท าให้เกิดการมีส่วนร่วม การสนับสนุน ผลักดันให้
กิจกรรมนั้น ๆ บรรลุเป้าหมาย เมื่อสังเคราะห์แล้วพบว่า ระบบการจัดการพ้ืนที่และ
เครือข่ายเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนา ได้แก่ การจัดการแบบ 
“พลัง บ-ว-ร” ที่มีหลักสัปปายะเชื่อมโยงยึดโยงอยู่ด้วย การจัดการพ้ืนที่และเครือข่าย
แบบพลัง บ -ว-ร มีลักษณะพิเศษ คือ การท างานบนฐานของศรัทธาโดยไม่จ าเป็นต้อง
แบ่งแยกเชื้อชาติศาสนา แต่เป็นศรัทธามุ่งมั่นให้เกิดประโยชน์ต่อสาธารณะเมื่อการ
รวมตัวนั้นมีพลังอย่างแท้จริง สอดคล้องกับแนวคิดของพระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺม
จิตฺโต) (2566: 37-39) พระสุธีรัตนบัณฑิต และคณะ (2563: 4136) และเริงวิชญ์ นิล
โคตร และคณะ (2564: 53-69) ที่กล่าวว่า การรวมกลุ่มในลักษณะนี้เป็นรูปแบบหรือ
ตัวแทนของความศรัทธาที่ส าคัญที่เรียกว่า Faith-based Organization (FBO) เป็น
พลังส าคัญที่จะช่วยเหลือกัน เช่น ในชุมชนของวัดประยุรวงศาวาสที่เรียกว่า ย่านกะดี



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

410 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

จีน หรือกุฎีจีน ซึ่งเป็นการรวมกลุ่มชุมชนศาสนา 6 ชุมชน ได้แก่ 1) ชุมชนวัดประยุร
วงศ์-ศาสนาพุทธ 2) ชุมชนวัดกัลยาณ์-ศาสนาพุทธ 3) ชุมชนบุปผาราม-ศาสนาพุทธ 4) 
ชุมชนโรงคราม-ศาสนาพุทธ 5) ชุมชนมัสยิดกุฎีขาว-ศาสนาอิสลาม 6) ชุมชนกุฎีจีน-
ศาสนาคริสต์ เมื่อหลอมรวมเป็นหนึ่งโดยยึดสังคหวัตถุ 4 เป็นที่ตั้งจึงท าให้เกิดการ
พัฒนางานด้านต่าง ๆ เพราะชุมชนมีต้นทุนทางสังคมและวัฒนธรรม หรือเรียกว่า เป็น
นวัตกรรมสังคมที่จะน าไปสู่แนวทางการบริหารจัดการแบบ “บ้าน วัด โรงเรียน” หรือ 
“พลังบวร”เพ่ือให้ชุมชนอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข แบ่งปันและพ่ึงพาอาศัยกัน  

องค์ความรู้จากการวิจัย  
จากการวิเคราะห์และสังเคราะห์ระบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะ

เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนาใน 10 พ้ืนที่ ซึ่งรวมพ้ืนที่ศึกษา 10 
จังหวัด เป็นการท างานแบบพลังเครือข่ายที่เรียกว่า พลัง บ-ว-ร ได้แก่ 1) พลังฝ่ายบ้าน 
2) พลังฝ่ายวัด และ 3) พลังฝ่ายราชการ ที่สามารถท างานขับเคลื่อนด้วย 5 ปัจจัยร่วม 
ได้แก่ 1) การใช้ทรัพยากรทางพระพุทธศาสนา เช่น วัด พระสงฆ์ สามเณรและหลักค า
สอนทางพระพุทธศาสนา 2) การท างานโดยมีรูปแบบ บ-ว-ร 3) การมีทุนทางสังคมและ
วัฒนธรรม 4) การเรียนรู้เรื่องสุขภาวะเชิงบูรณาการทั้งฝ่ายพระสงฆ์ นักจิตวิทยา 
บุคลากรด้านสาธารณสุข และ 5) การท างานอย่างมีส่วนร่วมและมีเป้าหมายเดียวกัน 
ดังนั้น องค์ความรู้จากการวิจัยจึงเปรียบดังการยึดจุดหมายสูงสุดร่วมกันโดยยึดตาม
แนวทางแห่งพระพุทธศาสนาเพ่ือพัฒนาพ้ืนที่สุขภาวะทางกาย จิต สังคมและปัญญา 
ซึ่งขับเคลื่อนด้วยแกนกิจกรรมที่เป็นองค์ประกอบย่อย 5 ด้าน โครงการจึงบรรลุ
เป้าหมาย ดังภาพแผนภูมิต่อไปนี้  
 



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

411 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

 
ภาพ 1 พื้นที่สุขภาวะทางกาย จิต สังคมและปญัญา  

สรุป  
 การสังเคราะห์ความรู้ระบบการจัดการพ้ืนที่และเครือข่ายสุขภาวะเพ่ือพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนาได้แสดงให้เห็นถึงศักยภาพปัจจัยเชิงระบบทั้ง 3 
ด้าน สามารถผลักดันให้เกิดแนวทางส่งเสริมสุขภาวะทั้ง 4 ด้านตามความเหมาะสม ซึ่ง
มีประชาชน กลุ่มพระธรรมจาริก เยาวชนบนพ้ืนที่สูง ผู้สูงอายุ เด็กและเยาวชน เป็นตัว
สะท้อนผลนั้น อย่างไรก็ตาม พ้ืนที่พัฒนาสุขภาวะจากการวิจัยไม่ได้ระบุเพียงพ้ืนที่เชิง
กายภาพเท่านั้นที่จะส่งเสริมด้านสุขภาวะ เช่น การมีพ้ืนที่สัปปายะ แต่ยังอาศัยพ้ืนที่
ทางสังคมประกอบร่วมด้วยอย่างมีนัยส าคัญยิ่ง จะพบว่า ในกระบวนการท างานมี
บุคลากรหลายฝ่ายเปิดใจและให้ ใจกับการท างานดังกล่าว เช่น บุคลากรด้าน
สาธารณสุข เจ้าหน้าที่รัฐระดับท้องถิ่น แสดงให้เห็นว่า เป้าหมายที่บรรลุผลได้นั้น 
เนื่องมาจากการออกแบบการด าเนินงานและมีปัจจัยน าที่ส าคัญดังกล่าวเป็นตัวชี้วัด 
โดยมีแรงจูงใจใฝ่สัมฤทธิ์ที่ส าคัญ ได้แก่ ความศรัทธาในพระรัตนตรัยแล้วดึงศักยภาพมา
ใช้ได้อย่างคุ้มค่า  

เอกสารอ้างอิง  
กองพุทธศาสนสถาน ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2554). คู่มือการพัฒนาวัดสู่

ความเป็นมาตรฐาน. นครปฐม: ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ.  



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 1) 

412 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 9 No. 2 | May – August 2024 

นภเรณู สัจจรักษ์ ธีระธิติ. (2558). รูปแบบการปฏิบัติที่ดีในการมีส่วนร่วมในการผลิต
และการมีส่วนร่วมสร้างสรรค์เพ่ือการเรียนรู้ตลอดชีวิตส าหรับผู้สูงอายุใน
ประเทศไทย. รายงานการวิจัย. ส านักงานคณะกรรมการอุดมศึกษาและ
มหาวิทยาลัยมหิดล.  

ประกาศเรื่อง ยุทธศาสตร์ชาติ (พ.ศ. 2561-2580). (13 ตุลาคม 2561). ราชกิจจา
นุเบกษา เล่ม 135 ตอนที่ 82 ก. หน้า 1.  

ประทีป พืชทองหลาง. (2555). พุทธวิธีการให้ค าปรึกษา: พุทธปัญญาเพ่ือการแก้ปัญหา
ชีวิตมนุษย์. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์. 8 (ฉบับพิเศษ), 550-567.  

พนัส ต้องการพานิช. (2563). ร้อง เล่น เต้น เคลื่อนไหว: กิจกรรมดนตรีเพ่ือผู้สูงอายุ. 
วารสารดนตรีบ้านสมเด็จฯ. 2 (1), 91-106.  

พนิต ภู่จินดา และคณะ. (2564). Healthy Space Next Door: สุขภาพดีมีได้ข้าง
บ้าน คู่มือแนะน าการสร้างพ้ืนที่สุขภาวะในชุมชน . กรุงเทพมหานคร: ศูนย์
สร้างเสริมสุขภาวะเมือง.  

พระครูเกษมอรรถากร และสุเทพ เชื้อสมุทร. (2564). บทบาทประชาสังคมกับการดูแล
ผู้ป่วยติดเตียง. การประชุมวิชาการระดับชาติครั้งที่ 7 “วิถีพุทธ วิถีชุมชน 
รากฐานชีวทัศน์เชิงสังคมล้านนาในสังคมวิถีใหม่ ”. วิทยาลัยสงฆ์ล าพูน 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. วันที่ 28 กุมภาพันธ์. หน้า 691-
702.  

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2566). พระพุทธศาสนากับการพัฒนาพ้ืนที่
ทางสังคม. นนทบุรี: นิติธรรมการพิมพ์.  

พระมหาสุทิตย์ อาภากโร และคณะ. (2558). การสร้างและพัฒนาตัวชี้วัดความสุขของ
ประชาชนตามหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา. นนทบุรี: ดีไซน์ ดีไลท์.  

พระมหาอนุชา สิริวณฺโณ (พละกุล). (2556). การศึกษาพระสงฆ์กับการพัฒนาท้องถิ่น: 
กรณีศึกษาวัดเทพปูรณาราม ต าบลท่าพระ อ าเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น. 
วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหาร
ศาสตร์.  

พระสุธีรัตนบัณฑิต และคณะ. (2563). โครงการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธของหน่วย
อบรมประชาชนประจ าต าบล (อ.ป.ต.) ในสังคมไทย. นนทบุรี: นิติธรรมการ
พิมพ์.  

พิเศษ โพพิศ. (2563). การสร้างสรรค์กิจกรรมศิลปะเพ่ือลดความเครียดในเด็กจากการ
เรียนออนไลน์. รายงานการวิจัย. สถาบันพัฒนศิลป์.  



   

พระมหาเสฏฐวุฒ ิวชิรญาโณ และวุฒินนัท์ กันทะเตียน I  
Phramaha Setthawut Wachirayano (Pasuan) and Wutthinant Kantatian 

413 วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2567 

ภรณี หลาวทอง. (2558). ตัวแบบการพัฒนาเพ่ิมขีดความสามารถทางการแข่งขันของ
วิสาหกิจชุมชน ประเภทผลิตภัณฑ์ผ้าและเครื่องแต่งกายในประเทศไทย. 
วิทยานิพนธ์ปริญญาการจัดการดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยศรีปทุม.  

มหาวิทยาลัยมหิดล. (2550). พระไตรปิฎกฉบับคอมพิวเตอร์ เวอร์ชัน 6: BUDSIR VI 
for Windows. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหิดล.  

ยูคิโอะ ฮายาชิ. (2554). พุทธศาสนาในเชิงปฏิบัติของคนไทยอีสาน: ศาสนากับความ
เป็นภูมิภาค. พินิจ ลาภธนานนท์. (ผู้แปล). กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย.  

เริงวิชญ์ นิลโคตร และคณะ. (2564). การประยุกต์ใช้ศาสตร์พระราชาเพ่ิมเสริมพลัง
อ านาจสุขภาวะชุมชน. วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม. 5 (2), 53-69. 

สมเด็จพระธีรญาณมุนี (ธีร์). (2527). สมเด็จฯ คิด-เขียน-พูด-เทศน์. พิมพ์โดยเสด็จพระ
ราชกุศลในการออกเมรุพระราชทานเพลิงศพ สมเด็จพระธีรญาณมุนี (ธีร์ 
ปุณณกมหาเถร). กรุงเทพมหานคร: เจริญรัฐการพิมพ์.  

ส าราญ ทิพย์บรรพต. (2564). กระบวนการพัฒนาชุมชนเชิงนิเวศตามศาสตร์พระราชา: 
กรณีศึกษาชุมชนเกาะกก จังหวัดระยอง. การค้นคว้าอิสระหลักสูตรปริญญา
วิทยาศาสตรมหาบัณฑิต สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์.  

โสรีช์ โพธิแก้ว. (ม.ป.ป.). การปรึกษาเชิงจิตวิทยา/จิตรักษาแนวพุทธ. ใน โครงการ
พัฒนาระบบการจัดการพ้ืนที่ และเครือข่ายองค์กรสุขภาวะตามแนว
พระพุทธศาสนา. (เอกสารอัดส าเนา).  

อ้อมเดือน สดมณี และคณะ. (2551). ความคิดเห็นของคนไทยปัจจุบันเกี่ยวกับบทบาท
ของพระสงฆ์ไทย. รายงานการวิจัย. โครงการวิจัยพุทธศาสน์ศึกษา ศูนย์พุทธ
ศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

Mele, C, et al. (2010). A Brief Review of Systems Theories and Their 
Managerial Applications. Service Science. 2 (1/2), 126-135.  

Patton, W. and McMahon, M. (2014). Career Development and Systems 
Theory: Connecting Theory and Practice, Vol. 2. Rotterdam: 
Sense Publishers.  

World Health Organization (WHO). (2015). Healthy Cities: Good Health is 
Good Politics.Manila: WHO Western Pacific.  


