
 

Academic Article; Received: 2021-04-17; Revised: 2021-07-30;   Accepted: 2021-08-01. 
 

เจตจ ำนงเสรีมีจริงหรอืแค่สิ่งลวงตำ 
Does Free Will Exist or Is It just an Illusion? 

 

พระครูปลัดธันรบ โชติว โส (วงศ์ษำ)1,  
พระวิสิทธิ์ ฐิตวิสิทฺโธ (วงค์ใส)2, พิสิฏฐ์ โคตรสุโพธิ์3  

Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa)1 
Phra Wisit Ṭhitavisiddho (Wongsai)2, Phisit Kotsupho3  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus 

Corresponding Author, Email: madeinhaven1235@gmail.com  
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบปัญหาเรื่องเจตจ านงเสรี

ระหว่างแนวคิดของฮอบส์กับซาร์ต และวิเคราะห์แนวคิดเจตจ านงเสรีในพุทธปรัชญา
เถรวาท จากการศึกษาพบว่า 1) แนวคิดของฮอบส์อยู่ในกลุ่มนิยัตินิยมที่มีลักษณะแบบ
จักรกลนิยม โดยเห็นว่า มนุษย์เปรียบเสมือนเครื่องจักรที่ท างานตามกฎเกณฑ์หรือตาม
สภาพแวดล้อม มนุษย์จึงไม่มีเจตจ านงเสรี เพราะการตัดสินใจเลือกกระท าสิ่งต่าง ๆ 
เกิดจากอิทธิพลของสภาพแวดล้อมที่มีเหตุชักน าก่อนเสมอ 2) แนวคิดของซาร์ตอยู่ใน
กลุ่มอิสรวิสัยที่แตกต่างกับฮอบส์ โดยมองว่า มนุษย์มีเจตจ านงเสรีที่จะเลือกท าสิ่งใดก็
ได้ตามเจตจ านงของตน แต่จะต้องรับผิดชอบต่อการใช้เสรีภาพของตน โดยไม่กระทบ
ต่อเสรีภาพของคนอ่ืน ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทเข้ากันได้กับทั้งสองแนวคิดนี้ โดยมีหลัก
เจตนาเป็นตัวเริ่มต้นของกฎแห่งกรรม คือ หากมนุษย์มีความตั้งใจ เลือกที่จะคิด พูด 
ท าอย่างเป็นอิสระก็แสดงว่า มนุษย์มีเจตจ านงเสรี สอดคล้องกับปรัชญาของซาร์ต องค์
ความรู้ใหม่ที่ค้นพบ คือ พุทธปรัชญาเถรวาทมีแนวโน้มเป็นปัจเจกนิยม โดยอธิบายว่า 
มนุษย์มีเสรีภาพในวิถีของตนที่เห็นว่า เป็นประโยชน์ต่อตนเองในสถานการณ์ต่าง ๆ 
โดยเน้นการเตือนตนเองและพ่ึงตนเองเป็นส าคัญ ขณะเดียวกันแนวคิดของฮอบส์
สอดคล้องกับค าสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาทตามหลักการที่ว่า “เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี” 
เสมือนตอกย้ าว่า มนุษย์ไม่มีเจตจ านงเสรี ไม่มีอะไรเกิดขึ้นอย่างลอย ๆ สรรพสิ่ง อิง



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 1) 

176 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 7 No. 1 | January – April 2022 

อาศัยซึ่งกันและกัน เป็นค าอธิบายสภาพจิตใจที่ผลักดันให้มนุษย์ คิด พูดและท า จึงไม่มี
เจตจ านงเสรีในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท  

ค ำส ำคัญ: เจตจ านงเสรี; เสรีภาพ; พุทธปรัชญา; ความมีอยู่; สิ่งลวงตา 

Abstract 
This article has the purposes to comparative studies of free will 

between two opinions of Hobbes and Sartre and to analysis of free will 
of Theravada Buddhist philosophy. From this study, it has been found 
that 1 ) Hobbes's concept is classified into determinism and involved in 
mechanism. It is stated that human beings seem to be machines that 
work according to the rules or environment. Human beings do not have 
free will at all because the choices and determination are influenced by 
the surrounding that causes behind it. 2 )  The concept of Sartre is 
classified into Indeterminism. It is different from Hobbs’s concept that is 
stated that human beings have free will to do any things according to 
their own free will. But they must be responsible for exercising their 
freedom without affecting the freedom of others. From Theravada 
Buddhist philosophy, it is compatible with both of these concepts which 
have the principle of intention as the beginner of law of the karma. That 
is if human beings have the intention, willing to think, speak, and act 
independently, it shows that human beings have free will which is 
correlated with the philosophy of Sartre. The body of knowledge reveals 
that Theravada Buddhist philosophy tends to be individualistic. It is 
explained that human beings enjoy the freedom of their way what is 
beneficial to themselves in various situations through emphasizing self-
reminding and self-reliance. At the same time, Hobbes’ concept tends to 
be consistent with the teachings of Paṭiccasamuppāda according to the 
concept of “when this exists, so that comes to be this exists” which 
seems to say that human beings have no free will, nothing happens by 
itself, all things are connected depend on each other. These represent 
the state of mind which impulses human beings to think, speak, and act 



     
 

พระครูปลัดธันรบ โชติว โส (วงศ์ษา)  และคณะ I Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa), et al. 

177  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – เมษายน 2565 
 

accordingly. Therefore, there is no free will in view of Theravada 
Buddhist philosophy. 

Keywords: Free Will; Freedom; Buddhist Philosophy; Existence; Illusion  

บทน ำ  
“เจตนาห  ภิกฺขเว กมฺม  วทามิ” (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่ม 22 ข้อ 63 : 

577) ประโยคที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวว่า เจตนา คือ กรรม” ดู
เหมือนว่า ในทัศนะของพระพุทธเจ้าจะมีแนวคิดที่ว่า เงื่อนไขท่ีจะท าให้เป็นกรรม ไม่ว่า
จะเป็นมนุษย์และสัตว์โดยสมมติก็ตาม ต้องมีอ านาจในการคิดด้วยตนเองก่อน เพราะ
หากมนุษย์ เป็นหุ่นยนต์จะถูกตั้ งระบบข้อมูลไว้  ก็ไม่ควรได้ชื่อว่า ท ากุศลหรือ
อกุศลกรรม เพราะมนุษย์ไม่ได้เลือก แต่ถูกป้อนค าสั่งให้ท า พระพุทธเจ้าจึงทรงมองว่า 
เมื่อมนุษย์มีความสามารถในการเลือกและตัดสินใจ จงใจหรือการที่ตั้งใจริเริ่มโดย
ตนเอง เมื่อกระท าไปโดยเจตนาแล้วเกิดเป็นกรรม ดังนั้น จึงต้องรับผิดชอบการกระท า  

จะเห็นได้ว่า เจตนาในทางพุทธปรัชญามีบทบาทส าคัญเป็นอย่างยิ่งที่จะ
ก าหนดการด าเนินชีวิตของมนุษย์ในการเลือกที่จะท าสิ่งหนึ่งสิ่งใด อันจะมีผลติดตามมา
จากการที่เลือกกระท าในสิ่งที่เจตนานั้นบงการอยู่ โดยที่บุคคลผู้มิได้ฝึกฝนจิต ย่อมไม่
รู้เท่าทันเท่าตัวบงการที่ควบคุมความประพฤติของเราให้ท าสิ่งต่าง ๆ อันเป็นผลกระทบ
ทั้งต่อตนเองและต่อผู้อ่ืน ดุจดังพุทธพจน์ว่า มโนปุพฺพงฺคมา ธมฺมา มโนเสฏฺ า มโนมยา 
(พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่ม 25 ข้อ 11 : 11) ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจ
ประเสริฐที่สุด ส าเร็จแล้วแต่ใจ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 11: 11)  โดยที่ใจ
ในที่นี้ ก็คือ ตัวเจตนาที่เป็นตัวการกระตุ้นให้ท าสิ่งต่าง ๆ จนเกิดผลติดตามมาเป็นกรรม 
พุทธปรัชญาถือว่า มโนกรรมมีความส าคัญที่สุด ขณะที่คนทั่วไปอาจถือว่า กายกรรม
ส าคัญที่สุด ที่เชื่ออย่างนั้นเพราะสามารถเห็นการกระท าที่เกิดขึ้นต่อหน้าต่อตา  เช่น 
การทะเลาะกระทั่งท าร้ายร่างกาย การยกพวกตีกัน เหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นมีเหตุ
ผลักดันมาจากจิตหรือมโนกรรม ฉะนั้น กระบวนการเริ่มต้นของการกระท าทุกอย่าง
ย่อมมีเจตนาเป็นประธานในการด าเนินกิจกรรมของชีวิตมนุษย์ ในขณะที่ส านักแนวคิด
ทางปรัชญาตะวันตกสมัยใหม่มีข้อโต้แย้งและเสนอแนวคิดเกี่ยวกับเจตจ านงเสรีของ
มนุษย์ที่มีทัศนะแตกต่างกัน จึงเกิดความสนใจในการศึกษาเปรียบเทียบและน า
หลักการพุทธปรัชญา ซึ่งเป็นภูมิปัญญาของปรัชญาตะวันออกมาวิเคราะห์ ตีความและ
อภิปรายผลต่อไป  



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 1) 

178 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 7 No. 1 | January – April 2022 

เนื้อเร่ือง 
ปัญหำเจตจ ำนงเสรีในปรัชญำตะวันตกสมัยใหม่ 
นักปรัชญาให้แนวทางเรื่องเจตจ านงเสรีว่า ควรมีการศึกษาเรื่องนี้ให้ลึกลงไป

มากกว่านั้น นักปรัชญาตะวันตก 2 กลุ่มที่มีมุมมองเรื่องนี้ต่างกัน กลุ่มแรก คือ พวก
นิยัตินิยม (Determinism) เห็นว่า มนุษย์ไม่มีเจตจ านงเสรี คือ ไม่เคยเลือกอะไร เหตุ
ปัจจัยเท่านั้นที่หล่อหลอมให้มนุษย์มีอ านาจในการเลือกให้กับตนเอง นักปรัชญากลุ่มที่
สอง คือ กลุ่มอิสรวิสัย (Indeterminism) ที่เห็นว่า มนุษย์มีเจตจ านงเสรี ดังนั้น จึงน า
ทฤษฎีของนักปรัชญาตะวันตก 2 กล  ุ ่มที่มีทัศนะต่างกันมาอภิปรายให้ เห็นข้อ
เปรียบเทียบ คนแรก คือ ทอมัส ฮอบส์ (Thomas Hobbes) เป็นนักปรัชญาอังกฤษ 
ในแง่ที่เห็นว่า มนุษย์ไม่เคยเลือกอะไร ส่วนคนที่สอง คือ ฌอง ปอล ซาร์ต (Jean-Paul 
Sartre) เป็นชาวฝรั่งเศส โดยซาร์ตเห็นว่า มนุษย์ถูกสาปให้มี เสรีภาพ  (Man is 
condemned to be free.) (พระเมธีธรรมาภรณ์, 2551: 20) มนุษย์เป็นอิสระแม้แต่
ในสภาวการณ์ที่มนุษย์เข้าใจว่า ถูกบังคับ ในสถานการณ์นั้นก็ยังมีอิสระอยู่เสมอ 

แนวคิดเรื่องเจตจ ำนงเสรีในทัศนะของทอมัส ฮอบส์  
ฮอบส์มีทัศนะที่ว่า ทุกอย่างในโลกนี้มีลักษณะเหมือนเครื่องจักรกล แม้แต่

ร่างกายมนุษย์เขาก็อธิบายเปรียบเทียบกับเครื่องจักรที่ซับซ้อน (Hobbes, 2017: 7) 
เช่น ตาเปรียบได้กับกล้องถ่ายรูป ปอดเปรียบได้กับเครื่องสูบลม แขนเปรียบได้กับคาน
งัด หัวใจและเส้นประสาทเปรียบได้กับขดลวดสปริง อวัยวะต่าง ๆ ในร่างกายมนุษย์
ประสานงานกันด้วยระบบประสาทซึ่งเปรียบเสมือนสายโทรศัพท์หรือสายน าสัญญาณ
คอมพิวเตอร์  (Unshielded Twisted Pair) เชื่ อมต่อกัน เป็ น โครงข่ายโดยมีจุด
ศูนย์กลางหรือส านักงานใหญ่ที่สมอง ดังนั้น ร่างกายมนุษย์  คือ เครื่องจักรกลที่แต่ละ
ส่วนสัมพันธ์กันอย่างพิสดารและมีประสิทธิภาพสูง (ชเอิญศรี อิศรางกูร ณ อยุธยา , 
2549: 17-21) ส าหรับเรื่องจิต ฮอบส์อธิบายว่า เป็นสารละเอียดอ่อนมีที่ตั้งอยู่ที่สมอง 
และอยู่ภายใต้กฎแห่งการเคลื่อนไหวแบบกลไก กล่าวคือ ความคิดต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นใน
จิต คือ การเคลื่อนไหวในสมอง ความรู้สึกรับรู้ต่าง ๆ (Consciousness) เป็นผลจาก
การเคลื่อนไหวดังกล่าวโดยอัตโนมัติ ดังนั้น มนุษย์ไม่ได้มีความพิเศษนอกเหนือจากสิ่ง
อ่ืนใดในโลก คือ เปรียบเสมือนเครื่องจักรที่เคลื่อนไหวตามหลักกลศาสตร์ ทุกสิ่งถูก
ก าหนดไว้ด้วยกฎเกณฑ์ที่ตายตัว อันเป็นแนวความคิดแบบนิยัตินิยม จิตที่ ไม่มี
เจตนารมณ์อิสระ (Free Will) มีอ านาจเพียงตอบสนองสิ่งเร้าจากภายนอกเท่านั้น 
มนุษย์เกิดมาจะมีครอบครัว สังคม วัฒนธรรมและการศึกษา สังกัด เชื้อชาติ เช่น เป็น
คนไทย พม่า จีน ญี่ปุ่น ยุโรป เมื่อมี เชื้อชาติแล้วจะอยู่ในสังกัดนั้น ๆ หากอยู่ใน



     
 

พระครูปลัดธันรบ โชติว โส (วงศ์ษา)  และคณะ I Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa), et al. 

179  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – เมษายน 2565 
 

ครอบครัวคนจีนก็จะได้รับการอบรมสั่งสอนแบบครอบครัวคนจีน ทัศนะของฮอบส์จึงให้
ความเห็นว่า อยู่ที่การถูกเลี้ยงดูมาอย่างไร อยู่ในครอบครัวแบบไหน ถัดมา คือ เรื่อง
สังคมวัฒนธรรม ศาสนา ในที่นี้ ขอระบุในเรื่องศาสนาที่ท าให้เห็นภาพชัดเจน เช่น ถ้า
อยู่ในกลุ่มที่นับถือศาสนาอิสลาม บุคลิกของชาวมุสลิมจะแตกต่างกับชาวพุทธอย่าง
มาก เหตุผลที่เป็นอย่างนั้นไม่ได้อยู่ที่ว่า เมื่อเกิดมาเป็นชาวพุทธหรือชาวมุสลิมแล้วต้อง
เป็นคนอย่างนั้นเสมอไป เพราะหากสับเปลี่ยนเด็กตั้งแต่ยังเล็ก โดยน าเด็กชาวมุสลิมไป
อยู่ครอบครัวพุทธ และน าเด็กที่เกิดจากชาวพุทธไปเลี้ยงดูในครอบครัวมุสลิม ผ่านไป 
20 ปี เด็กทั้งสองจะมีบุคลิกที่ต่างกัน ที่เป็นอย่างนั้นเพราะบรรยากาศของศาสนา
อิสลามอบรมสั่งสอนต่างกับพระพุทธศาสนา ฮอบส์จึงอธิบายว่า มนุษย์จะมีบุคลิก
อย่างไร ศาสนาที่อบรมนั้นมีส่วนเป็นตัวก าหนด มนุษย์ในทัศนะของฮอบส์ก็เหมือนกับ
น้ า อยู่ในตุ่มมีรูปทรงเดียวกับตุ่ม อยู่ในคนโทมีรูปทรงเป็นคนโท ตุ่มและคนโทที่ส าคัญ
ในชีวิตมนุษย์ ก็คือ ศาสนา นักสังคมวิทยาบางพวกที่เห็นด้วยกับแนวคิดแบบฮอบส์ ได้
ตั้งข้อสังเกตว่า อิทธิพลของศาสนามีผลลึกซึ้งเกินกว่าที่จะเข้าใจ ในที่นี้  ขอยกตัวอย่าง
การวิเคราะห์ ดังต่อไปนี้  

1) เรื่องการนับถือศาสนา ชาวพุทธสายมหายาน คือ ชาวจีน ชาวญี่ปุ่น 
ชาวเกาหลี เวียดนาม ซึ่งมีบุคลิกเป็นคนค้าขายเก่ง มีหัวริเริ่ม หากเป็นชาวพุทธเถรวาท 
เช่น ชาวไทย ชาวลาว ชาวกัมพูชา ชาวพม่า จะมีลักษณะอีกแบบหนึ่ง ไม่ถนัดค้าขาย 
ชอบท าไร่ ท านา เป็นต้น เรื่องนี้ไม่ใช่เรื่องบังเอิญ การที่ชาวไทย พม่าหรือกัมพูชา
แตกต่างกับชาวเกาหลี ญี่ปุ่น จีน เป็นเพราะการนับถือพระพุทธศาสนาคนละแบบ 
มหายานสอนให้คิดริเริ่ม ส่วนเถรวาทเป็นแบบอนุรักษ์นิยม (Conservative) เนื่องจาก
มนุษย์ไปหว่านข้าวที่ทุ่งนาแล้วรออย่างสบายใจ เมื่อได้เวลาก็ไปเกี่ยวข้าว ได้แค่ไหนก็
เอาแค่นั้น เพราะมีความพอเพียงหรือสันโดษที่ไม่ถูกต้อง อันเป็นค าสอนที่มาจากหลัก
ศาสนา ซึ่งท าให้มีความสุขตามอัตภาพ สิ่งเหล่านี้ไม่ได้สรุปว่า ดีหรือไม่ดี เพียงตั้งเป็น
ข้อสังเกตเชิงเปรียบเทียบว่า ศาสนาที่สอนจะมีส่วนเป็นตัวก าหนด เพราะศาสนาก็
เหมือนตุ่มหรือคนโท สังคมไทยหากต้องการพัฒนาประเทศให้เป็นแบบใดแบบหนึ่ง 
เงื่อนไขปัจจัยที่ส าคัญอย่างหนึ่ง คือ ศาสนา  

2) เรื่องการศึกษา ฮอบส์ตั้งค าถามว่า การศึกษา คือ อะไร ตามที่เข้าใจ
จากค าศัพท์ การศึกษาเป็นลักษณะของการดัดแปลง (จ านงค์ ทองประเสริฐ, 2534: 
264-295) เช่น เรามีไม้คดท่อนหนึ่งหรือแผ่นหนึ่ง ซึ่งคดตามธรรมชาติของไม้ แต่เรา
ต้องการเอาไม้คดนี้มาท าประโยชน์สักอย่าง สิ่งที่เราต้องท า คือ การท าไม้คดให้ตรง
เสียก่อน ในประเด็นนี้ธรรมบทกล่าวไว้ว่า การบวชแล้วศึกษาไตรสิกขาเหมือนการดัดไม้



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 1) 

180 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 7 No. 1 | January – April 2022 

คด ซึ่งต้องลนไฟให้ร้อนแล้วจึงดัด ถ้าไม้ยังคดอยู่ก็ท าเป็นลูกธนูไม่ได้ ดังนั้น ในธรรม
บทจึงอธิบายว่า ช่างศรดัดลูกศร บัณฑิตย่อมฝึกตน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 
ข้อ 80: 53) ประเด็นที่กล่าวมา จะเห็นว่า การศึกษาทางพระพุทธศาสนาเป็นเรื่องของ
ไตรสิกขา ประกอบด้วยศีล สมาธิ ปัญญา ค าว่า สิกขา แปลว่า การศึกษา ในทัศนะที่
ปรากฏในธรรมบท ก็คือ การศึกษาเป็นการฝึกหัด ดัดให้ตรง เป็นต้น ฮอบส์ตั้ง
ข้อสังเกตว่า ในเมื่อการศึกษา หมายถึง การดัดแปลง ก็แปลความได้ว่า การศึกษาทั่ว
โลกในขณะนี้เชื่อว่า มนุษย์ท าการดัดแปลง เป็นสิ่งที่ดัดแปลงได้ การที่เราน าเยาวชนมา
สู่ระบบการศึกษา ตามทัศนะของฮอบส์เป็นการสะท้อนให้เห็นความเชื่อในระบบ
เดียวกัน คือ การเชื่อว่า คนก็เหมือนกับไม้คด ซึ่งสามารถดัดได้ จึงมีการดัดมนุษย์ด้วย
การศึกษา เพราะหากมนุษย์มีเจตจ านงเสรีก็ไม่สามารถดัดได้ ค าว่า ดัดนี้ คือ ดัดตั้งแต่
ใจ เมื่อใจถูกดัดให้ตรงตามต้องการแล้ว พฤติกรรมทางกายและวาจาก็จะตรง แนวคิด
ของฮอบส์ในข้อนี้มีลักษณะคล้ายกับหลักทางพระพุทธศาสนา โดยการศึกษาเป็น
อย่างไร ก็จะดัดแปลง กล่อมเกลาให้เป็นคนอย่างนั้น สรุปแล้วฮอบส์มีแนวคิดว่า มนุษย์
เกิดมาเหมือนกับทรัพยากรธรรมชาติอย่างหนึ่ง เช่น ไม้คดหรือน้ า แต่ถ้าต้องการให้
มนุษย์ส าเร็จรูปเป็นอะไร ก็ดัดแปลงได้ด้วยครอบครัว สังคม วัฒนธรรม ศาสนาและ
การศึกษา และการที่เขาเชื่อว่า มนุษย์ไม่มีเจตจ านงเสรี ไม่ใช่เป็นการมองมนุษย์ในแง่
ร้าย แต่เป็นการมองอย่างสมจริงแล้วจะได้ใช้ความรู้จากการมองที่สมจริงนี้มาตกแต่ง
มนุษย์ให้ได้ผลลัพธ์บางอย่าง เมื่อฮอบส์สรุปอย่างนี้แล้วย้อนมองในทางเจตคติของ
พระพุทธศาสนา จะเห็นว่า พระอรหันต์เป็นไม้ที่ดัดได้ตรงที่สุด โดยคุณสมบัติพระ
อรหันต์ตามคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถาและฎีการะบุว่า พระอรหันต์ไม่สามารถ
กระท าบางสิ่งบางอย่างได้ เช่น ถ้าพระอรหันต์เผลอดื่มของมึนเมา โดยยกเหตุการณ์
สมมติว่า เดิมทีเด็กวัดที่คอยอุปัฏฐากตั้งใจจะรินน้ าเปล่าถวาย แต่เข้าใจผิดรินเหล้าขาว
ดีกรีต่ าแทน พระอรหันต์จึงยกเหล้าขึ้นดื่ม ความเข้าใจของคนทั่วไปมองว่า เป็นของมึน
เมาและผิดศีล แต่ชาวพุทธเถรวาทเชื่อว่า ระบบกลไกร่างกายของพระอรหันต์ ไม่
สามารถท าให้เหล้าขาวล่วงล าคอของท่านได้ ท่านจะส ารอกออกมาโดยอัตโนมัติ เรื่องนี้
ต้องการได้ชี้ให้เห็นว่า บุคคลที่ ได้รับการดัดแปลงจนตรงที่สุดในทางศาสนา จะไม่
สามารถท าบางสิ่งบางอย่างได้โดยธรรมชาติ เรื่องเหล้านี้อาจเป็นเรื่องทางกายภาพยังมี
ความคลุมเครือ หากเป็นเรื่องทางใจจะค่อนข้างชัดเจน เนื่องจากพระอรหันต์มี
คุณสมบัติและบุคลิกที่ใครด่าท่านอย่างไร ท่านก็ไม่โกรธ และพระอรหันต์ฆ่าใครไม่ได้ 
ทั้งมนุษย์และสัตว์ แต่ถ้าเป็นคนธรรมดาหรือพระอริยบุคคลที่ต่ ากว่านั้น หากมีเหตุ
จ าเป็นบางอย่าง อาจมีการท าผิดศีลได้ เช่น ฆ่าคนได้ถ้าหากจ าเป็น ยกตัวอย่างการฆ่า



     
 

พระครูปลัดธันรบ โชติว โส (วงศ์ษา)  และคณะ I Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa), et al. 

181  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – เมษายน 2565 
 

เพ่ือป้องกันตัว ขณะที่พระอรหันต์จะไม่ท า แม้เพ่ือป้องกันตัวก็ตาม จึงตั้งข้อสังเกตด้วย
ความสงสัยว่า การที่พระอรหันต์มีเงื่อนไขท าบางสิ่งบางอย่างไม่ได้ ไม่ได้มาจากการที่
ท่านคิด แต่มาจากการที่ท่านถูกดัดแปลงจนกระทั่งชีวิตของท่าน ทั้งกายและใจท างาน
โดยอัตโนมัติ ถ้าเทียบกับทัศนะของฮอบส์ที่กล่าวมา สภาวะพระอรหันต์อาจไม่ได้มี
เจตจ าน งเสรี เลยก็ ได้  ดั งนั้ น  จึ งตั้ งข้ อสั ง เกต อีกว่ า  ห ากพระอริยบุ คคลใน
พระพุทธศาสนา คือ คนที่ ไม่มี เจตจ านงเสรีแล้ ว การเป็นพระอริยบุคคลใน
พระพุทธศาสนามีอิสระจากพันธนาการจริงหรือไม่ คล้ายกับว่า เดิมทีเป็นคนธรรมดา
ทั่วไป เมื่อพัฒนายกระดับจิตให้สูงขึ้น ละเอียดขึ้น ก็ยิ่งเหมือนหุ่นยนต์มากขึ้น ๆ 
เหมือนเครื่องจักรที่ถูกป้อนโปรแกรมค าสั่งแบบมีเงื่อนไขไปเรื่อย อย่างนั้นหรือไม่  

แนวคิดเรื่องเจตจ ำนงเสรีในทัศนะของฌอง ปอล ซำร์ต   
ซาร์ตมีแนวคิดเรื่องเจตจ านงเสรีที่แตกต่างกับฮอบส์ โดยซาร์ตได้ยกเรื่อง

สภาพแวดล้อม เช่น ศาสนา สังคม วัฒนธรรม การศึกษาออกจากประเด็นนี้ โดยที่เขา
เห็นว่า จะเกิดการถกเถียงกันไม่จบสิ้น แต่หากมุ่งเน้นที่สภาวะทางใจ ณ ปัจจุบันขณะ 
ซึ่งมุมมองของซาร์ตต้องการจะบอกว่า แท้จริงแล้ว เราเลือกและเปลี่ยนแปลงได้เสมอ 
เพราะความรู้สึกชอบหรือไม่ชอบ ไม่ใช่ตายตัวหรือว่าเปลี่ยนไม่ได้ ซึ่งในความเป็นจริง
เราเลือกสิ่งอ่ืนได้เสมอ ในที่สุดแล้วใจของคนมีอ านาจในการเลือก แต่มนุษย์ไม่ได้คิด 
ไม่ได้ถามตัวเองในระดับลึกพอ จึงปล่อยให้ความคิดระดับตื้นคอยกระซิบบอกว่า เรา
เลือกหรือไม่เลือกอะไร ซาร์ตมองว่า มนุษย์มีแนวโน้มจะอธิบายความคิดของตนโดย
อ้างความคิดระดับพ้ืนผิวเพ่ือที่จะแสดงว่า “ที่ข้าพเจ้าต้องท าอย่างนั้นเพราะว่า 
ข้าพเจ้าไม่มีทางเลือก” ซึ่งเป็นการปกป้องตัวเองอย่างหนึ่ง อันเป็นการปฏิเสธเสรีภาพ 
(Sartre, 2003: 87-97) คนที่มีแนวโน้มปฏิเสธเสรีภาพ โดยส่วนลึกแล้วไม่มีความสุขใน
ชีวิต แต่ถ้าใครเป็นคนที่คิดลึกกว่านั้นแล้วไม่ปฏิเสธการที่ตัวเองสามารถเลือกได้ ไม่ว่า
จะสถานการณ์ใดก็ตาม คนผู้นั้นจะเป็นคนที่สามารถชื่นชมตัวเอง รู้สึกว่า ชีวิตตัวเองมี
ค่า แล้วเขาจะเป็นคนที่มีความสุขที่สุด ซาร์ตยกตัวอย่างคนที่มีความรับผิดชอบน้อย ซึ่ง
สามารถสังเกตได้ในทุกที่ เช่น เมื่อต้องไปติดต่อเอกสารทางราชการหรือบริษัทเอกชน 
มักจะสงสัยระเบียบขั้นตอนต่าง ๆ โดยเฉพาะขั้นตอนการกรอกเอกสารและยื่นให้กับ
เจ้าหน้าที่ธุรการ ซาร์ตมองว่า เป็นธรรมชาติของมนุษย์ หากเจ้าหน้าที่ธุรการเป็นเจ้า
พนักงานในระดับต่ าเท่าไร เขายิ่งจะต้องปกป้องตัวเขาเองเพราะมีความรู้สึกว่า ตัวเอง
ไม่มั่นคง คนที่เป็นเจ้าหน้าที่ธุรการในระดับเบื้องต้น ไม่ว่าจะหน่วยงานใดก็ตาม ส่วน
ใหญ่จะเป็นคนที่มีลักษณะเข้มงวดในเรื่องรูปแบบมาก เพราะถือว่า ถ้ารับแบบมาแล้ว 
ถ้าถูกเจ้านายท้วงติงว่า รูปแบบนี้ ไม่ถูกต้อง และอาจเกิดอันตรายกับเขาก็ได้ 



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 1) 

182 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 7 No. 1 | January – April 2022 

เพราะฉะนั้นเจ้าหน้าที่ธุรการทุกที่จะตรวจสอบข้อความที่กรอกในเอกสารนั้นว่า 
ถูกต้องตามรูปแบบหรือไม่ เช่น ถ้าเป็นข้อความภาษาอังกฤษระบุว่า ต้องกรอกด้วย
อักษรตัวพิมพ์ใหญ่ ถ้ากรอกตัวพิมพ์เล็กปนเข้าไป เจ้าหน้าที่อาจจะสั่งให้แก้ไข เพราะ
ไม่ถูกต้องตามระเบียบ ในกรณีนี้อาจถูกท้วงว่า การกรอกอักษรตัวเล็กหรือตัวใหญ่ ก็มี
ความหมายอย่างเดียวกัน เพราะเป็นชื่อที่ใช้เรียกเราอยู่แล้ว ซึ่งเราก็อาจจะพูดได้กับ
เจ้าหน้าที่ระดับสูง แต่พูดกับเจ้าหน้าที่ระดับล่างไม่ได้ เพราะเจ้าหน้าที่ระดับล่าง ไม่
พร้อมจะใช้เสรีภาพในการตีความ ดังนั้น คนปฏิเสธการใช้เสรีภาพในการตีความเรื่อง
ความยืดหยุ่น ก็คือ คนที่มีความสุขในชีวิตน้อยที่สุด ไม่ต่างอะไรกับหุ่นยนต์ ตนมี
เสรีภาพแต่กลับไม่ได้ใช้ ก็เท่ากับลดคุณค่าของตัวเองเป็นเครื่องจักรกล ซาร์ตจึงตั้ง
ค าถามให้ตัวเองว่า เราเลือกได้เสมอหรือไม่ (ปานทิพย์ ศุภนคร, 2546: 20-21) เขาตั้ง
สมมุติฐานว่า ถ้ามีคนเอาปืนมาจี้หัวแล้วบอกให้ส่งของมีค่าให้เขา เช่น สมมติว่า โจร
ปล้นพระ ให้ส่งเงินในย่ามมาให้หมดแล้วพระก็ส่งเงินให้ โดยที่รู้ว่า เงินในย่ามเป็นเงินที่
โยมบริจาคสร้างโบสถ์ท่ีตนต้องฝากธนาคารไว้ จากนั้น ก็อธิบายให้โยมและต ารวจฟังว่า 
การที่ตนยื่นเงินในย่ามให้โจรไปเพราะถูกโจรจี้หัว ถ้าไม่ส่งให้ก็จะถูกยิง  

ในกรณีนี้ หากวิเคราะห์ในทัศนะของซาร์ต จะเห็นว่า พระก็ยังปฏิเสธในการใช้
เสรีภาพ ในทัศนะของซาร์ตอธิบายต่อไปว่า พระยังมีแนวทางให้เลือก คือ การไม่ยอม
ส่งเงินให้แล้วก็ยอมตาย อย่างไรก็ตาม ซาร์ตอธิบายว่า น้อยคนที่จะเลือกใช้เสรีภาพ
อย่างจริงจัง ในโลกนี้มีไม่กี่คนที่ใช้เสรีภาพในระดับนี้ได้ ในมุมมองนี้พระอรหันต์อาจ
เป็นคนที่ใช้เสรีภาพมากที่สุดตามทัศนะของซาร์ต ยกตัวอย่างในอรรถกถาธรรมบทที่
กล่าวถึงพระอรหันต์ซึ่งได้รับอาราธนาไปฉันในบ้านของนายช่างทอง ต่อมามีนกกระ
เรียนโฉบเอาทับทิมของพระราชาไป (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 10: 104) 
พระอรหันต์รูปนั้นเห็นว่า นกเอาทับทิมไป ท่านมีทางเลือก 2 ทาง คือ 1) บอกความ
จริงกับนายช่างว่า นกกลืนทับทิมไป แต่ถ้าท่านใช้เสรีภาพบอกความจริง นกกระเรียน
จะต้องตาย 2) ถ้าท่านเลือกที่ไม่พูดก็สุ่มเสี่ยงที่นายช่างจะเข้าใจว่า ท่านเป็นคนเอาไป 
ทั้งนี้ พระอรหันต์รูปนี้ท่านเสี่ยง ท่านจึงเป็นคนที่ได้รับผล แสดงให้เห็นว่า พระอรหันต์
เป็นบุคคลที่มีความรับผิดชอบสูงที่ไม่ห่วงสวัสดิภาพของตัวเอง คือ การใช้เสรีภาพใน
การปกป้องคนอื่น ไม่ปกป้องตัวเอง ดังนั้น ในทัศนะของซาร์ต เป็นไปได้ที่จะมองว่า ถ้า
หาตัวอย่างไม่ได้ว่า คนที่จะใช้เสรีภาพสูงสุดในอุดมคติจะหาได้ที่ไหน เพราะทุกคนใน
โลกหากถูกโจรจี้ก็ยอมทั้งนั้น อย่างไรก็ตาม ในเรื่องที่กล่าวมานี้สามารถยกตัวอย่างพระ
อรหันต์ได้ว่า เป็นบุคคลที่ชาร์ตก าลังกล่าวถึงและมีอยู่จริงในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
ซาร์ตจึงกล่าวถึงมนุษย์ว่า มนุษย์มีเสรีภาพอยู่โดยปกติอยู่แล้ว ขึ้นอยู่ที่มนุษย์จะใช้



     
 

พระครูปลัดธันรบ โชติว โส (วงศ์ษา)  และคณะ I Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa), et al. 

183  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – เมษายน 2565 
 

เสรีภาพหรือไม่ เสรีภาพเป็นค าที่มีความหมายกว้าง แต่เมื่อกล่าวโดยรวมมีความหมาย
พ้ืนฐานจาก 2 แนวคิด คือ 1) ศาสนา 2) ปรัชญา นอกจากนี้ ซาร์ตยังมีแนวคิดที่ว่า 
มนุษย์สามารถท่ีจะเลือกท าสิ่งใดก็ได้ตามเจตจ านงของตน ดังนั้น มนุษย์จึงสร้างชีวิตตน
ให้เป็นไปตามความต้องการ ซาร์ตแสดงแนวคิดเกี่ยวกับมนุษย์ว่า มนุษย์ไม่อาจปฏิเสธ
เสรีภาพของตนเองได้ และไม่สามารถยุติการเลือกได้ตราบใดที่ยังมีลมหายใจอยู่ ด้วย
เหตุนี้ เสรีภาพจึงอยู่คู่กับการเป็นมนุษย์เพ่ือพัฒนาและแสดงถึงความเป็นมนุษย์ แต่
เสรีภาพในที่นี้มิใช่เสรีภาพจะท าอะไรก็ได้ตามที่ใจปรารถนา แม้มนุษย์สามารถที่จะ
เลือกหรือตัดสินใจอะไรก็ได้ แต่มนุษย์จะต้องรับผิดชอบต่อการเลือกและการตัดสินใจ
นั้น กล่าวคือ มนุษย์จะต้องรับผิดชอบต่อการใช้เสรีภาพของตนเลือกการกระท าที่ไม่
กระทบกระเทือนเสรีภาพของคนอื่น ยิ่งไปกว่านั้นมนุษย์ควรเลือกการกระท าที่ส่งเสริม
เสรีภาพของตนเองและของผู้อ่ืนด้วย เจตจ านงเสรีจึงเป็นศักยภาพที่มีอยู่ภายในตัวของ
มนุษย์ ทั้งยังเป็นแรงผลักดันขั้นมูลฐานของชีวิตที่มนุษย์สามารถ ควบคุมด้วยการใช้
เหตุผลคิดตรึกตรองจนเกิดความเชื่อมัน่แล้วลงมือกระท าให้บรรลุจุดหมาย 

ควำมสัมพันธ์ระหว่ำงเจตนำในพุทธปรัชญำกับเจตจ ำนงเสรี 
เจตนาของพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นตัวเริ่มต้นของกฎแห่งกรรม มนุษย์มีความ

ตั้งใจ มีความจงใจที่จะเลือกคิด พูด ท าอย่างใดอย่างหนึ่งอย่างเสรี ก็แสดงว่า มนุษย์มี
เจตจ านงเสรีเช่นกัน เจตจ านงเสรีของซาร์ตถูกน าเสนอเพ่ือกระตุ้นให้มนุษย์รู้ว่า มนุษย์
มีสิ่งนี้อยู่ แต่มนุษย์เข้าใจผิดว่า ตนเองไม่มี ซาร์ตจึงบอกว่า เดิมทีมนุษย์ว่างเปล่า ไม่
เป็นหรือไม่มีอะไร แต่ที่มีอยู่และเป็นอยู่ มนุษย์ได้ใช้เจตจ านงเสรีในการเลือกที่จะมี 
เลือกที่จะเป็น มีความเป็นไปได้ทั้งนั้น (พินิจ รัตนกุล , 2534: 35-38) แต่มีความ
แตกต่างกันในเรื่องเจตนาที่พุทธปรัชญาเถรวาทมองว่า เป็นเจตนาที่เกิดร่วมกับเจตสิก
ซึ่งปรุงแต่งไปในทางที่ดีหรือชั่ว ในขณะที่แนวคิดแบบจักรกล (Mechanism) ของฮ
อบส์มีความเห็นต่างออกไปว่า มนุษย์ไม่เคยได้เลือกด้วยตัวเอง สิ่งต่าง ๆ ในธรรมชาติ
ด าเนินไปตามกฎกลศาสตร์ เหตุการณ์อย่างหนึ่งเกิดขึ้นเพราะมีเหตุการณ์อีกอย่างหนึ่ง
มากระท าต่อมัน ไม่ได้เกิดขึ้นมาลอย ๆ โดยปราศจากสาเหตุ ทุกเหตุการณ์ล้วนมี
สาเหตุทั้งนั้น ในกรณีของมนุษย์ก็เช่นกัน มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ ย่อมเป็นไป
ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ การเลือกตัดสินใจกระท าสิ่งต่าง ๆ ของมนุษย์แต่ละครั้งจึง
มีสาเหตุชักน าก่อน กล่าวคือ ความประสงค์หรือจุดประสงค์ท่ีตั้งไว้ล่วงหน้านั่นเอง  

แนวคิดเจตจ ำนงเสรีในมงคลสูตรของพุทธปรัชญำเถรวำท 
ในมงคลสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 1 : 6) พระพุทธเจ้าตรัสว่า 

ชีวิตของมนุษย์จะพัฒนาจากขั้นต่ าไปหาขั้นสูงเพ่ือบรรลุนิพพานนั้นมีหลายสูตรวิธี แต่มี



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 1) 

184 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 7 No. 1 | January – April 2022 

พระสูตรหนึ่งที่ตรัสในมงคลสูตรที่มี 38 ขั้นตอน ซึ่งเรียกว่า มงคล 38 ในอรรถกถามัง
คลสูตร คาถาแรกเริ่มต้นด้วย “อเสวนา จ พาลาน  ปณฺฑิตานญฺจ เสวนา การต้องไม่คบ
คนพาลและให้ คบบัณ ฑิ ต” โดยยกเรื่องนกแขกเต้ า 2 พ่ีน้ องเป็น อุทาหรณ์ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 27 ข้อ 503: 497-501) ตามทัศนะมงคลสูตรที่ว่า มนุษย์
เหมือนกับน้ า ซึ่งน้ าไม่มีรูปร่างของมันเอง เทใส่ขวด น้ ามันก็เป็นรูปขวด เทใส่แก้วก็เป็น
รูปแก้ว เทใส่ในกล่องสี่เหลี่ยมก็เป็นรูปกล่องสี่เหลี่ยม การคิดในลักษณะนี้เหมือนกับว่า 
คนพาลเป็นดั่งภาชนะบางอย่างที่ไม่ดี น่าเกลียด บัณฑิตก็เป็นภาชนะที่สวยงาม ฉะนั้น 
มนุษย์ก็เหมือนน้ า ถ้าเทลงในโอ่งที่น่าเกลียดเปรียบเหมือนคนพาล มนุษย์ก็จะมี
ลักษณะเป็นโอ่งที่น่าเกลียดด้วย แต่ถ้าเทลงโถหรือคนโทที่สวยงาม น้ า คือ มนุษย์ที่ไม่มี
อ านาจในการจัดรูปร่างของตัวเอง ก็จะมีลักษณะเป็นคนโทที่สวยงามได้ เพราะเหตุนี้ 
พระพุทธเจ้าจึงก าชับว่า อย่าอยู่ใกล้โอ่งที่น่าเกลียด เพราะถ้าอยู่ใกล้แล้วจะมีลักษณะ
แบบนั้นไปด้วย ให้อยู่ใกล้คนโท ตามแนวคิดของอรรถกถาจารย์ผู้แต่งมังคลัตถทีปนี 
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2550: 24-26) เพราะเชื่อว่า มนุษย์เหมือนกับน้ า เมื่อเทลงไป
ภาชนะใดก็มีลักษณะเป็นอย่างนั้น จึงเล่านิทานเปรียบเทียบเรื่องลูกนกแขกเต้า 2 พ่ี
น้อง ตัวหนึ่งอยู่กับโจร ส่วนอีกตัวหนึ่งอยู่กับฤาษ ีโจรเป็นตัวอย่างของคนพาล ส่วนฤาษี
เป็นอุทาหรณ์แสดงความเป็นบัณฑิต เนื้อเรื่องเล่าต่อไปว่า วันหนึ่งมีพระราชาเสด็จ
ประพาสป่า และพลัดหลงกับเหล่าทหารเสนาอ ามาตย์ พระราชาขี่ม้ามาเหนื่อยจึงพักที่
ใต้ร่มไม้ โดยข้างบนต้นไม้มีนกแขกเต้าตัวที่อยู่กับโจรมานาน นกแขกเต้าตัวนี้มองลง
มาแล้วก็อุทานว่า “เจ้าคนนี้คอก็มีสร้อย มีเพชรนิลจินดา ดูแล้วน่าจะเป็นคนรวย เรา
น่าจะฆ่าให้ตายแล้วชิงเอาสมบัติมาน่าจะดี” พระราชาได้ยินก็ตกใจว่า ท าไมนกตัวน้อย
นี้พูดจาหยาบคาย จึงตื่นบรรทมแล้วหนีออกจากร่มไม้ เมื่อไปถึงอาศรมของฤาษีก็พบ
นกแขกเต้าตัวคล้ายกัน ทักทายปราศรัย เชื้อเชิญต้อนรับขับสู้เป็นอย่างดี พระราชาจึงมี
ความรู้สึกว่า ท าไมนกตัวนี้พูดจาดี บุคลิกดี ใจดีและดูมีไมตรีเป็นมิตร เมื่อได้พบกับฤาษี
จึงได้ฟังค าอธิบายว่า นกแขกเต้า 2 ตัวที่พระองค์เจอนี้ เดิมทีเป็นพ่ีน้องกัน ความหมาย
ที่ต้องการสื่อ ก็คือ โดยสายเลือดแล้ว นกแขกเต้าสามารถพัฒนาเป็นอย่างใดอย่างหนึ่ง
ได้เท่ากัน ตัวที่อยู่กับโจร โจรก็เลี้ยงให้อยู่ในสภาพแวดล้อมแบบโจร จึงต้องคิด พูด ท า
แบบโจร ตัวที่อยู่กับฤาษีก็อยู่ในสภาพแวดล้อมคนละอย่าง เรื่องนี้น่าสนใจ เพราะ
ตอนท้ายพระพุทธเจ้าทรงประมวลนิทานเรื่องนี้ เป็นอุปมาเตือนสติว่า มนุษย์ก็
เหมือนกับนกแขกเต้า อยู่ที่ไหน กับใคร ใช้ชีวิตอย่างไร มีสภาพแวดล้อมแบบไหน ก็จะ
เป็นคนแบบนั้น พระพุทธเจ้าจึงตรัสเตือนว่า อย่าคบคนพาล ให้คบบัณฑิต ซึ่งเป็น
เงื่อนไขเบื้องต้นที่ท าให้ชีวิตประสบสิ่งที่เป็นมงคลและบรรลุนิพพานได้ ถ้าอยู่กับคน



     
 

พระครูปลัดธันรบ โชติว โส (วงศ์ษา)  และคณะ I Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa), et al. 

185  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – เมษายน 2565 
 

พาลก็ไม่มีโอกาสบรรลุนิพพาน เพราะมัวแต่คิด พูดและท าเรื่องที่น าไปสู่อบาย จึงตั้ง
ค าถามว่า นิทานเรื่องนี้สะท้อนอะไร ก) คนและสัตว์นั้นเหมือนน้ าหรือไม่ ข) ถ้าเปรียบ
ว่า คนและสัตว์เหมือนกับน้ า ก็หมายความว่า เมื่อน้ าไม่มีเจตจ านงเสรี คนและสัตว์ก็ไม่
มีเจตจ านงเสรี  

ปรากฏการณ์ที่สังเกตได้จากมนุษย์ คือ การเลือกและมีทางให้เลือกอยู่เสมอ 
โดยความรู้สึกเหมือนกับว่า เราเลือกด้วยตัวเองจริง แต่นักปรัชญาบางคนให้ทัศนะว่า 
การที่เราเลือกอะไรต่าง ๆ เป็นปรากฏการณ์ในระดับผิวของจิต คือ จิตในส่วนที่
อนุญาตให้รู้ตัว ซึ่งเหมือนกับว่า เราได้เลือก เลือกเองเสมอ เช่น เรื่องรสนิยมการฟัง
เพลงหรือเสพงานศิลปะ เช่น จากเดิมอยู่ต่างจังหวัด คุ้นเคยกับเพลงลูกทุ่ง เพลงลูกกรุง
ตามสถานีวิทยุเป็นประจ าจนเกิดความรู้สึกเป็นรสนิยมที่คุ้นเคย ชื่นชอบ แต่เวลาผ่าน
ไปได้ย้ายถิ่นฐานมาเรียนหรือท างานในเมืองและคลุกคลีกับบรรยากาศท่ีได้ฟังเพลงไทย
สากล เพลงสากลหรือเพลงร่วมสมัย เมื่อวิถีชีวิตเปลี่ยนไปกับวัฒนธรรมการเสพคุ้นที่
ใกล้เคียงกับความคุ้นเคยเพลงลูกทุ่งที่เคยฟัง หล่อหลอมให้มนุษย์มีรสนิยมที่ เปลี่ยนไป
ด้วยเช่นกัน การอยู่ในสภาพแวดล้อมแบบไหน วัฒนธรรมหรือสังคมแบบใด ก็จะหลอม
ตัวและจิตใจให้เป็นแบบนั้น คบคนแบบไหน ก็จะเป็นคนแบบนั้น (มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2550: 24-27)  

องค์ควำมรู้ใหม่  
ประเด็นที่ 1 การเปรียบเทียบแนวคิดระหว่างฮอบส์กับซาร์ต มีเหตุผลและมี

ความเป็นไปได้ทั้งสองแบบ ทั้งนี้ แนวคิดของฮอบส์มีอิทธิพลอย่างมากในวงการสังคม
วิทยา อาชญาวิทยาและวงการความยุติธรรมที่เห็นว่า มนุษย์ไม่ได้เลือกอะไร แต่ถูกปั้น
แต่งข้ึนมา ในขณะเดียวกันก็มีแนวคิดแบบซาร์ตที่มีเหตุผลน่าคิดและเป็นไปได้เช่นกัน   

ประเด็นที่ 2 พุทธปรัชญาอยู่ระหว่างกลางและเข้ากันได้กับทั้งสองแนวคิดนี้ 
โดยมีลักษณะที่จะวินิจฉัยเป็นรายกรณี ดังนี้ หากเป็นคนที่ได้รับการฝึกฝนมาน้อย 
แนวโน้มที่เพ่ือนฝูงจะดึงไปในทางชั่วหรือดีนั้นมีสูง แต่บางคนเกิดมามีการฝึกตน เป็น
คนค่อนข้างจะเข้มแข็ง แม้จะอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ไม่ดี แต่เขาก็อาจมีความยับยั้งชั่งใจ 
ซึ่งในทางอภิธรรมของพุทธปรัชญา (นฤมล มารคแมน, 2561: 64-67) พยายามอธิบาย
ว่า เมื่อกล่าวถึงเจตสิก ก็จะมีเจตสิกที่เป็นอสังขาริก คือ จิตนั้นเข้มแข็งด้วยตัวมันเอง 
ส่วนสสังขาริก คือ จิตที่ ไม่แข็งจะถูกข้างนอกชักจูง จิตที่ เป็น 2 ลักษณะแบบนี้ 
เกี่ยวข้องกับการปลูกฝังอบรมมาต่างกัน ถ้ามนุษย์เกิดมาแล้วเป็นคนจิตอ่อนก็ถูก
กระตุ้น ชักน าด้วยครอบครัว เพ่ือนฝูง สังคมอย่างสูง จึงจะท าให้เขาเป็นคนดีได้ แต่ถ้า
เขาคนโชคร้าย อยู่ในสังคม ครอบครัวที่ไม่ดีหรือรุนแรง ก็มีพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ 



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 1) 

186 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 7 No. 1 | January – April 2022 

สอดคล้องกับทฤษฎีของฮอบส์ แต่ถ้าเป็นคนที่มีจิตหรือเจตสิกที่เข้มแข็งด้วยตัวของเขา
เอง คนจ าพวกนี้จะเป็นคนที่คล้ายกับท่ีซาร์ตได้อธิบายไว้  

ประเด็นที่  3 พุทธปรัชญาเถรวาทมีแนวคิดที่มีแนวโน้มเป็นปัจเจกนิยม 
(Individualism) ซึ่งอธิบายว่า มนุษย์มีความเป็นอิสระในการที่จะท าอะไรก็ได้ในวิถี
ของตนที่เห็นว่า เป็นประโยชน์ต่อตนเอง ดังพุทธพจน์ที่ว่า “จงเตือนตนด้วยตนเอง” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 379: 151) แสดงให้เห็นถึงการเน้นเรื่องการสอน
ตนเองหรือการเตือนตนเองเป็นหลักส าคัญ “ตนแลเป็นที่พ่ึงแห่งตน คนอ่ืนใครเล่าจะ
เป็นที่พ่ึงของเราได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 168: 82) จะเห็นว่า การมี
เสรีภาพของมนุษย์และขอบเขตของเสรีภาพของปัจเจกบุคคล ซึ่งกล่าวถึงความเป็น
มนุษย์ที่มีคุณลักษณะเฉพาะ คือ “มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตประเภทหนึ่งที่มีวิวัฒนาการมา
ยาวนานและเป็นสิ่งที่พุทธปรัชญาให้ความส าคัญมากที่สุด เพราะมนุษย์เป็นสัตว์
ประเภทเดียวเท่านั้นที่สามารถบรรลุธรรมสูงสุดได้” (ธีรโชติ เกิดแก้ว, 2553: 100)  

สรุป  
ค าถามชวนคิดที่ส าคัญ คือ ค าสอนในพุทธปรัชญาเถรวาทเรื่องอิทัปปัจจยตา 

(พุทธทาสภิกขุ, 2549: 33) หากตีความให้ดี เหมือนต้องการจะบอกว่า มนุษย์ไม่มี
เจตจ านงเสรีกับหลักการที่ว่า “เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี” ไม่มีอะไรเกิดขึ้นลอย ๆ โดย
ปราศจากท่ีมาและไม่ส่งผลกระทบต่อสิ่งอ่ืนต่อไปอีก สรรพสิ่งล้วนเชื่อมโยง อิงอาศัยซึ่ง
กันและกันระหว่างความเป็นเหตุกับผล ดังปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่
อธิบายสภาพจิตใจของมนุษย์ที่ผลักดันให้คิด พูดและท า จึงไม่มีค าว่า “บังเอิญ” อย่าง
แน่นอน สรุปว่า มนุษย์ไม่ได้เลือกอะไรเลยใช่หรือไม่ ซึ่งทฤษฎีของฮอบส์หรือซาร์ตต่าง
ก็ให้แนวคิดที่มีเหตุและผล แต่ท้ายที่สุดมนุษย์จะมีเสรีภาพและมีเจตจ านงเสรีหรือเป็น
เพียงแค่ปรากฏการณ์ทางสมองเท่านั้น ตัวเราก็ยังคงอยู่ในโลกนี้อาศัยภายใต้กลไกของ
รัฐ เศรษฐกิจ สังคม การศึกษา ศาสนา วัฒนธรรมและกฎหมายที่เป็นของจริง ซึ่งต้อง
เผชิญกับมันเพ่ือกิน-อยู่-หายใจ และใช้ชีวิตประจ าวันไปจนตาย ดังนั้น การเลือกคิด 
พูด ท าอย่างมีสติรอบคอบในสิ่งที่ไม่ท าให้ตนและคนที่รักต้องเสียใจในภายหลัง สร้าง
หลักประกันเพ่ือตัวเราเองด้วยการละชั่ว ท าดี ท าใจให้ผ่องใส ให้ทาน รักษาศีล เจริญ
ภาวนาเป็นเนืองนิตย์ ชีวิตที่มีอยู่ก็มีคุณค่า คุ้มค่าและงดงาม   

เอกสำรอำ้งอิง  
จ านงค์  ทองประเสริฐ . (2534). ปรัชญ าตะวันตกสมัย ใหม่ , พิม พ์ครั้ งที่  2 . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



     
 

พระครูปลัดธันรบ โชติว โส (วงศ์ษา)  และคณะ I Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa), et al. 

187  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – เมษายน 2565 
 

ชเอิญศรี อิศรางกูร ณ อยุธยา. (2549). ปรัชญาตะวันตกสมัยใหม่, พิมพ์ครั้งที่ 7. 
กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 

ธีรโชติ เกิดแก้ว. (2553). พุทธปรัชญา: มิติการมองโลกและชีวิตตามความจริง. 
สมุทรปราการ: มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ.  

น ฤ ม ล  ม ารค แ ม น . (2561). ห ลั ก พุ ท ธจิ ต วิ ท ย า เบื้ อ งต้ น , พิ ม พ์ ค รั้ งที่  4 . 
กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 

ปานทิพย์  ศุภนคร. (2546). ปรัชญาเอกซิสเตนเชียลลิสต์ . กรุงเทพมหานคร : 
มหาวิทยาลัยรามค าแหง.  

พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2551). เปรียบเทียบความคิดพุทธทาส–
ซาตร์. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ.  

พินิจ รัตนกุล. (2534). ปรัชญาชีวิตของฌอง-ปอล ซาร์ตร์. กรุงเทพมหานคร: สามัญ
ชน. 

พุทธทาสภิกขุ. (2549).  อิทัปปัจจยตา, พิมพ์ครั้งที ่2. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย เล่ม 22, 25. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

______. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 17, 
25, 27. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย . (2550). มังคลัตถทีปนีแปล  เล่ม 1 , พิมพ์ครั้ งที่  13. 
กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

Hobbes, T. (2017). Leviathan. London: Collins Clear-Type Penguin Books 
Ltd. 

Sartre, J. P. (2003). Being and Nothingness: A Phenomenological Essay on 
Ontology. New York: Simon & Schuster.  


