
  

Research Article; Received: 2021-01-10; Revised: 2021-02-07;    Accepted: 2021-02-10. 
 

บทบาทผู้น าชาวไทลื้อในการส่งเสรมิประเพณีและพิธีกรรม 
ทางพระพุทธศาสนา 

Roles of Tai Lue Leaders in Promoting the Buddhist 
Traditions and Rituals 

 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ)1, สุเทพ สารบรรณ2,  
พระครูศรีวรพินิจ (สมคิด คมฺภีร าโณ)3, ชูชาติ สุทธะ4  

Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet)1,  
Suthep Saraban2, Phrakhrusriworaphinit (Somkit Gambhīrañāṇo)3,  

Chuchat Sutta4  
หลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา   
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตพะเยา 
Doctor of Philosophy Program in Buddhist Studies, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phayao Campus 
Corresponding Author, E-mail: jarern2491@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ  

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาพัฒนาการประเพณีและพิธีกรรม
ทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนา 2) เพ่ือศึกษาปัญหาและอุปสรรคในการ
ส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อล้านนา และ 3) เพ่ือศึกษาบทบาทผู้น าชาว
ไทลื้อในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา เป็นการวิจัยเชิง
คุณภาพ เครื่องมือที่ใช้ คือ แบบสัมภาษณ์เชิงลึกและแบบสนทนากลุ่ม ผู้ให้ข้อมูล
ส าคัญ 45 รูป/คน แบ่งเป็น 3 กลุ่ม คือ ผู้น าฝ่ายสงฆ์ ผู้น าฝ่ายฆราวาสและผู้เข้าร่วม
สนทนากลุ่ม โดยใช้วิธีการสุ่มแบบเจาะจง การวิเคราะห์ข้อมูลใช้วิธีการวิเคราะห์เนื้อหา
และการวิเคราะห์เปรียบเทียบเหตุการณ์เพ่ือน าเสนอผลการวิจัย  

ผลการวิจัย พบว่า 1) พัฒนาการของประเพณีและพิธีกรรมทางแบ่งเป็น 3 ยุค 
คือ (1) ยุคที่อพยพมาจากสิบสองปันนา (2) ยุคเริ่มสร้างบ้านแปงเมืองที่เชียงค า (3) ยุค
สังคมปัจจุบัน 2) ปัญหาและอุปสรรคแบ่งเป็น 3 ประการ คือ (1) ด้านบุคคล (2) ด้าน



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

342 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

งบประมาณ (3) ปัญหาด้านการท างาน 3) บทบาทผู้น าชาวไทลื้อ ด้านผู้น าฝ่ายสงฆ์มี
บทบาทในการวางแผนและส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมอย่างต่อเนื่อง ส่วนแนวทาง
ในการพัฒนาและส่งเสริมควรพัฒนาเป็นหลักสูตรและส่งเสริมการวิจัย ส าหรับผู้น าฝ่าย
ฆราวาสมีบทบาทในการส่งเสริมให้ได้รับการสนับสนุนจากหน่วยงานราชการและ
เอกชน ส่วนแนวทางการพัฒนาและการส่งเสริมควรบูรณาการความร่วมมือระหว่าง
ภาครัฐกับภาคเอกชนอย่างเป็นระบบ องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย คือ ปัจจัยภายใน + 
ปัจจัยภายนอก = ทรัพยากรในชุมชุน + ภาครัฐและเอกชนต้องเป็นผู้ให้ค าแนะน า 
ชี้แนะและดูแล เพ่ือช่วยชุมชนในการประสานงานกับหน่วยงานภายนอกเพ่ือส่งเสริม
ประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อให้ยั่งยืน  

ค าส าคัญ: บทบาทผู้น า; ผู้น าชาวไทลื้อ; ประเพณีและพิธีกรรม; อ าเภอเชียงค า 

Abstract  
This research consists of three objectives: 1) to study the 

development of Buddhist tradition and rituals of Thai Lue people in 
Lanna; 2) to study problems and obstacles in promoting Buddhist 
tradition and rituals of Tai Lue People in Lanna; and 3) to study the roles 
of Tai Lue Leaders in promoting the Buddhist tradition and rituals. It is a 
qualitative research based on in-depth interview and focus group 
discussion. The forty-five key informants are divided into three groups: 
monk leaders, laypeople leaders, and participants. All are selected by a 
purposive sampling. The data analyses are based on content and 
constant comparison to present the results of research.  

The results of research reveal that 1) the development of 
traditions and rituals is divided into three eras: (1) the era that Tai Lue 
People immigrated from Sipsong Panna; (2) the era that built the city of 
Chiang Kham; (3) the present era; 2) the problems and obstacles which 
are divided into three aspects: (1) personal; (2) budget; (3) working; 3) the 
roles of Tai Lue leaders: the monk leaders have the roles to plan and 
promote the traditions and rituals continually. But the guidelines for 
development and promotion should be developed into a curriculum 
and promote research works. For laypeople leaders, they have the roles 



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

343  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

to perform and promote activities which are supported by government 
and private agencies. For the development and promotion guidelines, 
they should integrate the cooperation between government and private 
agencies. The new body of knowledge indicates that ‘Internal Factors + 
External Factors = Community Resources + Government and Private 
Sectors’ has to be advisers, guiders, and caretakers to help community 
to coordinate with other external agencies in order to promote the 
sustainable tradition and rituals of Tai Lue people.  

Keywords: Roles of Leaders; Tai Lue Leaders; Traditions and Rituals; 
Chiang Kham District 

บทน า  
ไทลื้อเป็นชนกลุ่มหนึ่งที่อาศัยอยู่ภาคเหนือของประเทศไทย เป็นกลุ่มชาติพันธ์  ุ ์

ที่พูดภาษาตระกูลไท ในอดีตชาวไทลื้ออาศัยในเขตสิบสองปันนาทางตอนใต้ของ 
สาธารณรัฐประชาชนจีน ต่อมาได้อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานตามหัวเมืองต่าง ๆ ใน
ภาคเหนือด้วยเหตุผลทางการเมืองตามนโยบาย “เก็บผักใส่ซ้า เก็บข้าใส่เมือง” (ไกรศรี 
นิมมานต์เหมินทร์, 2521 : 3) ของเจ้าผู้ครองนครล้านนาในอดีตในสมัยต้นกรุง
รัตนโกสินทร์ รวมทั้งการเข้ามาติดต่อค้าขาย แสวงบุญทางศาสนาและลี้ภัยการเมืองใน
ยุคที่จีนเปลี่ยนแปลงการปกครองเป็นระบบคอมมิวนิสต์ นอกจากนี้ ยังอพยพเข้ามา
เพ่ิมเติมเพ่ือติดตามญาติพ่ีน้องที่เข้ามาอยู่ก่อนแล้ว ชาวไทลื้อมีวัฒนธรรมเป็นอัตลักษณ์
เฉพาะตน มีภาษาพูดและภาษาเขียนเป็นของตนเอง ประเพณีพิธีกรรมบางอย่างเป็น
เอกลักษณ์เด่นประจ าชาติพันธุ์ โดยรวมแล้ววัฒนธรรมไทลื้อมีลักษณะใกล้เคียงกับชาว
ไทยล้านนา เนื่องจากชาวไทลื้อเป็นพุทธศาสนิกชนที่เคร่งครัด ศรัทธาต่อสิ่งที่ตนยึดถือ 
มีความเคารพเชื่อม่ันในศาสนา (จารุวรรณ พรมวัง, 2536: 4)  

จังหวัดพะเยามีชาวไทลื้อเข้ามาตั้งถิ่นฐานอยู่ในเขตอ าเภอเชียงค า อ าเภอเชียง
ม่วนและอ าเภอภูซาง เนื่องจากในปี พ.ศ. 2396 เจ้าอนันตวรฤทธิเดช เจ้าผู้ครองนคร
น่านยกทัพไปตีเชียงรุ้ง ได้ยกกองทัพเข้าไปกวาดต้อนผู้คนจากเมืองพง เมืองมาง เมือง
หย่วนและเมืองล้าในเขตสิบสองปันนาเข้ามาไว้ในเขตเมืองเทิง ซึ่งเป็นเขตการปกครอง
ของเมืองน่าน ต่อมาเมืองน่านเกรงว่า ชาวไทลื้อที่กวาดต้อนมาจะอพยพหนีกลับไปยัง
บ้านเมืองเดิม จึงได้เคลื่อนย้ายลงมาตั้งถิ่นฐานอยู่ริมฝั่งแม่น้ ายมในเขตเมืองเชียงม่วน 
ได้แก่ บ้านมาง บ้านทุ่งมอก บ้านแพด เมื่อชุมชนขยายตัวมากขึ้น พญาธนะหัวหน้า



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

344 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ชุมชนไทลื้อจึงได้ชักชวนชาวไทลื้อกลุ่มหนึ่งไปแสวงหาที่ท ากินแหล่งใหม่ จนกระทั่งพบ
ที่ราบลุ่มแม่น้ าลาวในเขตเมืองเชียงค า ซึ่งเป็นท าเลที่เหมาะสมกับการท ามาหากิน จึง
ได้ขออนุญาตเจ้าผู้ครองนครน่าน อพยพผู้คนไปตั้งถิ่นฐานในปี พ.ศ. 2431 ต่อมามีชาว
ไทลื้อบางส่วนอพยพมาจากท่าวังผาเข้ามาสมทบ จึงท าให้เชียงค าเป็นเขตชุมชนไทลื้อ
ขนาดใหญ่อีกแห่งหนึ่งของภาคเหนือ (ไสว เชื้อสะอาด, 2538: 5)  

ส าหรับอ าเภอเชียงค า ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกเฉียงใต้ของจังหวัดพะเยา อยู่ใน
บริเวณที่ราบลุ่มแม่น้ าลาว แม่น้ ายวนและแม่น้ าแวน ซึ่งเป็นลุ่มน้ าย่อยของลุ่มแม่น้ าอิง 
ในอดีตเป็นแอ่งอารยธรรมของชุมชนที่มีวิถีชีวิตที่ผูกพันกับสายน้ า เป็นแหล่งที่อยู่ของ
ชาวไทลื้อหลายหมู่บ้าน เช่น บ้านหย่วน บ้านมาง บ้านเชียงคาน บ้านล้า (อิสรา ญาณ
ตาล, 2549: 45) ปัจจุบันหมู่บ้านชาวไทลื้อในเขตอ าเภอเชียงค ามี 30 หมู่บ้าน เช่น 
บ้านหย่วน บ้านแดนเมือง บ้างมาง วัฒนธรรมไทลื้อมีเอกลักษณ์โดดเด่นมาช้านาน ไม่
ว่าจะเป็นการใช้ชีวิตทีเ่รียบง่ายหรืออาหารการกิน เช่น แกงแค แองแถะ น้ าปู (รุ่งทิพย์ 
และยลรวี สิทธิชัย, ม.ป.ป: 1-2) จารีตประเพณีของชาวไทลื้อยังนับถือผีและมีวิถีชีวิตที่
ผูกพันกับพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้งและเคร่งครัด ประเพณี และพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อคล้ายคลึงกับชาวไทยวนในล้านนา (อรุณรัตน์ วิเชียร
เขียว, 2535: 7) นอกจากนั้น ยังนิยมสร้างวัดในชุมชนที่ตกแต่งด้วยสถาปัตยกรรมที่
งดงาม ปัจจุบันเหลืออยู่เพียงบางแห่ง เช่น วิหารวัดดอนมูล วิหารวัดหนองแดง วิหาร
วัดหนองบัว วิหารวัดท่าฟ้าใต้ วิหารวัดแสนเมืองมาง (วัดมาง) วิหารวัดหย่วน (มิ่งสรรพ์ 
ขาวสะอาด, 2551: 79)  จะเห็นว่า ชาวไทลื้อยังรักษาวัฒนธรรมประเพณีไว้เป็นอย่างดี 
แต่เนื่องด้วยสภาพสังคมของชาวไทลื้อที่ได้อยู่ร่วมกับชาวล้านนา อีกทั้งสภาพแวดล้อม
ในการด ารงชีพที่มีความเจริญรุ่งเรือง จึงท าให้วิถีชีวิตของชาวไทลื้อได้รับการพัฒนา
และเปลี่ยนแปลงไปตามกระแสสังคม โดยเฉพาะการใช้ภาษาพูด วัฒนธรรมการแต่ง
กายและวิถีชีวิตความเป็นอยู่  

เนื่องด้วยความคล้ายคลึงกันทางวัฒนธรรมในหมู่คนชาติพันธุ์ไท ประกอบกับ
กับชาวไทลื้อได้อพยพเข้ามาอยู่ร่วมกับเจ้าของพ้ืนที่เดิมซึ่งเป็นแหล่งวัฒนธรรมล้านนา
มานานกว่า 200 ปี ท าให้ประเพณีวัฒนธรรมบางอย่างของชาวไทลื้อถูกกลืนเข้ากับ
วัฒนธรรมล้านนา ประเพณีและวัฒนธรรมเก่าแก่ที่บรรพบุรุษได้สืบต่อกันมาเริ่มสูญ
หายไป เหตุผลส่วนหนึ่งเป็นเพราะการศึกษาของเยาวชนในปัจจุบันที่มีความก้าวหน้า 
ท าให้เยาวชนเห็นคุณค่าประเพณีและวัฒนธรรมดั้งเดิมน้อยลง ดังนั้น จึงควรที่จะชักจูง
ให้เยาวชนไทลื้อล้านนารุ่นใหม่ให้กลับมาเห็นคุณค่าและฟ้ืนฟูวัฒนธรรมของไทลื้ออีก
ครั้ง นอกจากนี้ สภาพความเป็นอยู่ เศรษฐกิจและวัฒนธรรมใหม่อาจเกิดเป็นค่านิยมที่



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

345  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงประเพณีดั้งเดิมของชุมชนต่าง ๆ ในล้านนา ซึ่งไม่สามารถ
หลีกเลี่ยงการเปลี่ยนแปลงดังกล่าวได้ จึงควรศึกษารายละเอียดของปัจจัยต่าง ๆ 
เพ่ือให้น ามาประยุกต์ให้เข้ากับวัฒนธรรมประเพณีดั้งเดิม เช่น ความสัมพันธ์ทาง
ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนา (ศรีเลา เกษพรหม , 
2544: 91) 

หากไม่มีการอนุรักษ์พิธีกรรมหรือศิลปวัฒนธรรมชาวไทลื้อล้านนา จะ
ก่อให้เกิดความเสียหายทางด้านเศรษฐกิจ คือ ไม่มีรายได้เสริมให้กับครอบครัว รวมถึง
การขาดสินค้าส่งออก เช่น ข้าว กระเทียม ยาสูบ ถั่วโอ่ (ถั่วหมักคล้ายเต้าเจี้ยว) ความ
เสียหายทางด้านสังคม คือ เอกลักษณ์ประจ าถิ่นของชาวไทลื้อล้านนาอาจสูญหายไป 
เกิดการเลียนแบบสังคมในเมืองมากขึ้น ความเสียหายทางด้านศิลปวัฒนธรรม คือ ไม่มี
เยาวชนสืบทอดศิลปวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์มาแต่โบราณกาล ดังนั้น ผู้น าชาวไทลื้อ
ทั้งฝ่ายสงฆ์ (ผู้น าทางศาสนา) และฝ่ายฆราวาสหรือผู้น าชุมชน (ผู้น าทางการปกครอง) 
ต้องแสดงบทบาทในการส่งเสริมและอนุรักษ์ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา
ของชาวไทลื้ออย่างต่อเนื่องและเป็นรูปธรรมเพ่ือให้เข้ากับยุคสมัยที่เปลี่ยนไปอย่างเช่น
ทุกวันนี้ เนื่องจากผู้น าทั้งสองฝ่ายเป็นหัวใจส าคัญของการพัฒนาและส่งเสริมประเพณี
และพิธีกรรมดังกล่าว ซึ่งในปัจจุบันเป็นที่ยอมรับว่า ผู้น าเหล่านี้มีบทบาทส าคัญต่อการ
พัฒนาชุมชน เพราะเป็นผู้ที่ชุมชนให้การยอมรับนับถือและเป็นบุคคลที่มีความพร้อมที่
จะเป็นผู้ให้ค าปรึกษากับชุมชน  

จากประเด็นปัญหาดังกล่าว ผู้วิจัยจึงได้วิจัยเรื่องนี้เพ่ือศึกษาพัฒนาการของ
ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนา ปัญหาและอุปสรรคใน
การส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อล้านนา และบทบาทผู้น าชาวไทลื้อใน
การส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา ทั้งนี้ เพ่ือสร้างแนวทางการ
พัฒนาและส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อ โดยใช้
บทบาทของผู้น าในการขับเคลื่อนกลไกการมีส่วนร่วมในการพัฒนาให้สอดคล้องกับ
บริบทของปัจจุบัน  

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาพัฒนาการของประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของ

ชาวไทลื้อล้านนา 
2. เพ่ือศึกษาปัญหาและอุปสรรคในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาว

ไทลื้อล้านนา  



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

346 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

3. เพ่ือวิเคราะห์บทบาทผู้น าชาวไทลื้อในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรม
ทางพระพุทธศาสนา  

ระเบียบวิธีวิจัย 
1. รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) จาก

ภาคเอกสารและภาคสนาม โดยศึกษาจากหนังสือ ต ารา รายงานการวิจัย เอกสาร
วิชาการที่เกี่ยวข้องและเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามโดยการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง
ด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) และการสนทนากลุ่ม (Focus Group 
Discussion) ของผู้น าฝ่ายสงฆ์และฝ่ายฆราวาสในเขตพ้ืนที่อ าเภอเชียงค า จังหวัด
พะเยา   

2. ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (Key Informants) ผู้วิจัยก าหนดขนาดของกลุ่มผู้ให้
ข้อมูลส าคัญโดยใช้วิธีการสุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling) เพ่ือให้ครอบคลุม
ประเด็นในการวิจัย โดยแบ่งเป็น 3 กลุ่มใหญ่ รวมทั้งหมด 54 รูป/คน ดังต่อไปนี้ 

กลุ่มที่ 1 ผู้น าฝ่ายสงฆ์ (ผู้น าทางศาสนา) ในเขตอ าเภอเชียงค า ได้แก่ เจ้า
อาวาสวัดศรีบุญเรือง เจ้าอาวาสวัดเชียงบาน เจ้าอาวาสวัดดอนไชย เจ้าอาวาสวัดพระ
ธาตุสบแวน เจ้าอาวาสวัดวัฒนา เจ้าอาวาสวัดแสนเมืองมาและเจ้าอาวาสวัดแดนเมือง 
รวมทั้งหมด 7 รูป  

กลุ่มที่ 2 ผู้น าฝ่ายฆราวาส (ผู้น าทางการปกครอง) ในอ าเภอเชียงค า ได้แก่ 
รองนายกองค์การบริหารส่วนจังหวัดพะเยา ประธานสภาองค์การบริหารส่วนต าบล
เชียงบาน นายกองค์การบริหารส่วนต าบลเชียงบาน รองนายกองค์การบริหารส่วน
ต าบลอ่างทอง รองนายกองค์การบริหารส่วนต าบลเชียงบาน สมาชิกองค์การบริหาร
ส่วนต าบลเชียงบาน นายกเทศมนตรีต าบลเชียงค า นายกเทศบาลต าบลหย่วน ก านัน
ต าบลเชียงบาน ก านันต าบลหย่วน ก านันต าบลเจดีย์ค า ผู้ ใหญ่บ้านเชียงบาน 
ผู้ใหญ่บ้านมาง ผู้ใหญ่บ้านแดนเมือง ผู้ใหญ่บ้านหมู่ที่ 1, 11, 12, 13 และ 14 ต าบลน้ า
แวน ผู้ใหญ่บ้านหมู่ที่ 1, 2, 3, 5, 6 และ 8 ต าบลหย่วน ผู้ใหญ่บ้านหมู่ที่ 4 และ 10 
ต าบลเชียงบาน ผู้ใหญ่บ้านหมู่ที่ 3, 12 และ 15 ต าบลฝายกวาง ผู้ใหญ่บ้านหมู่ที่ 3 
และ 4 ต าบลเวียง ผู้ใหญ่บ้านหมู่ที่ 2 ต าบลเจดีย์ค า อดีตผู้ใหญ่บ้านดอนไชยและนายก
สมาคมไทลื้อแห่งประเทศไทย รวมทั้งหมด 35 คน 

กลุ่มที่ 3 ผู้เข้าร่วมสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) โดยคัดเลือก
จากผู้ทรงคุณวุฒิที่หลากหลาย ได้แก่ คณาจารย์มหาวิทยาลัย 2 คน ผู้น าพระสงฆ์ 2 
รูป ส านักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดพะเยา 1 คน วัฒนธรรมจังหวัดพะเยา 1 คน 



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

347  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

วัฒนธรรมอ าเภอเชียงค า 1 คน สมาคมไทลื้อ 1 คน นักประวัติศาสตร์ไทลื้อ 1 คน และ
กลุ่มศิลปินอนุรักษ์ไทลื้อ 3 คน รวมทั้งหมด 12 รูป/คน  

3. เครื่องมือและวิธีสร้างเพ่ือใช้ในการวิจัย ผู้วิจัยได้ใช้เครื่องมือในการวิจัย
เพ่ือให้ได้ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย โดยแยกอธิบายดังต่อไปนี้  

3.1 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ประกอบด้วย 2 แบบ ดังนี้ 
1) แบบสัมภาษณ์เชิงลึก ผู้วิจัยได้ออกแบบโครงสร้างของข้อค าถาม

ที่สามารถน าไปใช้ในกระบวนการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง โดยมีหัวข้อชี้น า (Guided 
Interview) เป็นเพียงการก าหนดแนวข้อค าถามแบบเปิดกว้างหรือการสัมภาษณ์แบบ
ปลายเปิด ผู้ให้สัมภาษณ์สามารถแสดงความคิดเห็นได้อย่างหลากหลาย ในการก าหนด
โครงสร้างข้อค าถามส าหรับน าไปสัมภาษณ์ ประกอบด้วยข้อค าถามจ านวน 3 ตอน 
ได้แก่ ตอนที่ 1 ข้อมูลทั่วไปของผู้ให้สัมภาษณ์ ตอนที่ 2 ค าถามเพ่ือการสัมภาษณ์ 
ประกอบด้วยค าถามจ านวน 4 ข้อใหญ่ คือ (1) พัฒนาการของประเพณีและพิธีกรรม
ทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนามี 2 ข้อย่อย (2) บทบาทผู้น าชาวไทลื้อในการ
ส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามี 4 ข้อย่อย (3) ปัญหาและอุปสรรค
ในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อล้านนามี 4 ข้อย่อย (4) แนวทางใน
การพัฒนาและส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา และตอนที่ 3 
ข้อเสนอแนะแนวทางในการพัฒนาและส่ งเสริมประเพณี และพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนา  

2) แบบสนทนากลุ่ม ผู้วิจัยได้ออกแบบโครงสร้างข้อค าถามที่
สามารถน าไปใช้ในกระบวนการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง โดยมีหัวข้อชี้น า (Guided 
Interview) เป็นเพียงการก าหนดแนวข้อค าถามแบบเปิดกว้างหรือแบบปลายเปิด 
ผู้เข้าร่วมสนทนากลุ่มสามารถแสดงความคิดเห็นได้อย่างหลากหลาย ประกอบด้วยข้อ
ค าถามจ านวน 3 ตอน ได้แก่ ตอนที่ 1 ข้อมูลทั่วไปของผู้ เข้าร่วมการสนทนากลุ่ม ตอน
ที่ 2 ค าถาม ประกอบด้วยค าถามจ านวน 6 ข้อ และตอนที่ 3 ข้อเสนอแนะแนวทางใน
การพัฒนาและส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา  

3.2 วิธีสร้างเครื่องมือ ผู้วิจัยได้ด าเนินการ ดังนี้ 1) การศึกษาข้อมูลขั้นปฐม
ภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทยและข้อมูลขั้นทุติยภูมิ ได้แก่ หนังสือ ต ารา บทความ
วิชาการ รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์และสารนิพนธ์ที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม ประเพณี 
บทบาทของผู้น าในทางพระพุทธศาสนา รวมถึงพิธีกรรมของชาวไทลื้อในภาคเหนือของ
ประเทศไทย 2) การศึกษาวิธีการสร้างแบบสัมภาษณ์จากผลงานวิจัยอ่ืนที่มีลักษณะ
เหมือนกันกับบทบาทผู้น าชาวไทลื้อในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทาง



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

348 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

พระพุทธศาสนา 3) การน าเสนอแบบสัมภาษณ์และแบบสนทนากลุ่มที่สร้างขึ้นต่อ
อาจารย์ที่ปรึกษาเพ่ือตรวจสอบความเที่ยงตรงเชิงโครงสร้างและเนื้อหาแล้วน ามา
ปรับปรุงแก้ไขตามข้อแนะน าของอาจารย์ที่ปรึกษา 4) การน าเสนอแบบสัมภาษณ์และ
แบบสนทนากลุ่มต่อผู้ทรงคุณวุฒิตรวจสอบและประเมินเครื่องมือตามรูปแบบประเมิน 
IOC (Index of Item Objective Congruence) 5) การน าผลการตรวจสอบของ
ผู้ทรงคุณวุฒิมาปรับปรุงแก้ไขเป็นแบบสัมภาษณ์และแบบสนทนากลุ่มฉบับจริง 6) การ
จัดพิมพ์เครื่องมือการวิจัยฉบับสมบูรณ์เพ่ือน าไปใช้ในการเก็บข้อมูลจริงต่อไป  

4. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยด าเนินการรวบรวมข้อมูลด้วยตัวเองโดยมี
ขั้นตอนการด าเนิน ดังนี้ 1) การศึกษาและท าความเข้าใจแบบสัมภาษณ์แล้วจัดท าแบบ
สัมภาษณ์ในการวิจัย จากนั้น จึงลงมือเก็บข้อมูล 2) การท าหนังสือน าถึงหน่วยงาน/
บุคคลผู้ให้ข้อมูลส าคัญเพ่ือนัดวันและเวลาที่จะท าการสัมภาษณ์เก็บข้อมูลงานวิจัย
 3) การน าแบบสัมภาษณ์เชิงลึกไปสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลส าคัญตามที่ก าหนดไว้
จ านวนทั้งหมด 42 รูป/คน ตั้งแต่วันที่ 22 พฤศจิกายน พ.ศ. 2562 ถึงวันที่ 3 มกราคม 
พ.ศ. 2563 เครื่องมือที่ใช้ในการรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ ได้แก่ (1) แบบ
สัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก (2) เทปบันทึกเสียง (3) กล้อง
ถ่ายรูป (4) เครื่องเขียน กระดาษจดบันทึกและแฟ้มส าหรับเก็บรวบรวมข้อมูล 4) การ
จัดการสนทนากลุ่ม โดยคัดเลือกจากผู้ทรงคุณวุฒิที่หลากหลาย ได้แก่ คณาจารย์ ผู้น า
พระสงฆ์ หน่วยงานข้าราชการและกลุ่มศิลปินอนุรักษ์วัฒนธรรมไทลื้อ รวมจ านวน
ทั้งหมด 12 รูป/คน ในวันที่ 27 มิถุนายน พ.ศ. 2563 เวลา 13.00 -15.00 น. ณ 
โรงเรียนวัดหย่วน ต าบลหย่วน อ าเภอเชียงค า จังหวัดพะเยา 5) การตรวจสอบความ
สมบูรณ์ของแบบสัมภาษณ์แล้วเรียบเรียงข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ตามประเด็น
ค าถาม  

5. การวิเคราะห์ข้อมูล ข้อมูลที่ ได้ทั้ งหมดผู้วิจัยได  ้วิเคราะห์ เพ่ือให้ตอบ
วัตถุประสงค์ของการวิจัย โดยแยกการวิเคราะห์ข้อมูล ดังนี้  

5.1 ข้อมูลจากการศึกษาเอกสาร ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการวิเคราะห์ เนื้อหา 
(Content Analysis) หรือการวิเคราะห์เชิงพรรณนา (Descriptive Analysis) ซึ่งเป็น
การบรรยายเล่าเรื่องหรือวิเคราะห์เนื้อหาเกี่ยวกับวัตถุประสงค์ท่ี 1 คือ พัฒนาการของ
ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนาที่จ าแนกเป็น  3 ยุค 
และใช้วิธีการวิเคราะห์โดยการเปรียบเทียบข้อมูล (Constant Comparison) จากการ
สัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่มเพ่ือให้เห็นความแตกต่างระหว่างประเพณีและ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาในอดีตกับปัจจุบัน รวมถึงปัจจัยที่ส่งผลให้ประเพณีและ



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

349  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

พิธีกรรมดังกล่าวเปลี่ยนแปลงไปจากอดีต การวิเคราะห์ข้อมูลดังกล่าวเป็นการวิเคราะห์
แบบสร้างข้อสรุปจากการศึกษาท้ังจากเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก  

5.2 ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่ม ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการ
วิเคราะห์โดยการเปรียบเทียบข้อมูล (Constant Comparison) โดยการน าเนื้อหาที่ได้
จากผู้ให้ข้อมูลส าคัญมาเปรียบเทียบให้เห็นสภาพและวิธีการแก้ไขปัญหา ทั้งนี้ เพื่อตอบ
วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 คือ ศึกษาปัญหาและอุปสรรคในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรม
ของชาวไทลื้อล้านนา โดยสามารถสรุปสภาพปัญหาและวิธีการแก้ไขของผู้น าฝ่าย
พระสงฆ์และผู้น าฝ่ายฆราวาสได้ฝ่ายละ 3 ด้าน คือ บุคคล งบประมาณและการท างาน 
นอกจากนี้ ยังตอบวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 คือ วิเคราะห์บทบาทผู้น าชาวไทลื้อในการ
ส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา ทั้งจากผู้น าฝ่ายสงฆ์และผู้น าฝ่าย
ฆราวาสด้วยการวิเคราะห์ข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูลส าคัญในประเด็นการด าเนินกิจกรรม 
การส่งเสริม ประสิทธิภาพของบทบาทผู้น า วิธีการท าให้ชุมชนมีส่วนร่วม แนวทางการ
พัฒนาและส่งเสริม รวมถึงข้อเสนอแนะอ่ืน ๆ จากนั้น ผู้วิจัยได้จัดท าเป็นรูปเล่ม
สมบูรณ์เพ่ือน าเสนอผลการวิจัย สรุปผลและอภิปรายผลเพ่ือขอสอบประชาพิจารณ์
และสอบป้องกันดุษฎีนิพนธ์ตามล าดับ  

ผลการวิจัย   
ผู้วิจัยขอน าเสนอผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์แต่ละข้อ ดังต่อไปนี้  1. 

พัฒนาการของประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนา พบว่า 
สามารถแบ่งพัฒนาการเป็น 3 ยุค ดังนี้  

ยุคที่ 1 (ก่อน พ.ศ. 2400) ยุคที่อพยพมาจากที่สิบสองปันนา จากหลักฐาน
ทางประวัติศาสตร์กล่าวถึงการเข้ามาของชาวไทลื้อครั้งส าคัญในช่วงต้นยุคกรุง
รัตนโกสินทร์ เนื่องจากเป็นช่วงฟ้ืนฟูบ้านเมืองของหัวเมืองต่าง ๆ ในดินแดนล้านนา 
ชาวไทลื้อกลุ่มหนึ่งอพยพเข้ามาตั้งหมู่บ้านในอ าเภอเชียงค า โดยตั้งชื่อหมู่บ้านเป็นชื่อ
เมืองที่อยู่เดิม คือ บ้านหย่วน บ้านมาง ต าบลเชียงค า บ้างเชียงคานและบางกลุ่มได้
อพยพมาจากเมืองปัวโดยได้มาอาศัยอยู่บริเวณที่ห้วยแม่ต  าไหลบรรจบกับแม่น้ าแวน 
(บ้านแวน หมู่ที่ 1) และได้ขยายชุมชนออกไปตั้งอีกฟากหนึ่ง (บ้านแวน หมู่ที่ 2) และ
ขยายออกไปอีกฟากหนึ่งของแม่น้ าแวน (บ้านแวนพัฒนา หมู่ที่ 2) ต าบลเชียงบาน ใน
ยุคนี้ประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อมีความผูกพันกับพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง
และปฏิบัติตามจารีตดั้งเดิมอย่างเคร่งครัด วัดเป็นแหล่งเรียนรู้และศูนย์กลางของ
วัฒนธรรม เช่น การบวชเด็กชายเมื่ออายุ 8 ขวบ เพ่ือศึกษาศิลปวิทยาต่าง ๆ  



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

350 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ยุคที่ 2 (ราว พ.ศ. 2401-2500) ยุคเริ่มสร้างบ้านแปงเมืองที่เชียงค า ชาวไทลื้อ
ส่วนมากที่อพยพมาจะเป็นครอบครัวใหญ่ เคารพเชื่อฟังผู้อาวุโส ผู้หญิงเคารพยกย่อง
ผู้ชาย ด้วยความเชื่อว่า ผู้ชายเป็นเพศพระ ผู้หญิงไทลื้อสุภาพเรียบร้อย ขยันท างาน
บ้านและท านาท าไร่ เนื่องจากชาวไทลื้ออยู่ เป็นครอบครัวใหญ่จึงสร้างบ้านหลังใหญ่
ตามสถาปัตยกรรมไทลื้อดั้งเดิมที่มีหลังคาสูง มุงด้วยหญ้าคา ในตัวบ้านเป็นโถงใหญ่
ห้องเดียว มีครัวไฟหรือห้องครัวอยู่กับที่นอน ใต้ถุนสูงส าหรับใช้ประโยชน์หลายอย่าง 
เช่น แขวนเปลเด็ก ตั้งกี่ทอผ้า (หูก) ส่วนใต้ถุนยุ้งข้าวใช้เป็นคอกสัตว์ ในยุคนี้ประเพณี
และพิธีกรรมของไทลื้อยังไม่แตกต่างกับยุคแรกมากนัก ชาวไทลื้อยังยึดมั่นในประเพณี
และพิธีกรรมอย่างเหนี่ยวแน่น ในยุคนี้ได้มีการปฏิรูประบบราชการ อย่างไรก็ตาม วัด
ยังเป็นศูนย์กลางในการศึกษาและสถานที่ประกอบพิธีกรรมและประเพณีของชุมชน
เหมือนเดิม  

ยุคที่  3 ยุคสั งคมปัจจุบัน  (ราว พ .ศ. 2501 เป็นต้นมา) ประเพณีทาง
พระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อคล้ายคลึงกับชาวไทยวนในล้านนา ในอดีตชาวไทลื้อยึด
มั่นในพระพุทธศาสนาอย่างเหนียวแน่น ผู้เฒ่าผู้แก่ทั้งหญิงและชายไปท าบุญ  ถือศีล
ภาวนาและนอนวัดทุกวันพระ ในยุคนี้ความเชื่อในพระพุทธศาสนาเป็นตัวก าหนด
ประเพณีที่ส าคัญของชาวไทลื้อ เช่น ประเพณีตานก๋วยสลาก ประเพณีตานธรรม (ฟัง
เทศน์มหาชาติ) ประเพณีปีใหม่ (สงกรานต์) ประเพณีขึ้นธาตุ อย่างไรก็ตาม ชาวไทลื้อ
ยังมีความเชื่อดั้งเดิมในเรื่องผีและวิญญาณศักดิ์สิทธิ์อย่างมั่นคง แต่ ได้ปรับเปลี่ยนจาก
การเรียกชื่อ “ผี” มาเป็น “เทวดาอารักษ์” ปัจจุบันวิถีชีวิตของชาวไทลื้อเปลี่ยนแปลง
ไปตามยุคสมัย เช่น การสร้างบ้านรูปแบบใหม่ ประเพณีการตายซึ่งเดิมใช้วิธีการฝัง
เปลี่ยนมาเป็นการเผา ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาในยุคนี้จึงเปลี่ยนไป
ตามความทันสมัยของสังคมยุคใหม่  

จากที่กล่าวมา จะเห็นว่า ในอดีตชาวไทลื้อมีความศรัทธาในประเพณีและ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้งจึงได้อนุรักษ์สืบสานจากรุ่นสู่รุ่น โดยมีผู้สูงวัย
เป็นผู้สืบทอด ในยุคต่อมาเมื่อการสืบสานวัฒนธรรมได้ถูกน ามาใช้ในการส่งเสริม
กิจกรรมท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของชุมชนไทลื้อ จึงได้รับการสนับสนุนงบประมาณจาก
ภาครัฐ ท าให้เกิดความเปลี่ยนแปลง คือ การใช้เวลาในการจัดกิจกรรมที่เน้นความ
ศรัทธา พิธีกรรมลดน้อยลง การประชาสัมพันธ์กิจกรรมผ่านทางสื่อสารมวลชน ชุมชน
เข้าร่วมกิจกรรมทุกเพศทุกวัย การน าเทคโนโลยีมาใช้ในการจัดกิจกรรม รวมถึงผู้คน
นอกชุมชนหรือนักท่องเที่ยวต่างถิ่นได้เข้าร่วมกิจกรรมมากขึ้น ท าให้เกิดรายได้และ
ความตื่นตัวทางวัฒนธรรมในชุมชน ดังนั้น พัฒนาการของประเพณีและพิธีกรรมทาง



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

351  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

พระพุทธศาสนาจึงพบว่า ได้ปรับไปตามยุคสมัยและสถานการณ์ สามารถสร้างรายได้
ให้กับชุมชน สร้างความรักความสามัคคีและการเชื่อมโยงเข้ากับกิจกรรมของชุมชนอ่ืน
เพ่ือสร้างความแข็งแกร่งและความร่วมมือกับแหล่งท่องเที่ยวที่ใกล้เคียงให้มีความ
น่าสนใจยิ่งขึ้น  

2. ปัญหาและอุปสรรคในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อ
ล้านนา จากการสัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่ม สามารถสรุปปัญหาและอุปสรรค
ได ้3 ประการ คือ  

1) ปัญหาด้านบุคคล พบว่า คนที่เข้าใจและยึดถือปฏิบัติด้านประเพณีและ
พิธีกรรมของชาวไทลื้อล้านนาที่สืบทอดมาแต่โบราณ ก็คือ ผู้สูงอายุ คนกลุ่มนี้มีจ านวน
ลดน้อยลงกอปรกับมีอายุมาก ความจ าหลงลืมเพราะสมัยโบราณใช้การถ่ายทอดโดย
การปฏิบัติให้ดู พูดให้ฟัง ไม่มีหนังสือบันทึกไว้ จึงท าให้การถ่ายทอดองค์ความรู้แก่บุตร
หลานลดน้อยลง นอกจากนี้ วัดซึ่งมีบทบาทมาแต่โบราณได้มีจ านวนพระสงฆ์น้อยลง 
ท าให้พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาถูกลดทอนไป ขณะที่ผู้น าชุมชนยังขาดความเข้าใจ
ในประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อ บางชุมชนมีผู้น าที่ไม่ใช่คน
ในท้องถิ่นและไม่ใช่คนไทลื้อหรือมีการผสมหลายชาติพันธุ์ในลักษณะการเป็นสะใภ้หรือ
บุตรเขย รวมถึงการขาดการประสานงานระหว่างภาครัฐและภาคเอกชนกับชุมชน ท า
ให้การส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อล้านนาเริ่มเลือนหายไป  

2) ปัญหาด้านงบประมาณ พบว่า ในด้านนี้เป็นเรื่องของการสนับสนุน
งบประมาณในการจัดกิจกรรมทางศาสนา รวมถึงการซ่อมแซมศาสนสถานซึ่งวัดมี
งบประมาณไม่เพียงพอ วัดจึงบริหารจัดการเท่าที่จะมีงบประมาณ ปัญหาข้อนี้เกี่ยวข้อง
กับโครงสร้างสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ความเจริญทางเทคโนโลยี
สมั ยใหม่ท าให้ วัดต้องปรับตั ว ซึ่ งรวมถึ งการจัด ประเพณี และพิ ธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนาเพ่ือสืบทอดและรักษาที่ต้องอาศัยหน่วยงายภายนอกสนับสนุน โดย
ภาพรวมจะเห็นว่า เป็นเรื่องเกี่ยวกับโครงสร้างทางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป ท าให้เป็น
อุปสรรคในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อในอ าเภอเชียงค า  

3) ปัญหาด้านการท างาน พบว่า ปัญหาส าคัญของการขาดแคลนคนรุ่นใหม่
ในการสืบทอดประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา คือ หน้าที่การงานได้กระจุก
ตัวอยู่ในส่วนกลางหรือเมืองใหญ่ เป็นเหตุให้คนรุ่นใหม่ในชุมชนที่เรียนจบแล้วเดินทาง
ไปท างานในเมือง ไม่มีโอกาสกลับมาใช้ชีวิตในชุมชน เพราะคนรุ่นใหม่ให้ความส าคัญ
ต่อเศรษฐกิจ จึงละเลยความส าคัญของการสืบทอดประเพณีและพิธีกรรมที่ดีงามของไท
ลื้อ ขณะที่พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาก็มักปฏิบัติในช่วงเช้า คนวัยท างานที่ยังสนใจ



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

352 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ในประเพณีและพิธีกรรม แม้ต้องการปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนา แต่ก็ไม่ค่อยได้ไปร่วม
กิจกรรมเพราะต้องรีบไปท างานตั้งแต่เช้า ซึ่งต่างกับสังคมไทยในอดีตที่หยุดท างานใน
วันพระ รวมถึงราชการที่เปิดโอกาสให้คนหนุ่มสาววัยแรงงานได้เข้าวัดท าบุญ แต่
ปัจจุบันสถานการณ์ไม่เอ้ืออ านวยจึงท าให้คนรุ่นใหม่ห่างกิจกรรมทางศาสนามากขึ้น 
นอกจากนั้น ความเจริญของเทคโนโลยีก็มีผลกระทบต่อประเพณีและพิธีกรรมดังกล่าว 
เนื่องจากสังคมปัจจุบันให้ความส าคัญกับวัตถุนิยม เครื่องอ านวยความสะดวกหรือสิ่งที่
ทันสมัย ท าให้เด็กและเยาวชนไม่นิยมเข้าวัดท าบุญในวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา
เพราะมองว่า เป็นสิ่งล้าสมัย  

3. บทบาทผู้น าชาวไทลื้ อ ในการส่ งเสริมประเพณี และพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนา จากการสัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่ม สามารถสรุปประเด็น
บทบาทของผู้น าฝ่ายสงฆ์และผู้น าฝ่ายฆราวาส ดังต่อไปนี้ ผู้น าฝ่ายสงฆ์ พบว่า  1) 
บทบาทในการด าเนินกิจกรรม พระสงฆ์ได้มีบทบาทในการวางแผนอนุรักษ์ประเพณี
และพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาให้เป็นอัตลักษณ์ในการพัฒนาท้องถิ่น โดยท า
แผนพัฒ นาเป็ นปฏิทิ นกิจกรรมส่ งเสริมประเพณี และพิ ธีกรรมต่ าง ๆ  ทาง
พระพุทธศาสนาให้คู่กับชุมชน ผู้น าทางพระพุทธศาสนามีความรู้ความเข้าใจในการให้
ความรู้แก่ชุมชนในการปฏิบัติตามจารีตและพร้อมที่จะช่วยกันอนุรักษ์ประเพณีและ
พิธีกรรมให้เจริญรุ่งเรืองและยั่งยืนตลอดไป 2) บทบาทในการส่งเสริม พบว่า พระสงฆ์
เป็นผู้น าในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่อง โดย
การจัดประเพณีและพิธีกรรมขึ้นในวัดเพ่ือให้ชาวไทลื้อได้ท าบุญ เช่น ประเพณีด าหัว
ผู้สูงอายุ ในวันสงกรานต์ปีใหม่เมือง ประเพณีแห่เทียนเข้าพรรษา ทุกชุมชนที่มีคนไท
ลื้ออาศัยอยู่จะท าต่อเนื่องอยู่ตลอดทุกปี แต่ละหมู่บ้านหรือชุมชนจะจัดท าแผน เขียน
เป็นปฏิทินของหมู่บ้านไว้เพ่ือสืบทอดต านานไทลื้อเป็นประจ าทุกปี 3) ประสิทธิภาพ
ของบทบาทผู้น าของพระสงฆ์ พบว่า ชุมชนไทลื้อในอ าเภอเชียงค ามีการก าหนด
กิจกรรมการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาไว้ตามปฏิทิน 12 เดือน 
ที่เป็นแผนพัฒนาทางวัฒนธรรมของหมู่บ้าน เมื่อก าหนดไว้แล้วได้ปฏิบัติตามปฏิทินโดย
มีการประชุมชี้แจงระหว่างวัดกับประชาชนในชุมชนให้เกิดความเข้าใจและเตรียมงาน
ตามก าหนด 4) วิธีการท าให้ชุมชนมีส่วนร่วม พบว่า พระสงฆ์ได้พัฒนาวัดให้เป็นศูนย์
รวมจิตใจเพ่ือให้ทุกคนท าความดี โดยเฉพาะเจ้าอาวาสของแต่ละวัดสามารถพูดโน้ม
น้าวให้ผู้น าฝ่ายฆราวาสและชาวบ้านเกิดศรัทธา ท าให้การส่งเสริมประเพณีและ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาด าเนินไปด้วยดี วัดยังเป็นตลาดให้ชุมชนได้จ าหน่ายผ้าทอ 
อาหารและสินค้าอ่ืน ๆ เป็นการส่งเสริมให้ชุมชนมีรายได้และมีส่วนร่วมในการบริหาร



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

353  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

จัดการในกิจกรรมต่าง ๆ ของแต่ละชุมชนซึ่งจัดตามปฏิทินที่หมู่บ้านได้เขียนไว้ใน
แผนพัฒนาหมู่บ้าน 5) แนวทางการพัฒนาและส่งเสริม พบว่า พระสงฆ์ควรพัฒนา
รูปแบบประเพณีและพิธีกรรมให้มีความศักดิ์สิทธิ์และเป็นวิทยาศาสตร์ที่สามารถ
อธิบายได้ การพัฒนาให้เด็กและเยาวชนมีส่วนร่วมในการจัดกิจกรรม การส่งเสริมให้มี
หลักสูตรท้องถิ่นและจัดแผนการเรียนรู้เรื่องประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา
ของชาวไทลื้อที่ถ่ายทอดความรู้ได้ชัดเจน การเปิดโอกาสให้มีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้
ระหว่างชุมชนไทลื้อในอ าเภอเชียงค ากับชุมชนไทลื้อต่างจังหวัด รวมถึงการส่งเสริม
อาชีพทางวัฒนธรรมไทยลื้อของคนในชุมชน 6) ข้อเสนอแนะอ่ืน ๆ พบว่า ทุกภาคส่วน
ควรเข้ามีส่วนร่วมในการแก้ไขและพัฒนาให้เป็นรูปธรรมชัดเจน ไม่ว่าจะเป็นการ
ส่งเสริมให้เกิดการวิจัยความเป็นมาของชาวไทลื้อ รวมทั้งศึกษาวิเคราะห์ปัญหาที่
เกิดขึ้นเพ่ือดึงความสัมพันธ์อันดีของคนในชุมชนให้กลับคืนมา ไม่มีช่องว่างระหว่างวัย 
ไม่มีความขัดแย้งระหว่างผู้น ากับชุมชน ทั้งนี้ เพ่ือเกิดผลดีต่อการสืบสาน อนุรักษ์
ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาได้กลับมามีชีวิต สร้างคุณค่าและหวงแหนใน
ประเพณีของบรรพบุรุษสืบไป  

ส่วนผู้น าฝ่ายฆราวาสพบประเด็น ดังต่อไปนี้ 1) บทบาทในการด าเนินกิจกรรม 
พบว่า ผู้น าชุมชนไทลื้อเป็นผู้ประสานให้เกิดการสนับสนุนจากหน่วยงานราชการและ
เอกชนต่าง ๆ ทั้งด้านงบประมาณและความร่วมมือในการจัดงานสืบสานต านานไทลื้อ
ในอ าเภอเชียงค า โดยส่งเสริมให้เกิดกิจกรรมครอบคลุมในทุกด้าน โดยเฉพาะที่เกี่ยวกับ
ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาเพ่ือให้เยาวชนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้และขยายผล
สู่สังคมภายนอกโดยประชาสัมพันธ์ให้เกิดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 2) บทบาทใน
การส่งเสริม พบว่า ผู้น าเป็นแกนน าในการกระตุ้น สนับสนุนและส่งเสริมให้มีการ
จัดสรรงบประมาณในการจัดกิจกรรมงานสืบสานต านานไทลื้อประจ าปี การพัฒนาการ
สร้างศูนย์วัฒนธรรมไทลื้อ การปรับภูมิทัศน์ของสถานที่ส าคัญทางพระพุทธศาสนาใน
ชุมชนไทลื้อ การจัดกิจกรรมประเพณีและพิธีกรรมต่าง ๆ ในชุมชนไทลื้อเพ่ือให้
ประชาชนได้มีส่วนร่วมในการจัดกิจกรรม ตลอดถึงการประชาสัมพันธ์ให้เกิดการเรียนรู้
วิถีวัฒนธรรมไทลื้อ เช่น การวิจัย การผลิตหนังสือและเอกสารแผ่นพับต่าง ๆ รวมทั้ง
การปฏิบัติตนเพ่ือเป็นแบบอย่างแก่คนในชุมชนด้วยการปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรม การ
เข้าวัดท าบุญในวันส าคัญทางศาสนา 3) ประสิทธิภาพของบทบาทผู้น าฝ่ายฆราวาส 
พบว่า วัดในชุมชนไทลื้อได้รับเกียรติบัตร โล่รางวัล ทั้งระดับอ าเภอและจังหวัดจาก
สถาบันอุดมศึกษา ส่ งผลให้การจัดงานสืบสานต านานไทลื้อเป็นที่ รู้จักและมี
นักท่องเที่ยวชาวไทยและต่างชาติมากขึ้น ท าให้ชุมชนมีรายได้ เกิดความภาคภูมิใจใน



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

354 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

มรดกทางวัฒนธรรมของชาติพันธุ์ของตน 4) วิธีการท าให้ชุมชนมีส่วนร่วม พบว่า ผู้น า
ฝ่ายฆราวาสมีความมุ่งมั่นในการท างาน โดยก าหนดนโยบาย แผนงานด าเนินการและ
งบประมาณไว้อย่างชัดเจนให้ทุกฝ่ายเข้าใจวัตถุประสงค์และผลที่จะได้รับต่อตนเองและ
ส่วนรวม นอกจากนี้ ยังขอความร่วมมือจากทุกฝ่ายให้มีส่วนร่วมในการสนับสนุน
กิจกรรม การใช้หลักการร่วมคิดร่วมท า น ามติที่ประชุมไปปฏิบัติและสนับสนุนรางวัล
เพ่ือกระตุ้นขวัญและก าลังใจให้เยาวชนมีส่วนร่วมมากขึ้น 5) แนวทางการพัฒนาและ
ส่งเสริม พบว่า ควรมีการบูรณาการความร่วมมือระหว่างภาครัฐกับภาคเอกชนในการ
ส่งเสริมสนับสนุนทั้งความรู้ทางวิชาการและงบประมาณในการด าเนินการเพ่ือให้เกิด
การรักษาประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้ออย่างเป็นระบบ การ
จัดท าข้อมูลเอกสาร ต าราเกี่ยวกับประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาว
ไทลื้อที่น่าสนใจให้ได้ศึกษาค้นคว้า 6) ข้อเสนอแนะอ่ืน ๆ พบว่า ควรจัดท าแผนงาน
โครงการของบประมาณสนับสนุนทั้งภาครัฐและเอกชนอย่างต่อเนื่องในระยะ 3-5 ปี 
การสร้างต้นแบบของประเพณีและพิธีกรรมที่ถูกต้อง การสร้างค่านิยม การปลูก
จิตส านึกให้ เด็กและเยาวชนไทลื้อรุ่นใหม่ ได้ เข้าถึงประเพณีและพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนา การจัดเก็บต าราหรือโบราณสถานอย่างเป็นระบบหมวดหมู่เพ่ือเป็น
การสืบสาน อนุรักษ์ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาให้คงอยู่คู่ชุมชนอย่าง
ยั่งยืน  

อภิปรายผล   
จากผลการวิจัยสามารถอภิปรายผลตามวัตถุประสงค์ ดังนี้ วัตถุประสงค์ข้อที่ 

1 พัฒนาการของประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา ชาวไทลื้อมีความเชื่อว่า 
บรรพบุรุษของตนอพยพมาจากแคว้นสิบสองปันนา เหตุผลของการอพยพที่ส าคัญ คือ 
ด้านการเมืองการปกครองหรือการศึกสงคราม จึงมีการกวาดต้อนผู้คนที่อยู่ในหัวเมืองที่
ได้รับผลกระทบจากการเมืองและการสงครามไปยังสถานที่อ่ืน ในระหว่างการอพยพได้
เกิดการถ่ายทอดทางวัฒนธรรมของคนกลุ่มต่าง ๆ ตามพ้ืนที่ที่อพยพไป กลายเป็น
วัฒนธรรมทางวัตถุ (Material Culture) ได้แก่ อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม ยา
รักษาโรค รวมถึงคติความเชื่อ ภาษา ค่านิยมและจารีตประเพณีที่เป็นวัฒนธรรมที่ไม่ใช่
วัตถุ (Non-material Culture) ท าให้เกิดชุมชนในพ้ืนที่ใหม่ นอกจากนี้ ยังพบว่า วิถี
ชีวิตชาวไทลื้อในอ าเภอเชียงค าได้เปลี่ยนแปลงไปจากอดีตอย่างมาก ไม่ว่าจะเป็นการใช้
ภาษา การแต่งกายและที่อยู่อาศัย ทั้งนี้ เป็นเพราะการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ไม่อาจ
หยุดนิ่งอยู่กับที่ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของผาสุก ยุทธเมธา (2540: 47) ที่กล่าวถึง



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

355  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

ลักษณะของวัฒนธรรมไว้ว่า วัฒนธรรมเป็นการศึกษาเกี่ยวกับวิถีชีวิตของมนุษย์ที่อยู่ใน
สังคม ซึ่งสังคมมนุษย์มีหลายกลุ่มและวัฒนธรรมมีการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา 
ดังนั้น สมาชิกในสังคมต้องใช้สติปัญญาและประสบการณ์มาปรับวัฒนธรรมของสังคม
ให้มีความสอดคล้องกับสภาพแวดล้อมที่ตนด ารงอยู่  

ดังนั้น ผู้น าชุมชนต้องยอมรับการเปลี่ยนแปลงของวิถีชีวิตชาวไทลื้อในยุค
ปัจจุบันและต้องพยายามด ารงวิถีชีวิตชาวไทลื้อที่ยังคงอยู่ให้อนุชนรุ่นหลังได้สืบทอด
เท่าที่จะท าได้ เพราะวิถีชีวิตของแต่ละกลุ่มถือเป็นศูนย์กลางส าคัญที่น าไปสู่คุณค่าและ
ความภาคภูมิใจในสังคมของตน ซึ่งสอดรับกับแนวคิดของชูวงศ์ ฉายะบุตร (2544 : 
164-137) ที่ว่า การถ่ายทอดวัฒนธรรมอาจมีการเปลี่ยนแปลงหรือรับเอาวัฒนธรรม
จากสังคมอ่ืน ๆ เข้ามาด้วยความจ าเป็น นอกจากนี้ การพัฒนาวิถีชีวิตของชาวไทลื้อได้
ด าเนินกิจกรรมโดยองค์กรชุมชนชาวไทลื้อในต าบลนั้น ๆ ของอ าเภอเชียงค า ซึ่งผู้ร่วม
พัฒนาทุกคนถูกคัดเลือกมาจากชุมชนเพ่ือร่วมด าเนินการตั้งแต่การวางแผน การลงมือ
ปฏิบัติการและการประเมินผลกิจกรรมดังกล่าว สิ่งเหล่านี้ท าให้ทุกคนมีความรู้สึกเป็น
เจ้าของและผูกพันกับประเพณีและพิธีกรรมที่บรรพบุ รุษได้สร้างไว้ ซึ่งการด าเนิน
กิจกรรมจะประสบความส าเร็จได้หรือไม่ ต้องอาศัยแนวทางพัฒนาที่เน้นการมีส่วนร่วม
ของชุมชน ดังที่ เสน่ห์ จามริก (2537: 9) กล่าวว่า การมีส่วนร่วมของชุมชนเป็น
ความสามารถในการพัฒนาตนเองของประชาชนหรือชาวบ้ าน บนฐาน ของ
ความสามารถในการพ่ึงพาตนเองตามขีดความสามารถของตนในการจัดการและ
ควบคุมการใช้ทรัพยากรชุมชนและยังท าให้ประชาชนได้พัฒนาการรับรู้ รวมถึงพัฒนา
ภูมิปัญญาของตนในการก าหนดวิถีชีวิตและชุมชน ซึ่งจะเป็นแนวทางที่ท าให้ชุมชน
มองเห็นคุณค่าของตนเอง ดังนั้น การเปิดโอกาสให้ชุมชนมีส่วนร่วมตั้งแต่เริ่มต้นกระทั่ง
จบกระบวนการ จะท าให้ชุมชนมีความรู้สึกผูกพันและภาคภูมิใจ แม้สังคมไทลื้อจะเข้าสู่
ยุคสังคมปัจจุบันที่คนรุ่นใหม่เหินห่างจากประเพณีและพิธีกรรม แต่หากพัฒนากิจกรรม
โดยให้สังคมรุ่นใหม่มีส่วนร่วมมากขึ้น ก็อาจเป็นสังคมคนรุ่นใหม่ที่พัฒนาประเพณีและ
พิธีกรรมชาวไทลื้อให้ยั่งยืนได้  

วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 ปัญหาและอุปสรรคในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรม 
จะเห็นว่า สภาพปัญหาของวิถีชีวิตของชาวไทลื้อในอ าเภอเชียงค า จังหวัดพะเยา ไม่ว่า
จะเป็นด้านบุคคล งบประมาณและการท างานได้เปลี่ยนแปลงไปจากอดีต โดยเฉพาะ
คนรุ่นใหม่ที่ไม่ใช้ภาษาไทลื้อในการติดต่อสื่อสารในครอบครัวและสังคมทั่วไป ส่วนใหญ่
ใช้ภาษาพ้ืนเมืองล้านนาที่เรียกว่า ค าเมือง ผู้ที่ใช้ภาษาไทลื้อในการสนทนามักเป็นคนที่
อยู่ในวัยกลางคนหรือผู้สูงอายุ ส่วนภาษาเขียนได้สูญหายไปจากชุมชน จะมีผู้สูงอายุ



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

356 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

เพียงบางคนเท่านั้นที่ยังอ่านออกเขียนได้ คนเหล่านี้เคยได้บวชเรียนมา ชาวไทลื้อมี
ตัวอักษรและการแสดงพ้ืนบ้านเป็นของตนเอง เช่น การฟ้อนลื้อ การขับลื้อ การแสดง
พ้ืนบ้านดังกล่าวเหลืออยู่ในชุมชนบางแห่งเท่านั้น ส าหรับการทอผ้า การแต่งกายที่เป็น
เอกลักษณ์ของชาวไทลื้อจะเห็นในงานเทศกาลประจ าปีของชาวไทลื้อเท่านั้น อาหารไท
ลื้อส่วนมากจะกลมกลืนไปกับวัฒนธรรมการกินของคนพ้ืนเมืองล้านนา (ไทยวน) 
ปรากฏการณ์ เหล่านี้ เกี่ยวข้องกับประเด็น ดังต่อไปนี้  1) ปัญหาด้านบุคคล เช่น 
ผู้สูงอายุที่เป็นปราชญ์ชาวบ้านที่เข้าใจและมีวิถีชีวิตแบบไทลื้อได้ถึงแก่กรรม ท าให้
ประเพณีและพิธีกรรมบางอย่างสูญหายไปด้วย 2) ปัญหางบประมาณจ ากัดที่จะรื้อฟ้ืน
ประเพณีและพิธีกรรมดั้งเดิม เช่น การฟ้อนลื้อ การขับลื้อ ซึ่งต้องมีทุนสนับสนุนในการ
จัดตั้งและบริหารกลุ่ม 3) ปัญหาการท างานที่ไม่เอ้ือ เช่น การแต่งกาย การพูดจา การ
รับประทานอาหารในที่ท างานหรือสังคมที่ไม่สอดคล้องกับวัฒนธรรมไทลื้อ  

สิ่งเหล่านี้เป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมสมัยใหม่ที่
เข้ามาสู่ชุมชนไทลื้อผ่านทางปัจจัยภายใน คือ ด้านบุคคล และปัจจัยภายนอก คือ ด้าน
งบประมาณและสภาพแวดล้อมการท างาน ซึ่งสัมพันธ์กับทฤษฎีการแพร่กระจายทาง
วัฒนธรรมที่สัญญา สัญญาวิวัฒน์ (2545: 41) กล่าวไว้ว่า การเปลี่ยนแปลงทางสังคม
ส่วนใหญ่เกิดจากการแพร่กระจายของวัฒนธรรมภายนอกเข้ามา มากกว่าการประดิษฐ์
คิดค้นขึ้นมาใหม่ในสังคม วัฒนธรรมภายนอกที่สัญญา สัญญาวิวัฒน์ระบุ ก็คือ ปัจจัย
ภายนอกด้านงบประมาณและสภาพแวดล้อมการท างาน แม้ปัจจัยภายในเอง คือ ด้าน
บุคคล ก็ส่งผลมาจากปัจจัยภายนอกได้ เช่น การแต่งงานข้ามชาติพันธุ์ไทลื้อซึ่งท าให้
ความเป็นไทลื้อเจือจางลง ประเด็นนี้มีความเชื่อมโยงกับแนวคิดของอมรา พงศาพิชญ์ 
(2542: 21) ที่ว่า การแพร่ขยายของวัฒนธรรมเป็นปฏิสัมพันธ์ทางสังคมระหว่าง 2 
กลุ่มคนที่มีวัฒนธรรมต่างกัน ในสังคมวัฒนธรรมที่มีพลังไม่เท่ากัน คนกลุ่มหนึ่งจะมี
แนวโน้มยอมรับอีกฝ่ายหนึ่ง ซึ่งกลุ่มที่มีพลังวัฒนธรรมน้อยกว่าจะถูกกลืนเป็นส่วนหนึ่ง
ของกลุ่มที่มีพลังวัฒนธรรมมากกว่า ประเด็นนี้จะพบว่า การที่ประเพณีและพิธีกรรมไท
ลื้อเริ่มสูญหายไปก็เพราะถูกประเพณีและพิธีกรรมอ่ืนกลืน เช่น การถูกกลืนโดย
ประเพณีแต่งงานกับคนพื้นเมืองล้านนาหรือพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาแบบล้านนา  

นอกจากนั้น ความก้าวหน้าด้านวิชาการสมัยใหม่จากสังคมภายนอกมีส่วนท า
ให้วิถีชีวิตความเป็นอยู่ วิธีคิดของคนในชุมชนไทลื้อแต่ละยุคสมัยเปลี่ยนแปลงไป 
ประเด็นนี้พระสุขี ชาครธมฺโม (ศรีมาตย์) (2553 :102) วิเคราะห์ไว้ว่า เด็กยุคใหม่
หลงลืมวัฒนธรรมประเพณีที่ดีงามของไทยและเลียนแบบประเพณีวัฒนธรรม ความ
เจริญทางเทคโนโลยีของชาวตะวันตก เช่น การสื่อสาร วิทยุโทรทัศน์ ซึ่งเป็นสื่อส าคัญที่



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

357  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

ท าให้ชุมชนได้รับเรื่องราวต่าง ๆ ท าให้เกิดการเรียนรู้ ยอมรับและปรับเปลี่ยนประเพณี
ท้องถิ่น โดยมุ่งความทันสมัย ไม่ค านึงถึงรากฐานประเพณีดั้งเดิมที่เคยประพฤติปฏิบัติ
มา แนวคิดนี้อาจถูกมองว่า เป็นเรื่องธรรมดาของประเพณีและพิธีกรรมที่ต้อง
ปรับเปลี่ยนตามกาลเวลา แต่อย่างไรก็ตาม สิ่งเหล่านี้เป็นปัญหาและอุปสรรคที่ท้าทาย
ให้ผู้น าได้แสดงบทบาทในการแก้ไขต่อไป  

วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 บทบาทของผู้น าชาวไทลื้อในการส่งเสริมประเพณีและ
พิธีกรรม ในยุคสมัยที่สั งคมอยู่ภายใต้กระแสโลกาภิวัตน์ที่มีความทันสมัยด้าน
เทคโนโลยีและวิทยาการต่าง ๆ พระสงฆ์จึงต้องเผชิญกับสถานการณ์ความเปลี่ยนแปลง
อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ฉะนั้น พระสงฆ์นอกจากจะเป็นผู้น าทางด้านประเพณีและ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาด้วยการมีบทบาทในด้านการด าเนินกิจกรรมและการ
ส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมต่าง ๆ แล้ว พระสงฆ์ยังต้องสร้างความตระหนักรู้ให้ชาว
ไทลื้อเห็นคุณค่าของประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาเพ่ือให้เกิดบทบาทการ
พัฒนาสังคมที่มีประสิทธิภาพ จึงจะถือว่า เป็นประสิทธิภาพของบทบาทผู้น าของ
พระสงฆ์อย่างแท้จริง การสร้างปฏิทิน 12 เดือนส าหรับการด าเนินกิจกรรมคงยังไม่
เพียงพอในการวัดประสิทธิภาพของบทบาทในการเป็นผู้น า ดังนั้น พระสงฆ์ต้อง
ยกระดับการมีส่วนร่วมของชุมชน เช่น การเปิดตลาดสดภายในวัด ซึ่งเป็นวิธีการท าให้
ชุมชนมีส่วนร่วมที่ถูกต้อง รวมถึงการสร้างอาชีพที่เน้นศิลปะพ้ืนบ้านโดยมีวัดเป็นศูนย์
ฝึกหัดและสร้างกิจกรรมด้านประเพณีให้กับคนรุ่นใหม่ ก็จะเป็นแนวทางการพัฒนาและ
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ประเพณีและพิธีกรรมได้เป็นอย่างดี นอกจากนั้น 
พระสงฆ์ยังต้องเป็นแบบอย่างที่ดีในการด าเนินชีวิตให้กับประชาชน โดยยึดหลักธรรม
ของพระพุทธเจ้าเป็นเครื่องมือในการพัฒนา โน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชนในชุมชน
ให้มาร่วมกิจกรรมและปฏิบัติธรรมอย่างเป็นกิจจะลักษณะ หากปฏิบัติได้ดังกล่าว 
บทบาทของพระสงฆ์ในการเป็นผู้น าชุมชนก็จะเกิดประสิทธิภาพในการอนุรักษ์
ประเพณีและพิธีกรรมอย่างแท้จริง สอดคล้องกับงานวิจัยของพระครูสังฆรักษ์ประจวบ 
วุฑฺฒิจารี (ทุนผลงาม) (2560: 170-174) ที่ว่า บทบาทการพัฒนาสังคมของพระสงฆ์ใน
ยุคปัจจุบันแตกต่างกับบทบาทในอดีต เพราะพระสงฆ์ไม่ได้มีบทบาทเฉพาะพิธีกรรม
เพียงอย่างเดียว แต่ยังมีบทบาทในพัฒนาสังคมให้มีความเป็นอยู่ที่ดี  พระสงฆ์
จ าเป็นต้องมีความสัมพันธ์อันดีกับฆราวาสเพ่ือช่วยเหลือตามหน้าที่อันสมควรและไม่ขัด
ต่อพระธรรมวินัย พระสงฆ์จึงมีบทบาทเป็นนักพัฒนาในด้านต่าง ๆ เพ่ือความสงบสุข
และปรองดองของสังคม พระสงฆ์จึงชื่อว่า เป็นที่พ่ึงและผู้อนุเคราะห์ประชาชนทั้ง
ในทางเศรษฐกิจ สังคม จิตใจและสติปัญญาอย่างแท้จริง ดังนั้น พระสงฆ์จ าเป็นอย่าง



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

358 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ยิ่งที่ต้องเข้ามามีบทบาทเพ่ือสร้างความเข้าใจอันดีงามให้ เกิดขึ้นแก่ประชาชน 
โดยเฉพาะการเข้าใจวิถีชีวิตแห่งชุมชน ไม่ว่าจะเป็นวัฒนธรรมประเพณีหรือความ
เป็นอยู่ จนเป็นผู้น าด้านความรู้ความเข้าใจในสิ่งที่ดีงามและน าไปประยุกต์ใช้ในการ
ด าเนินชีวิต  

ส่วนผู้น าฝ่ายฆราวาส เมื่อมองในประเด็นบทบาทการด าเนินกิจกรรมและการ
ส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา จะเห็นว่า ผู้น าได้เป็นแกนน าในการ
สรรหางบประมาณจากองค์กรต่าง ๆ มาสนับสนุนกิจกรรม การจัดต้ังศูนย์วัฒนธรรมไท
ลื้อ การปรับภูมิทัศน์สถานที่ส าคัญทางพระพุทธศาสนา นอกจากนี้ ยังสนับสนุนการ
ประชาสัมพันธ์ประเพณีและพิธีกรรมให้ชาวไทลื้อรุ่นใหม่ได้ทราบอย่างทั่ วถึง 
ประสิทธิผลของบทบาทผู้น าเหล่านี้จะเห็นประจักษ์จากการได้รับโล่รางวัลมากมาย 
ทั้งนี้ เพราะกลุ่มผู้น าได้มีนโยบายและวางแผนการท างานอย่างดี รวมถึงการส่งเสริม
วิธีการท างานแบบมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วน ซึ่งสัมพันธ์กับทฤษฎีแบบของผู้น าในการ
ใช้อ านาจที่ท าให้เกิดประสิทธิภาพ จะต้องให้ความส าคัญทั้งความส าเร็จของงานและ
ผู้ร่วมงาน (Reddin, 1970: 503) ถึงกระนั้น แนวทางของการท างานของผู้น าฝ่าย
ฆราวาสก็ยังขาดการจัดเก็บข้อมูล ต าราวิชาการอย่างเป็นระบบหมวดหมู่และขาดการ
วางแผนอย่างต่อเนื่องในระยะ 3-5 ปี รวมทั้งขาดการดึงความสนใจของเด็กและ
เยาวชนให้เข้ามามีส่วนร่วมอย่างเพียงพอ ฉะนั้น ผู้น าต้องให้ความส าคัญกับการจัดเก็บ
และการน าเสนอข้อมูลข่าวสารเกี่ยวกับประเพณีและพิธีกรรมที่ทันสมัยเพ่ือให้เข้าถึง
ชาวไทลื้อรุ่นใหม่ ซึ่งจะสะดวกต่อการสื่อสารและชักจูงให้มีส่วนร่วมในกิจกรรมได้ง่าย 
นอกจากนั้น ผู้น าชุมชนต้องน าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาใช้ในการปกครอง เพ่ือ
เป็นผู้น าที่สมบูรณ์แบบทั้งด้านภายนอกและภายใน ซึ่งคล้องจองกับแนวคิดของณัฏฐ
วัฒน์ สุดประเสริฐ (2555: 109) ที่ว่า ผู้น าที่ดีตามแนวพุทธต้องมีคุณลักษณะผู้น าที่พึง
ประสงค์ 2 ระดับ คือ 1) ผู้น าที่แก้ปัญหาสังคมได้ทั้งหมด คือ การจ ากัดปัญหาไว้แล้ว
ก าจัดปัญหาได้ส าเร็จ ซึ่งพบตัวอย่างในอัคคัญญสูตรและจักกวัตติสูตรที่มีคุณลักษณะ
การแบ่งตามกาลเวลาได้ 3 กาล คือ (1) เตรียมพร้อมก่อนเข้าสู่อ านาจด้วยการศึกษา
จนกระทั่งมีทั้งความรู้และนิสัยประกอบด้วยคุณธรรม (2) เมื่ออยู่ในอ านาจก็บ าเพ็ญ
จักกวัตติวัตรครบ 5 ประการ คือ สอนศีล 5 รักษาศีลอุโบสถในวัน 14 หรือ 15 ค่ า (3) 
เมื่อลงจากอ านาจ ถ้ายุคนั้นไม่มีพระพุทธเจ้าก็บวชเป็นพระฤาษีและเป็นที่ปรึกษาให้กับ
ผู้น าทางการเมืองรุ่นต่อไป ถ้ายุคนั้นมีพระพุทธเจ้าก็บวชในส านักของพระพุทธเจ้า 2) 
ผู้น าที่พยายามแก้ปัญหาของสังคมได้ถูกต้องตรงกับประเด็นปัญหา คือ จ ากัดปัญหาไว้
ก่อน เนื่องจากปัญหามีมากจนผู้น าไม่สามารถท าให้หมดไปได้ แม้จะแก้ปัญหาไม่ได้



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

359  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

ทั้งหมด แต่ก็มีความพยายามที่ตรงกับสาเหตุของปัญหา ตามที่กล่าวมา หากผู้น าปฏิบัติ
ตนเป็นตัวอย่างที่ดีของชุมชนก็จะเป็นการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนาโดยตรงของผู้น าเอง  

องค์ความรู้จากการวิจัย  
องค์ความรู้จากเรื่องนี้สามารถสรุปประเด็น ดังต่อไปนี้ 1) บทบาทของผู้น าชาว

ไทลื้อยังไม่โดดเด่น คนในชุมชนมีภาระในการประกอบอาชีพเพ่ือครอบครัว การมีส่วน
ร่วมในการสร้างจิตส านึกถึงความเป็นชาวไทลื้อยังน้อย การสืบทอดประเพณีและ
พิธีกรรมยังขาดปราชญ์ชุมชนที่ให้ความรู้จากรุ่นสู่รุ่น อย่างไรก็ตาม ผู้น าชุมชนชาวไท
ลื้อก็ยังมีแผนการจัดการวัฒนธรรมเพ่ืออนุรักษ์และสืบทอดประเพณีและพิธีกรรมอย่าง
เป็นรูปธรรม โดยอาศัยกระบวนการมีส่วนร่วมในการระดมสมองทั้งจากภาครัฐและ
เอกชน  

2) ผู้น าฝ่ายสงฆ์ นอกจากเป็นผู้น าทางด้านประเพณีและพิธีกรรมแล้ว ยังสร้าง
ความตระหนักรู้ให้ชาวไทลื้อเห็นคุณค่าของประเพณีและพิธีกรรม เช่น ประเพณีตาน
ธรรม ทางวัดได้จัดกิจกรรมแบบดั้งเดิมเพ่ือให้ชาวไทลื้อได้เข้าวัดท าบุญและอนุรักษ์
ประเพณีและพิธีกรรมที่ดีงาม ทั้งนี้ เพ่ือให้วัดเป็นศูนย์รวมจิตใจและพระสงฆ์เป็นผู้น า
ทางจิตวิญญาณเหมือนในอดีต ส่วนผู้น าฝ่ายฆราวาส นอกจากเป็นผู้น าของคนในชุมชน
แล้ว ยังเป็นฝ่ายสนับสนุนและส่งเสริมกิจกรรมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อเพ่ือ
สืบสานจากรุ่นสู่รุ่น  

3) จากภาพ 1 จะเห็นว่า ชาวไทลื้อเชียงค าเป็นพ้ืนที่ที่ อุดมด้วยทุนทาง
วัฒนธรรม (Cultural Capital) และผู้ทรงความรู้ด้านวัฒนธรรมมาแต่อดีต จากทุนทั้ง
สองนี้จะท าให้เกิดปรากฏการณ์ คือ  

 (1) การมีคุณค่าในตัวอยู่ ซึ่งจะเกิดการเผยแพร่ทางสังคมด้วยการสืบ
สาน ถ่ายทอด ด ารง รักษาและพัฒนาทั้งที่เป็นทางการและไม่เป็นทางการ ด้วยวิธี
ดั้งเดิม คือ การท าให้เห็น การละเล่น การแสดงในพิธีกรรมหรืองานส าคัญต่าง ๆ การ
เผยแพร่รูปแบบใหม่ทางโซเชียลมีเดีย (Social Media) ที่ปรากฏให้เห็นในพัฒนาการ
ทั้ง 3 ยุคของประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนา  

 (2) คุณค่าเพียงอย่างเดียวไม่สามารถเผยแพร่ไปสู่ภายนอกได้อย่าง
สมบูรณ์ ดังนั้น จึงต้องน าคุณค่ามาผนวกกับมูลค่า ท าให้คุณค่าที่มีอยู่เกิดมูลค่า 2 
ประการ ได้แก่ 1) มูลค่าทางเศรษฐกิจ 2) มูลค่าทางสังคม มูลค่าทางเศรษฐกิจเกิดการ
ปัจจัย 2 ด้าน คือ (1) สร้างอาชีพ (2) สร้างรายได้ให้แก่ชุมชน แต่มูลค่าที่เป็นเศรษฐกิจ
เพียงอย่างเดียว ยังไม่สามารถเกิดความยั่งยืนที่แท้จริง ฉะนั้น การสร้างมูลค่าจึง



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

360 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

จ าเป็นต้องค านึงถึงมูลค่าทางสังคม คือ (1) ความสุขทางใจ (2) ความผาสุกทางกายของ
ผู้คนในชุมชน  

 (3) ทั้ งคุณค่าและมูลค่าที่ เกิดขึ้นแล้ ว ท าให้ เกิดเศรษฐกิจเชิ ง
สร้างสรรค์ ไม่ใช่การคาดหวังว่า จะต้องมีเงินทอง แต่เศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์จะ
สามารถสร้างปัจจัย 2 ด้าน คือ (1) การด ารงอยู่ซึ่งต้องเป็นวิถีชีวิตที่มีจิตวิญญาณ (2) 
การพัฒนาและความเจริญ เมื่อด าเนินชีวิตอย่างมีจิตวิญญาณแล้วต้องมีความเจริญงอก
งามที่วัดได้จากอัตราตัวเลข ส่วนการพัฒนาวัดจากสิ่งที่ไม่ใช่ตัวเลข เช่น ความสุข 
ความกลมเกลียว ความเข้มแข็ง การไม่แปลกแยก ความเป็นหนึ่งเดียวกัน จากที่กล่าว
มาทั้งหมดขึ้นอยู่กับ “ภายใน (Internal)” คือ ชุมชุน (Community) ส่วน “ภายนอก 
(External)” คือ ภาครัฐ + เอกชน ต้องเป็นผู้ให้ค าแนะน า ชี้แนะและดูแลในการช่วย
ชุมชนไปประสานงานกับหน่วยงานอ่ืน ๆ ที่อยู่นอกชุมชน จึงท าให้ เกิดรูปแบบ 
(Model) การท างานต่อบทบาทผู้น าในการส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อ 
ดังภาพต่อไปนี้  

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

  ภาพ 1 การท างานของบทบาทผู้น าในการส่งเสริมประเพณีและพิธกีรรมของชาวไทลื้อล้านนา 
 
 



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

361  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

สรุป  
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาพัฒนาการของประเพณีและพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนา ศึกษาปัญหาและอุปสรรคในการส่งเสริม
ประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อล้านนาและวิเคราะห์บทบาทผู้น าชาวไทลื้อในการ
ส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา จากการวิจัยท าให้เห็นว่า 1. 
ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อล้านนาแบ่งเป็น 3 ยุค ดังนี้ 
ยุคที่ 1 ประเพณีและพิธีกรรมของชาวไทลื้อมีความผูกพันกับพระพุทธศาสนาและจารีต
ดั้งเดิมอย่างเคร่งครัด ยุคที่ 2 ยุคที่ประเพณีและพิธีกรรมของไทลื้อไม่แตกต่างกับยุค
แรกมากนัก วัดยังเป็นศูนย์กลางในการศึกษาและสถานที่ประกอบพิธีกรรมและ
ประเพณีของชุมชนเหมือนเดิม ยุคที่ 3 ประเพณีทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อ
คล้ายคลึงกับชาวไทยวนในล้านนา ประเพณีและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาในยุคนี้
จึงเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุบ้านการณ์เมืองและความทันสมัยของสังคมยุคใหม่  
 2. ปัญหาและอุปสรรคสามารถแบ่งเป็น 3 ประการ คือ 1) ด้านบุคคล พบว่า 
พระภิกษุและสามเณรและผู้สูงอายุชาวไทลื้อลดน้อยลง ท าให้การถ่ายทอดองค์ความรู้
ให้กับบุตรหลานลดน้อยลงไปด้วย ผู้น าชุมชนยังขาดความรู้ความเข้าใจในประเพณีและ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้อ นอกจากนี้ ชุมชนดั้งเดิมถูกกลืนเข้ากับชาติ
พันธุ์ อ่ืนจึงส่งผลต่อความร่วมมือในการด าเนินกิจกรรมต่าง ๆ 2) ด้านงบประมาณ 
พบว่า การสนับสนุนงบประมาณในการจัดกิจกรรมทางศาสนาและการซ่อมแซมศาสน
สถานไม่เพียงพอ 3) ปัญหาด้านการท างาน พบว่า การเข้ามาของเทคโนโลยีท าให้สังคม
กลายเป็นสังคมยุคใหม่ที่ให้ความส าคัญต่อวัตถุนิยมท าให้เด็กและเยาวชนในสมัย
ปัจจุบันไม่นิยมเข้าวัดท าบุญในวันส าคัญทางพุทธศาสนา คนรุ่นใหม่ที่เรียนจบแล้ว
เดินทางไปท างานในเมืองใหญ่ท าให้ชุมชนขาดคนรุ่นใหม่ที่สานต่อประเพณีและ
วัฒนธรรม  
 3. บทบาทผู้น าชาวไทลื้ อ ในการส่ งเสริมประเพณี และพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนา พบว่า บทบาทของผู้น าฝ่ายสงฆ์และผู้น าฝ่ายฆราวาส ดังต่อไปนี้ ผู้น า
ฝ่ ายสงฆ์มี บทบาทในการวางแผนและส่ งเสริมประเพณี และพิ ธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่องและมีประสิทธิภาพ โดยการท าแผนพัฒนาเป็นปฏิทิน
กิจกรรมส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมต่าง ๆ ทางพระพุทธศาสนาให้คู่กับชุมชน ทั้งนี้ 
ได้เน้นการมีส่วนร่วมของชุมชน การสร้างวัดให้เป็นศูนย์รวมจิตใจและเป็นตลาดชุมชน 
อย่างไรก็ตาม แนวทางส าหรับการพัฒนาและส่งเสริมประเพณีและพิธีกรรมควรพัฒนา
ให้มีรูปแบบที่ควรคู่กันระหว่างความศักดิ์สิทธิ์กับความเป็นวิทยาศาสตร์ที่สามารถ



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

362 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

อธิบายได้ การส่งเสริมให้เป็นหลักสูตรหรือแผนการเรียนรู้ รวมถึงการวิจัยเพ่ือเปิด
โอกาสให้แลกเปลี่ยนเรียนรู้ระหว่างชุมชนไทลื้อในอ าเภอเชียงค ากับชุมชนไทลื้อ
ต่างจังหวัด  
 ส่วนผู้น าฝ่ายฆราวาสมีบทบาทในการด าเนินและส่งเสริมกิจกรรมให้เกิดการ
สนับสนุนจากหน่วยงานราชการและเอกชนอย่างมีประสิทธิภาพ เช่น ด้านงบประมาณ 
การสร้างศูนย์วัฒนธรรมไทลื้อ การปรับภูมิทัศน์ จะสังเกตเห็นว่า วัดในชุมชนไทลื้อ
ได้รับรางวัลมากมาย กลุ่มผู้น าได้ให้ชุมชนมีส่วนร่วมด้วยก าหนดนโยบาย แผนงานและ
งบประมาณ นอกจากนี้ ยังขอความร่วมมือจากทุกฝ่ายให้ร่วมคิดร่วมท าโดยมีรางวัล
เป็นก าลังใจในการจัดประเพณีและพิธีกรรม อย่างไรก็ตาม แนวทางการพัฒนาและการ
ส่งเสริมควรบูรณาการความร่วมมือระหว่างภาครัฐกับภาคเอกชนในการส่งเสริม
สนับสนุนทั้งความรู้ทางวิชาการและงบประมาณเพ่ือให้เกิดการรักษาประเพณีและ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของชาวไทลื้ออย่างเป็นระบบและต่อเนื่องเพ่ือสร้าง
ต้นแบบและปลูกจิตส านึกให้เด็กและเยาวชนไทลื้อรุ่นใหม่ได้เข้าถึงประเพณีและ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง  

เอกสารอ้างอิง  
ไกรศรี นิมมานต์เหมินทร์. (2521). ล้านนาคดี. เชียงใหม่: ศูนย์หนังสือเชียงใหม่. 
จารุวรรณ พรมวัง. (2536). การเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมบางประการของชาวไทลื้อ. 

วิทยานิพนธ์ปริญญามานุษยวิทยามหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ชูวงศ์ ฉายะบุตร. (2544). หน้าที่พลเมือง วัฒนธรรมและการด าเนินชีวิตในสังคม (ม.3). 

กรุงเทพมหานคร: วัฒนาพานิช. 
ณัฏฐวัฒน์ สุดประเสริฐ. (2555). คุณลักษณะผู้น าทางการเมืองที่พึงประสงค์ในยุค 

โลกาภิวัตน์ตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาท . วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธ
ศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ผาสุก ยุทธเมธา. (2540). คติชาวบ้านกับการพัฒนาคุณภาพชีวิต. กรุงเทพมหานคร: 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร สถาบันราชภัฏสวนดุสิต. 

พระครูสังฆรักษ์ประจวบ วุฑฺฒิจารี (ทุนผลงาม). (2560). บทบาทของพระสงฆ์ในการ
พัฒนาสังคมจังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสุขี ชาครธมฺโม (ศรีมาตย์). (2553). ศึกษาวิเคราะห์การเปลี่ยนแปลงของประเพณี
ฮีตสิบสอง: ศึกษากรณี  ต าบลเมืองเก่าอ าเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น. 



     
 

พระครูสุภัทรพรหมคุณ (เจริญ ค าประเสริฐ) และคณะ I Phrakhrusuphattharaphromkhun (Jarern Khamprasoet), et al. 

363  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

มิ่งสรรพ์ ขาวสะอาด. (2551). ไทลื้อ อัตลักษณ์แห่งชาติพันธุ์ไท. เชียงใหม่: พิพิธภัณฑ์
วัฒนธรรมและชาติพันธุ์ล้านนา. 

รุ่งทิพย์ และยลรวี สิทธิชัย. (ม.ป.ป.). วัฒนธรรมไทลื้อ . กรุงเทพมหานคร : การ
ท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย. 

ศรีเลา เกษพรหม. (2544). ประเพณีชีวิตคนเมือง, พิมพ์ครั้งที่ 2. เชียงใหม่: โรงพิมพ์
นพบุรี. 

สัญญา สัญญาวิวัฒน์. (2545). ทฤษฎีสังคมวิทยา: เนื้อหาและแนวการใช้ประโยชน์
เบื้องต้น, พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   

เสน่ห์ จามริก. (2537). นโยบายและกลวิธีการมีส่วนร่วมของชุมชนในยุทธศาสตร์การ
พัฒนาในปัจจุบันของประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: ม.ป.ท.  

ไสว เชื้อสะอาด. (2538). ไทลื้อ-ล้านนาถึงสิบสองปันนา. พะเยา: ส านักงานศึกษาธิการ
อ าเภอเชียงค า. 

อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว. (2535). ไทลื้อในสิบสองปันนา. เชียงราย: ศูนย์วัฒนธรรม
จังหวัดในเขตภาคเหนือตอนบนร่วมกับส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรม
แห่งชาติ.  

อมรา พงศาพิชญ์. (2542). วัฒนธรรม ศาสนาและชาติพันธุ์: วิเคราะห์สังคมไทยแนว
มานุษยวิทยา, พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

อิสรา ญาณตาล. (2549). การศึกษาประวัติศาสตร์และวรรณกรรมขอกลุ่มชาติพันธุ์ไท. 
เชียงใหม่: ส านักส่งเสริมวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่และมูลนิธิโตโยต้า
แห่งประเทศไทย.  

Reddin, W. J. (1970). Management Effectiveness. Tokyo: McGraw-Hill.  


