
 

Academic Article; Received: 2020-04-30; Revised: 2020-07-30;     ;    Accepted: 2020-08-01. 
 

วัฒนธรรมทางการเมืองแบบพลเมืองท่ีประชาชนคาดหวัง  
ในสังคมประชาธิปไตยของไทย 

The Civil Political Culture that People Expected in  
Thai Democratic Society 

 

วินิจ ผาเจริญ 
Winit Pharcharuen  

วิทยาลัยบริหารศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ 
School of Administrative Studies, Maejo University 

Corresponding Author, E-mail: winit.phacharuen@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อแสดงให้เห็นถึงแนวคิดทฤษฎีวัฒนธรรมทาง
การเมืองและการปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้าที่ฝังลึกอยู่ใน
สังคมไทยด้วยระบบอุปถัมภ์แบบพึ่งพาและอ านาจนิยมไปสู่วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบประชาธิปไตยหรือแบบพลเมือง ที่สามารถท าได้โดยผ่านกระบวนการปลูกฝัง 
กล่อมเกลา บ่มเพาะทางการเมือง ซึ่งมีสื่อกลางที่ท าหน้าที่นี้อยู่มาก แต่สื่อกลางที่
ผู้เขียนให้ความส าคัญ คือ สถาบันครอบครัว สถาบันการศึกษาและสื่อสารมวลชน ฯลฯ 
ซึ่งมีบทบาทส าคัญในท่ามกลางสังคมโลกยุคข้อมูลข่าวสารอันไร้พรมแดน วัฒนธรรม
ทางการเมืองในสังคมประชาธิปไตยที่ประชาชนคาดหวัง คือ มีการเคารพศักดิ์ศรีความ
เป็นมนุษย์ เคารพสิทธิเสรีภาพและกฎกติกาของสังคม รู้จักหน้าที่บทบาทของตัวเอง มี
ความรับผิดชอบต่อสังคม วิพากษ์วิจารณ์อย่างมีเหตุผล เคารพความคิดเห็นที่แตกต่าง 
มีการตรวจสอบการใช้อ านาจรัฐและมีส่วนร่วมทางการเมือง บทความนี้อาจเป็นหนึ่ง
ช่องทางที่สามารถจุดประกายหรือบ่มเพาะหล่อหลอมพลเมืองที่ดี ข้ึนในสังคม
ประชาธิปไตยของไทยต่อไป ส าหรับองค์ความรู้ใหม่ คือ การพัฒนาวัฒนธรรมทาง
การเมืองที่ต้องเริ่มจากสถาบันภายใน คือ การปลูกฝังและการเป็นตัวอย่างที่ดีจาก
สถาบันครอบครัว จากนั้น ก้าวไปสู่การเรียนรู้ แสวงหาประสบการณ์จากสังคม
ภายนอกในสถาบันการศึกษาและถ่ายทอด สื่อสารความเป็นประชาธิปไตยที่แท้จริง

mailto:winit.phacharuen@gmail.com


     
333  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

ผ่านทางสถาบันสื่อสารมวลชน ทั้งสามสถาบันน้ีจึงเป็นระบบที่เช่ือมสัมพันธ์ให้คนรุ่น
ใหม่ได้เรียนรู้และมีส่วนร่วมทางการเมืองตามที่สังคมคาดหวังไว้อย่างแท้จริง  

ค าส าคัญ: วัฒนธรรมทางการเมืองแบบพลเมือง; พลเมืองที่ดี; สังคมประชาธิปไตย  

Abstract   
This article aims to demonstrate the theory of political culture 

and transformation of subject political culture that deeply embedded in 
Thai society with a dependency patronage system and authoritarianism 
to the democratic or civic political culture. It is able to be developed by 
the process of cultivating, instructing, and incubating the politics. In fact, 
there are many social media took responsibility to do it, but the media 
that the author emphasizes on it and it is very important are as follows: 
family institution, educational institution, and mass communication etc. 
These pay the role in a global society of boundless information. The 
political culture in a democratic society that citizens expect are that: 
respecting for human dignity, respecting the rights, freedom, and rules of 
society, recognizing the role of their own self, having social responsibility, 
criticizing rationally, respecting different opinions, inspecting the public 
state power, and participating in political processes. Hence, this may 
spark or nurture a good citizen in a democratic society of Thailand. The 
new body of knowledge is the development of political culture that has 
to start from internal institution in order to cultivate and be a good 
model form his or her family first, then move forwards to learn and get 
experienced from external institution such as educational institutes, and 
transfer and communicate the real democracy through mass 
communication. All of these are the system which is related to 
youngsters to learn and participate in political processes. It is the real 
purpose that society expects form new generation.   

Keywords: Civic Political Culture; Good Citizenship; Democratic Society  
  



  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

334 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 2 | July – December 2020 

บทน า 
 ประเทศไทยได้เปลี่ยนรูปแบบ
การปกครองจากระบอบสมบูรณาญา 
สิทธิราชย์ มาเป็นการปกครองแบบ
ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์
ท ร ง เป็ น ป ร ะมุ ข  ตั้ ง แ ต่ วั น ที่  24 
มิถุนายน พ.ศ. 2475 และมีรัฐธรรม 
นูญที่เปิดโอกาสให้พลเมืองมีส่วนร่วม
ในการปกครองของประเทศตาม
ระบอบประชาธิปไตย คือ การปกครอง
ของประชาชน โดยประชาชน เพื่ อ
ประชาชน โดยยึดหลักเสียงข้างมาก
เพื่อมุ่งหวังให้ประชาชนทุกคนมีสิทธิ
เสรีภาพและมีความเสมอภาคเท่าเทียม
กันในกิจกรรมทางการเมือง เศรษฐกิจ
และสังคม (Thamrongthanyawong, 
1999: 1-11) ถึ งแม้ ว่ า  ก ารพั ฒ น า
ประชาธิปไตยของไทยที่ผ่านมาจะไม่
ประสบความส าเรจ็เท่าที่ควร เนื่องจาก
สังคมไทยมีพื้นฐานวัฒนธรรมทาง
การเมืองที่ได้รับอิทธิพลมาจากอดีต ใน
รูปแบบแผนโครงสร้างทางสังคมที่เป็น
ความสัมพันธ์ระหว่างชนช้ันผู้ปกครอง
กับชนช้ันผู้ถูกปกครอง ส่งผลกระทบ
เชิงโครงสร้างต่อระบบเศรษฐกิจและ
สั งคม  และยั ง เป็ นปั จจั ยส า คัญ ที่
ก่อให้เกิดปัญหาความเหลื่อมล้ าของ
สั งคม ไทยมาอย่ างยาวนาน  อ าทิ 
ปัญหาทุจริตคอร์รัปชัน ปัญหาซื้อสิทธ์ิ
ขายเสียง ปัญหาผู้น าใช้บทบาทหน้าที่
เอื้อผลประโยชน์ให้ตนเองและพวก

พ้ อง ท าให้ สร้างผลเสียหายอย่าง
มหาศาลแก่ประเทศชาติ ซึ่งผลกระทบ
จากปัญหาเหล่านี้สะท้อนให้เห็นความ
ล้มเหลวของพัฒนาการทางการเมือง
การปกครองในระบอบประชาธิปไตย
ของไทยแบบล้มลุกคลุกคลานมาตลอด 
เพราะสาเหตุมาจากวัฒนธรรมทาง
การเมืองแบบเก่าได้ฝังลึกในระบบของ
สังคมไทย (ส านักงานเลขาธิการสภา
ผู้แทนราษฎร, 2559: 1-3)   

ด้วยเหตุผลที่กล่าวมา ผู้เขียน
จึงสนใจที่จะน าเสนอประเด็นเกี่ยวกับ
แนวคิดทฤษฎีวัฒนธรรมทางการเมือง
และปัญหาอุปสรรคต่อการพัฒนา
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบพลเมือง
ในสังคมประชาธิปไตย ทั้งนี้ เพื่อหา
แ น วท าง เส ริ ม ส ร้ า งก า ร พั ฒ น า
วัฒ นธรรมทางการ เมื อ งในสั งคม
ประชาธิปไตยที่ประชาชนคาดหวังโดย
ผ่านสถาบันต่าง ๆ เพื่อให้พลเมืองมี
ความรู้ความ เข้าใจและศรัทธาต่ อ
ระบอบประชาธิปไตย จนเกิดเป็น
วัฒ นธรรมทางการ เมือ งที่ มีความ
เหมาะสมและเอื้อประโยชน์ต่อการ
ด าเนิน ชี วิตของประชาชนตาม วิถี
ประชาธิปไตย ทั้งนี้ ผู้เขียนมีความหวัง
ว่า บทความนี้อาจเป็นหนึ่งช่องทางที่
สามารถจุดประกายกระแสการบ่ม
เพาะวัฒนธรรมทางการเมืองให้เกิด
ข้ึนกับประชาชนในสังคมไทยต่อไป 

 



     

วินิจ ผาเจริญ I Winit Pharcharuen 

335  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

เนื้อเรื่อง  
ความหมายและความส าคัญ

วัฒนธรรมทางการเมือง  
 ค าว่า วัฒนธรรม เป็นภาษา
บาลีและสันสกฤต แยกมาจากค าว่า 
วัฒน ในภาษาบาลี แปลว่า เจริญงอก
งาม  ส่ วนค า ว่า ธร รม  เป็ นภาษ า
สันสกฤต หมายถึง ความดี แปลตาม
รากศัพท์ คือ สภาพอันเป็นความเจริญ
งอกงามหรือลักษณะที่แสดงถึงความ
เจ ริ ญ งอ ก งาม  พ ร ะ ราชบั ญ ญั ติ
วัฒนธรรมแห่งชาติ พ.ศ. 2553 มาตรา 
4 ให้ ความหมายของวัฒ นธรรมที่
หมายถึง วิถีการด าเนินชีวิต ความคิด 
ความเช่ือ ค่านิยม จารีตประเพณี 
พิธีกรรมและภูมิปัญญา ซึ่งกลุ่มชนและ
สังคมได้ร่วมสร้างสรรค์ สั่งสม ปลูกฝัง 
สืบทอด เรียนรู้ ปรับปรุงและเปลี่ยน 
แปลง เพื่อให้เกิดความเจริญงอกงาม 
ทั้งด้านจิตใจและวัตถุอย่างสันติสุขและ
ยั่งยืน ส าหรับค าว่า วัฒนธรรมทาง
การเมือง (Political Culture) ได้ ใช้
เป็ นครั้ ง แรก ในบ ทความที่ ช่ื อ ว่ า 
Comparative Political Systems ซึ่ง
เ ขี ย น โด ย อั ล ม อ น ด์  (Gabriel A. 
Almond) โดยให้ ความห มายไว้ ว่ า 
วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นแบบแผน
ของทัศนคติและความเช่ือของบุคคลที่
มีต่อระบบการเมืองหรือต่อระบบย่อย
ของระบบการเมืองและต่อบทบาททาง
การเมืองของบุคคล ส าหรับแนวคิด

ของพาย (Pye, 1966: 33-46) ได้ ให้
ค ว าม ห ม ายข อ ง วัฒ น ธรร ม ท า ง
การเมืองไว้ 4 ความหมาย ได้แก่ 1) 
วัฒนธรรมทางการเมืองที่เกี่ยวข้องกับ
ความไว้วางใจหรือความไม่ไว้วางใจต่อ
บุคคลหรือสถาบันทางการเมือง เช่น 
ความศรัทธาหรือความเช่ือมั่ นต่ อ
สถาบันหรือผู้ น าทางการ เมื อง  2) 
วัฒนธรรมทางการเมืองที่เกี่ยวข้องกับ
ทัศนคติต่ออ านาจทางการเมือง ซึ่ ง
สะท้ อน ถึงการยอมรับ และความ 
สัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ ถูก
ปกครอง 3) วัฒนธรรมทางการเมืองที่
เกี่ยวข้องกับเสรีภาพและการควบคุม
บังคับทางการเมือง เพื่อให้เกิดการ
ยอมรับหรือเคารพต่อเสรีภาพของ
ประชาชนหรือมุ่งเน้นการใช้อ านาจ
บังคับเพื่อให้ เกิดความเป็นระเบียบ
เรียบร้อยของสังคม 4) วัฒนธรรมทาง
การเมืองที่เกี่ยวข้องกบัความจงรักภักดี
และยึดมั่นในสังคม คือ วัฒนธรรมทาง
การเมืองช่วยสร้างเอกลักษณ์ทาง
การเมืองให้แก่บุคคลในสังคมที่จะยึด
มั่นร่วมกันและพร้อมที่จะต่อสู้ ปกป้อง
รักษาไว้ซึ่งเอกลักษณ์นั้นให้คงอยู่ต่อไป 
โดยการเสียสละประโยชน์ส่วนตนเพื่อ
ส่วนรวม  

ทั้ งนี้  อาจกล่าวได้ ว่า วัฒ น 
ธรรมทางการเมืองเป็นส่วนหนึ่งของ
วัฒนธรรมทางสังคมที่มีความเกี่ยวข้อง
กั บ ก าร เมื อ งก า รป ก ค รอ ง  ส่ วน 



  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

336 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 2 | July – December 2020 

ประกอบที่ส าคัญของวัฒนธรรมทาง
การ เมื อ ง  คื อ  ค่ านิ ย ม  ความ เช่ื อ 
พฤติกรรมและทัศนคติที่บุคคลมีต่อ
ระบบการเมืองการปกครองของตน
และแสดงออดโดยการเข้าร่วมกิจกรรม
ทางการเมือง  

ประเภทของวัฒนธรรมธรรม
ทางการเมือง 
 นักวิชาการทางด้านรัฐศาสตร์
ที่กล่าวถึงวัฒนธรรมทางการเมือง อัน
เป็ น ที่ รู้ จั ก ทั่ ว ไป  คื อ  อั ล ม อ น ด์ 
(Gabriel A. Almond) และเวอร์บ า 
(Sidney Verba) โดยงานช้ินส าคัญ คือ 
The Civic Culture: Political 
Attitudes and Democracy in Five 
Nations เป็ นการศึกษาส ารวจเพื่ อ
วิเคราะห์ทัศนคติทางการเมืองและ
ป ร ะ ช า ธิ ป ไต ย  5 ป ร ะ เท ศ  คื อ 
สห รัฐอ เมริก า สห ราชอาณ าจั กร 
สหพันธ์สาธารณรัฐเยอรมนี (เยอรมัน) 
สาธารณรัฐอิตาลีและสหรัฐเม็กซิโก 
(เม็กซิโก) เป้าหมายของการศึกษาทั้ง 5 
ประเทศในเชิงเปรียบเที ยบนี้ เพื่ อ
อธิบายถึงความส าเร็จในการปกครอง
ระบอบประชาธิปไตยของประเทศ
สหรัฐอเมริกาและสหราชอาณาจักร 
และความล้มเหลวของรัฐบาลแบบ
ตัวแทนในประเทศอิตาลีและประเทศ
เยอรมัน รวมถึงความล้มเหลวของ
ประชาธิปไตยในประเทศที่ เพิ่งได้รับ
เอกราชหลังปี พ.ศ. 2488 (ค.ศ. 1945) 

จากการศึกษาของอัลมอนด์และเวอร์
บาได้แบ่งวัฒนธรรมทางการเมืองเป็น 
3 ประเภท คือ วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบคับแคบ แบบไพร่ฟ้าและแบบส่วน
ร่วม โดยแต่ละประเทศจะมีลักษณะ
วัฒนธรรมทางการเมอืงแบบผสมผสาน
หรือเช่ือมโยงกับการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองของประชาชน ส่งผลต่อเสถียร 
ภาพทางการเมืองและดุลยภาพทาง
การเมือง ดังนั้น เพื่อน าไปสู่การอธิบาย
และความเข้าใจลักษณะวัฒนธรรมทาง
การเมืองอย่างลึกซึ้ง จะได้กล่าวอย่าง
ละเอียด ดังนี้ (ส านักงานเลขาธิการ
สภาผู้แทนราษฎร, 2559: 191-192) 

1. วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบ คับ แคบ  (Parochial Political 
Culture) เป็นวัฒนธรรมทางในระบบ
ดั้งเดิม ประชาชนในสังคมไม่มีความรู้
ความเข้าใจเกี่ยวกับระบบการเมือง 
รวมถึงไม่มีการแสดงความคิดเห็น การ
ส่วนร่วมทางการเมือง รัฐธรรมนูญและ
ข้อเรียกร้องทางการเมืองระหว่าง
ประชาชนกับระบบการเมืองใด ๆ 
ทั้งสิ้น วัฒนธรรมทางการเมืองแบบนี้
ปรากฏในสังคมที่ป ฏิบัติตามจารีต
ประเพณีดั้งเดิมซึ่งปกครองแบบเรียบ
ง่าย เช่น ชนเผ่าเงาะป่า ซาไกและ
ผีตอง เหลื อ งในประ เทศไทยห รือ
ประชาชนในสังคมชนบทที่ห่างไกล
ความเจริญ ในปัจจุบันจะปรากฏกลุ่ม
วัฒนธรรมแบบคับแคบในยุคสมัยใหม่ 



     

วินิจ ผาเจริญ I Winit Pharcharuen 

337  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

เช่น เมื่อมีการเลือกตั้งทั่วไปประชาชน
จะไปลงคะแนนเสียง เมื่อลงคะแนน
เลือกตั้งเสร็จแล้วก็ไม่สนใจว่า ใครจะ
ได้เป็นสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร ไม่ได้
ติดตามการท างานหรือไม่ได้เข้าไปมี
ส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมืองแต่
อ ย่ า ง ใด  ถื อ เป็ น วัฒ น ธรร ม ท า ง
การเมืองแบบโบราณที่ปรากฎอยู่ใน
สังคมทางการเมืองสมัยใหม่ซึ่งยังคง
ปรากฎอยู่ ในสั งคม ไทย ลั กษณ ะ
การเมืองแบบคับแคบจะค้นพบได้ใน
กลุ่มคนที่ยากจนและไร้การศึกษา เป็น
กลุ่มที่ขาดโอกาสในการรับรู้และเข้าใจ
ในบทบาทของตนต่อระบบการเมือง  

2. วัฒนธรรมทางการเมือง
แ บ บ ไ พ ร่ ฟ้ า  ( Subject Political 
Culture) เป็นวัฒนธรรมทางการเมือง
ที่ประชาชนมีความรู้ความเข้าใจต่อ
ระบบการเมืองโดยทั่ว ๆ ไปในระดับ
หนึ่ง ประชาชนในสังคมไม่มีความรู้สึก
ว่า ตนเองมีความหมายหรืออิทธิพลต่อ
ระบบการเมือง ประชาชนได้ยอมรับ
อ านาจรัฐ  เช่ือฟั งและป ฏิบั ติ ตาม
กฎหมายของรัฐ แต่ไม่กล้าแสดงออก 
ไม่กล้าเรียกร้องทางการเมือง ไม่ได้เข้า
ไปมีส่วนร่วมทางการเมืองโดยถือว่า 
การเมืองเป็นเรื่องของผู้มีอ านาจหรือผู้
มีบารมี ลักษณะของวัฒนธรรมทาง
การเมืองแบบไพร่ฟ้าจะพบได้ในกลุ่ม
คนช้ันกลางในประเทศก าลังพัฒนา 
ความเช่ือที่ฝังรากลึกมาตั้งแต่อดีตอัน

เป็นอิทธิพลของสังคมเกษตรกรรมซึ่ง
มองว่า รัฐมีอ านาจเป็นผู้ปกครอง
เท่านั้น ประชาชนทั่วไปควรมีหน้าที่
เพียงเช่ือฟังและปฏิบัติตามกฎหมาย 
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบนี้พบเห็น
ได้ในสังคมทางการเมืองของประเทศ
ไทยโดย เฉพาะป ระชาชนนิยม ไป
ลงคะแนน เสี ยง เลือกตั้ ง  แต่ ไม่ ได้
ติดตามตรวจสอบการใช้อ านาจรัฐ 
รวมทั้งไม่ได้เข้าไปมีส่วนร่วมทางการ
เมือง 

3. วัฒนธรรมทางการเมือง
แ บ บ มี ส่ ว น ร่ ว ม  ( Participant 
Political Culture) เป็นวัฒนธรรมทาง
การเมืองของกลุ่มบุคคลที่มีความรู้
ความเข้าใจเกี่ยวกับระบบการเมอืงเป็น
อย่างดี ตื่นตัวทางการเมืองตระหนักรู้
ในทางการเมือง มีจิตส านึกทางการ 
เมืองสูง เห็นคุณค่าและความส าคัญใน
การเข้ามีส่วนร่วมทางการเมือง โดย
เห็นว่า ต้องควบคุม ก ากับและตรวจ 
สอบผู้ปกครองให้ใช้อ านาจปกครอง
เพื่อให้ระบบการเมืองตอบสนองความ
ต้องการของประชาชนด้วยความเป็น
ธรรม รวมทั้งการบังคับใช้อ านาจตาม
กฎมหาย วัฒนธรรมทางการเมืองแบบ
มีส่วนร่วมพบเห็นได้ในประเทศที่มีการ
ปกครองในระบอบประชาธิปไตยแบบ
ก้าวหน้าสูงและมีชนช้ันกลางกลุ่มใหญ่
ที่มีจิตส านึกทางการเมือง รวมทั้ งมี
ความ รับ ผิ ด ชอบสู งซึ่ งจะมี อ ยู่ ใน



  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

338 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 2 | July – December 2020 

ประเทศอุตสาหกรรมหรือประเทศที่
พัฒนาแล้ว  

ส า ห รั บ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง
การเมืองแบบมีส่วนร่วม อัลมอนด์และ
เวอร์บาเห็นว่า ไม่ท าให้รูปแบบการ 
เมืองการปกครองเป็นประชาธิปไตย
เสมอไป เพราะบางกรณีการตื่นตัวทาง
การเมือง ส านึกทางการเมืองหรือการมี
ส่วนร่วมทางการเมือง อาจเป็นไปเพื่อ
ประโยชน์เฉพาะกลุ่ม ในลักษณะจ ากัด
วงแคบก็ได้ ดังนั้น อัลมอนด์และเวอร์
บา จึงเสนอลักษณะวัฒนธรรมทาง
การเมืองที่ เรียกว่า วัฒนธรรมทาง
ก า ร เมื อ งแ บ บ อ ารย ช น  ซึ่ ง เป็ น
วัฒนธรรมแบบผสมที่พลเมืองยอมรับ
เช่ือฟังการใช้อ านาจรัฐในฐานะผู้อยู่ใต้
การปกครอง และเป็นพลเมืองที่ มี
ความ เป็นอิ ส ระมีส่ วนร่วม ในการ
ปกครอง อัลมอนด์และเวอร์บา เห็นว่า
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบอารยชน
เป็นแรงผลักดันส าคัญ ที่ท าให้ระบบ
การเมืองการปกครองแบบประชาธิป 
ไตยบังเกิดข้ึน และมีส่วนสนับสนุนให้
ระบอบประชาธิปไตยคงอยู่และด าเนิน
ต่อไป ในทางกลับกันระบอบประชาธิป 
ไตยที่ มี เส ถียรภาพก็จะเป็นปัจจัย
สนับสนุนให้วัฒนธรรมทางการเมือง
แบบอารยชนคงอยู่และด าเนินต่อไป 
(วิวัฒน์ เอี่ยมไพรวัน, 2549: 380-382) 
ดังนั้น วัฒนธรรมทางการเมืองแต่ละ
ประเภทที่กล่าวมา ย่อมมีส่วนก าหนด

รูปแบบและลักษณะการเมืองการ
ปกครอง ตลอดจนมีส่วนในการสนับ 
สนุนให้ระบบการเมืองนั้น ๆ ให้คงอยู่
และด าเนินต่อไปได้ 
 วัฒนธรรมทางการเมืองใน
สังคมประชาธิปไตยของไทย 
 ประเทศไทยนับตั้งแต่มีการ
เปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบอบ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์มาเป็นระบอบ
ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์
ท รง เป็ นประมุ ข ได้ เปิ ด โอกาสให้
ประชาชนผู้เป็นเจ้าของประเทศเข้าไป
มีบทบาทในการก าหนดทิศทางพัฒนา
ของประเทศ แต่ตลอดระยะเวลา 87 ปี 
ก็ยังไม่สามารถเกิดเป็นรูปธรรมได้จริง 
เพราะการมีส่วนร่วมทางการเมืองและ
การตื่นตัวทางการเมืองของประชาชน
ยังมีน้อย เนื่องจากอ านาจส่วนใหญ่ใน
การปกครองประเทศตกอยู่กับชนช้ัน
น าที่ เรียกกันว่า อมาตยาธิปไตย ใน
กลุ่มเจ้าขุนมูลนาย ข้าราชการ ทหาร 
นักธุรกิจ พ่อค้า (ศรายุทธ นกใหญ่ , 
2558: 1-2) นอกจากนั้ น  ลั กษณ ะ
โครงสร้างพื้นฐานและกระบวนการ
เรียน รู้ ของไทยได้มี ก าร ถ่ายทอด
วัฒนธรรมทางการเมืองภายใต้แบบ
ดั้งเดิมที่ฝังลึกในสังคมไทยมายาวนาน
ที่ยากต่อการเปลี่ ยนแปลง จึงเป็น
ปัญหาอุปสรรคต่อการพัฒนาวัฒน 
ธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย
ของไทยเรื่อยมา เช่น 1) คนไทยส่วน



     

วินิจ ผาเจริญ I Winit Pharcharuen 

339  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

ใหญ่ ชอบการใช้อ าน าจ เผด็ จการ 
เคารพ เช่ือฟั งและอ่อนน้อมต่อผู้ มี
อ านาจ  2) นิ ยมระบบ เจ้ านายกับ
ลูกน้อง 3) ยึดมั่นตัวบุคคลมากกว่า
หลักการหรือระบบ 4) การจัดล าดับ
ฐานะในความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล 5) 
ค วาม เป็ น อิ ส รนิ ย ม  6) ยึ ด มั่ น ใน
ประเพณีดั้งเดิม 7) เฉ่ือยชาไม่มีความ
กระตือรือร้นต่อกิจกรรมทางการเมือง 
8) ขาดความเช่ือมั่นในตัวเองและมอง
โลกในแง่ร้าย 9) ประนีประนอมหรือ
หนีความขัดแย้ง 10) ยึดติดกับระบบ
อุปถัมภ์และการพึ่งพา 11) มีความเช่ือ
ในโชคลางของขลังและไสยศาสตร์ 12) 
นิยมเรื่องเงินคือแก้วสารพัดนึก เงินคือ
พระเจ้ า (พรอัมรินทร์ พรหมเกิด , 
2558: 10; วิศาล ศรีมหาวโร, 2554) 
จะเห็นได้ว่า วัฒนธรรมทางการเมือง
ของคนไทยมีลักษณะไม่สอดคล้องกับ
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิป 
ไตยโดยสิ้นเชิง นอกจากนั้น ระบบการ
เมืองไทยยังมีแนวคิดเรื่องอิทธิพลอยู่ใน
สังคมซึ่งส่งผลต่อการพัฒนาวัฒนธรรม
ทางการเมืองในสังคมประชาธิปไตย
ของไทย เพราะระบบการเมืองเหล่านี้
ได้ฝังรากลึกอยู่ในสังคมไทยตราบจนถึง
ปัจจุบัน 
 วัฒนธรรมทางการเมอืงไทยจงึ
ไม่สนับสนุนให้ประชาชนเข้ามามีส่วน
ร่วมทางการเมือง เพราะประชาชน
โดยทั่วไปยังมีความเช่ือว่า การเมือง

หรือการบริหารประเทศเป็นเรื่องของ
กลุ่มชนช้ันน าเท่านั้น ในมุมมองของ
ประชาชนยังคิดว่า การเมืองเป็นเรื่อง
ของกลุ่มผลประโยชน์ ความรู้สึกเช่นนี้
ที่ท าให้ประชาชนขาดความศรัทธา 
ขาดความกระตือรือร้นที่จะเข้ามามี
ส่วนร่วมทางการเมือง ถ้าเข้ามาก็มี
วัตถุประสงค์อย่างอื่นไม่ใช่เป็นเรื่อง
ของจิตส านึกทางการเมือง เช่น การ
ยอมรับในอ านาจนิยมของความเป็น
ข้าราชการซึ่งประชาชนโดยทั่วไปมอง
ว่า ข้าราชการเป็นชน ช้ันน า  เมื่ อ
ข้าราชการแนะน าหรือชักจูงในทางใด
ประชาชนจึ งมักปฏิบัติตามโดยไม่
โต้ แย้ ง  ซึ่ งก ารป ฏิบั ติ ดั งก ล่ าวไม่
สอดคล้องกับหลกัการของการปกครอง
ระบอบประชาธิปไตย (ชัยอนันต์ สมุท
วณิช, 2554: 82-83)  
 ด้วยเหตุนี้  วัฒ นธรรมทาง
ก าร เมื อ งแบ บ พ ล เมื อ ง ใน สั งค ม
ประชาธิปไตย จึงต้องมีการพัฒนาและ
ศึกษาอบรม บ่มเพาะหรือเสริมสร้าง
ก าร มี ส่ วน ร่ วม ท าง ก าร เมื อ ง ให้
ประชาชนมีความรู้ ความเข้าใจ เช่ือมั่น
และ เห็ น คุณ ค่าป ระชา ธิป ไตย ว่า 
อ านาจอธิป ไตยที่ แท้จริง  คือ การ
ปกครองของประชาชน โดยประชาชน 
เพื่อประชาชน ดังนั้น ประชาชนจึงต้อง
สร้างจิตส านึกและมีจิตที่ปรารถนาต่อ
ระบบการปกครองในสังคมประชาธิป 
ไตยอย่างแท้จริง ด้วยการสร้างเหตุ



  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

340 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 2 | July – December 2020 

ปัจจัย ดั งนี้  1) จิตส านึกและความ
ศรัทธาในระบอบการปกครองแบบ
ประชาธิปไตย 2) จิตส านึกในเรื่องสิทธิ
เสรีภาพเป็นหลักการที่ ส าคัญของ
ระบอบประชาธิปไตย 3) จิตส านึกใน
การต่อสู้เพื่อสิทธิของตนเองและการ
เคารพสิทธิของผู้อื่น 4) จิตส านึกใน
เสียงส่วนใหญ่และสิทธิเสียงส่วนน้อย 
5) จิตส านึกในเรื่องหลักความเสมอ
ภาค 6) จิตส านึกในหลักความยุติธรรม
และเคารพกติกา 7) จิตส านึกความ
อดทนอดกลั้นต่อความคิดเห็นและ
พฤติกรรมที่แตกต่าง 8) จิตส านึกใน
ห ลั ก นิ ติ ธ ร ร ม  9) จิ ต ใ จ แ บ บ
ประชาธิปไตยต้องมองโลกในแง่ดี 10) 
จิตส านึกที่ต้องรู้จักวิเคราะห์วิจารณ์
อย่างมีเหตุผลและเชิงสร้างสรรค์ 11) 
จิตส านึกที่ต้องสนใจการมีส่วนร่วม
กิจกรรมทางการเมืองและติดตาม
ข่าวสารของบ้านเมือง 12) จิตส านึกใน
บทบาทหน้ าที่ ของตน (ส านักงาน
เลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร, 2559:  
5-6; สัญญา สะสอง, 2563: 40-45) 

นอกจากนั้น จะสังเกตได้ว่า 
ประชาชนในสังคมจะมีวัฒนธรรมทาง
การเมืองแบบประชาธิปไตยที่ เจริญ
มากน้อยเพียงใด  ให้พิจารณาอุปนิสัย
หรือวิถีการด าเนินชีวิตของประชาชน
ในสั งคมนั้ น  ที่ รู้ จั กป ฏิบั ติตน เป็ น
พล เมื อ งตาม วิถีป ระชาธิป ไตยใน
ลักษณะต่อไปนี้ 1) เคารพเหตุผลมาก 

กว่าตัวบุคคล ประชาชนจะใช้เหตุผลใน
การแก้ไขปัญหาจะให้ความเคารพซึ่ง
กันและกัน 2) รู้จักการประนีประนอม 
ผู้ศรัทธาในระบอบประชาธิปไตยจะไม่
ใช้ความรุนแรงในการแก้ปัญหา แต่จะ
ตกลงกันด้วยสันติวิธี 3) มีระเบียบวินัย 
ประชาชนต้องปฏิบัติตามกฎระเบียบ
ของบ้านเมือง และ 4) มีความรับผิด 
ชอบ ต่อส่ วน รวมและค านึ งถึ งผล 
ประโยชน์ของชาติเป็นหลัก ด้วยการ
ประพฤติปฏิบัติตนให้เป็นพลเมืองดี
ของประเทศและรักษาสมบัติส่วนร่วม
หรือสมบัติของสาธารณะ (สุขุม นวล
สกุล และคณะ, 2550: 20-21) หรือ
อาจพิจารณาจากปัจจยั 6 ด้าน ที่ถือว่า
เป็นปัจจัยตัวช้ีวัดเยาวชนรุ่นใหม่ให้
ตระหนักรู้ในบทบาทพลเมืองที่ดี ซึ่ง
ประกอบด้วย 1) ความรับผิดชอบต่อ
ตนเอง 2) การเคารพหลักความเสมอ
ภาค 3) การเคารพสิทธิผู้อื่น 4) การ
เคารพกติก า 5) การ เคารพความ
แตกต่าง และ 6) ความรับผิดชอบต่อ
สังคมและส่วนรวม (พงษ์สนิท คุณนะ
ลา, 2563: 97)  
 อย่างไรก็ตาม เมื่อมองโดย
ภาพ รวม แล้ วส าม ารถส รุป ได้ ว่ า 
วัฒ นธรรมทางการ เมื อ งในสั งคม
ประชาธิปไตยของไทย ประชาชนต้องมี
จิตส านึกและจิตใจที่ปรารถนาดีต่อ
ระบบการปกครองแบบประชาธิปไตย 
โดยต้องมีลักษณะดังนี้  คือ มีความ



     

วินิจ ผาเจริญ I Winit Pharcharuen 

341  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

เช่ือมั่นศรัทธาต่อหลักการปกครอง
ระบอบประชาธิป ไตย ยึดมั่ นและ
เช่ือถือในหลักการส าคัญและศักดิ์ศรี
ขอ งบุ คคล  เค ารพ ก ฎกติ ก าก าร
ปกครองในระบอบประชาธิปไตย การ
มีส่วนร่วมกิจกรรมทางการเมือง มี
ความส านึกในหน้าที่ ของตนและมี
ความเช่ือมั่นในตัวเอง และต้องมอง
โลกในแง่ดี ไม่มีจิตใจเป็นเผด็จการ 
วิพากษ์วิจารณ์อย่างมีเหตุผลและเชิง
สร้างสรรค์ 

แนวทางเสริม สร้า งวัฒ น 
ธรรมทางการเมืองแบบพลเมืองใน
สังคมประชาธิปไตยของไทย  
 จากข้อมูลข้างต้น ผู้ เขียนมี
ความคิดเห็นว่า การสร้างพลเมืองให้มี
ป ระชา ธิป ไตย ในสั งค ม ได้ ต าม ที่
ประชาชนคาดหวังได้จะต้องมีกระบวน 
การปลูกฝัง บ่มเพาะวัฒนธรรมทาง
การเมือง โดยผ่านสถาบันต่าง ๆ คือ  
 1. สถาบันการศึกษา ท าหน้า 
ที่ในการจัดกระบวนการศึกษา เสริม 
สร้างความรู้ความเข้าใจ ความตระ 
หนักในบทบาทหน้าที่ทางการเมือง
แบบประชาธิป ไตยที่ ถู ก ต้ อ ง  ทั้ ง
ภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ โดยในภาค
ภาคทฤษฎี ต้องเน้นย้ าท าความเข้าใจ 
ทั้ งในเรื่องของบทบาทหน้าที่ ความ
รับผิดชอบและหลักการเป็นพลเมืองดี
ตาม วิถีประชาธิป ไตย การเคารพ
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ เคารพสิทธิ

เสรีภาพและกฎกติกาของสังคม และ
รับผิดชอบต่อตนเอง ต่อสังคมและ
ประเทศชาติ ตลอดถึงการศึกษาทฤษฎี
แนวคิดของการเมืองการปกครองใน
ประเทศและต่างประ เทศ  ทฤษ ฎี
แนวคิดของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข
หรือกรณี ศึกษาการมี ส่ วนร่วม ใน
กิจกรรมการเมืองการปกครองตาม
กระบวนการประชาธิปไตย ทฤษฎี
แ น ว คิ ด ที่ เ กี่ ย ว กั บ ก ฎ ห ม า ย 
รัฐ ธร รมนู ญ  สิ ท ธิมนุ ษ ยชน แล ะ
กฎหมายในชี วิตประจ าวัน ทฤษฎี
แนวคิดด้านป ระเพ ณี  วัฒ นธรรม 
โครงสร้างทางสังคม บรรทัดฐานและ
วัฒ นธรรม และการยอมรับความ
หลากหลายของวัฒนธรรม (ส านักงาน
เลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร, 2556: 
38-43) ส่วนภาคการปฏิบัติต้องเน้นย้ า
และฝึกฝนให้ผู้เรียนได้แสดงออกตาม
วิถีประชาธิปไตยผ่านกิจกรรมการ
เรียนรู้ต่ าง ๆ เช่น ชมรมยุ วชนนัก
ประชาธิปไตย การเลือกตั้งคณะกรรม 
การนักเรียนนักศึกษาหรือสโมสรที่
ท างาน เพื่ อพั ฒ นาสั งคม  การจั ด
กิจกรรมการเรียนรู้ผู้ สอนต้องเน้น
ผู้เรียนเป็นที่ส าคัญ กระตุ้นให้มีการ
แสดงออกทางความคิด การวิเคราะห์ 
สังเคราะห์และการวิพากษ์วิจารณ์ 
ตลอดจนฝึกการท างานเป็นกลุ่ม การ
น าเสนอผลงานและการให้โอกาสใน
การแสดงความคิดเห็นอย่างเหมาะสม  



  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

342 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 2 | July – December 2020 

สถาบันการ ศึกษา จึ งเป็ น
องค์กรส าคัญในการบ่มเพาะคุณภาพ
ของคนให้ไปเป็นพลเมืองที่มีคุณภาพ 
และใช้ความรู้ ทักษะและวัฒนธรรมอัน
เป็นพื้ นฐานในการด ารงชีวิตอย่าง
ถูกต้องและมีความสุข และพัฒนา
ตนเองไปสู่ความเช่ือมั่นและถือปฏิบัติ
อย่างเป็นแบบแผนต่อไป  

2. สถาบันครอบครัว  เป็ น
สถาบันเบื้องต้นที่ต้องเป็นแหล่งการ
เรียนรู้ของวัฒนธรรมทางการเมือง
ระดับครอบครัว โดยท าหน้าที่ในการ
บ่ม เพาะปลูกฝังอุปนิสัยแห่ งความ
ถูกต้องและดีงาม หล่อหลอมกล่อม
เกลาให้เป็นผู้ที่มี คุณธรรมจริยธรรม 
รวมถึงปลูกฝังและพัฒนาความเป็น
พลเมืองที่ดีตามระบอบประชาธิปไตย 
ประกอบด้ วยความรับผิดชอบต่อ
ตนเองและพึ่งตนเองได้ เคารพความ
เสมอภาค เคารพกติกาและกฎหมาย 
เคารพความคิดเห็นที่แตกต่างและ
ความรับผิดชอบต่อสังคมและส่วนรวม 
(Klaykaew, 2014: 1-18) ซึ่งสามารถ
ยืนยันได้จากผลการศึกษาวิจัยของสุร
วุฒิ  ปั ด ไธ ส ง  ( 2542: 104-106) ที่
ท าการศึกษาบทบาทของครอบครัวใน
การ ถ่ายทอดทางการ เมื อ งให้ กั บ
นักเรียนประถมศึกษาในกรุงเทพมหา 
นคร พบว่า นักเรียนที่ได้รับการอบรม
เลี้ยงดูแบบประชาธิปไตยจะมีการ
แสดงออกทางพฤติกรรมและค าพูด

ค าถามได้มากกว่านักเรียนที่ได้รับการ
อบรมเลี้ยงดูแบบไม่เน้นประชาธิปไตย 
นอกจากนั้น ยังพบว่า นักเรียนที่มีการ
สื่อสารทางการเมืองภายในครอบครัว
สูงก็จะได้รับผลของการถ่ายทอดทาง
การเมืองที่สูงกว่าเช่นกัน  
 ดังนั้น แบบอย่างที่ดีของพ่อ
แม่และผู้ปกครองที่อยู่ร่วมกันบนฐาน
ของความรัก ความเข้าใจ มีการอบรม
บ่มเพาะและให้ เสรีภาพในการคิด 
ช่วยกันรับผิดชอบต่อกิจกรรมต่าง ๆ 
ในครอบครัว จะ เป็นพื้ นฐานของ
พฤติกรรมที่จะส่งต่อสู่สังคมส่วนรวม 
โดยแบบอย่างที่ดีของคนในสถาบัน
ครอบครัว สามารถสื่อสารและแสดง 
ออกทางพฤติกรรมในประเด็นส าคัญ ๆ 
ได้แก่ 1) เป็นผู้ที่มีความรู้ความเข้าใน
การปกครองระบอบประชาธิปไตย โดย
มีการค้นคว้าศึกษาหาความรู้ ติดตาม
ข่าวสารและความเคลื่ อนไหวทาง
การเมืองที่ เกิดข้ึนในประเทศอย่าง
ต่อเนื่อง มีการสนทนา พูดคุย ซักถาม
และตอบค าถามระหว่างกันอย่าง
ชัดเจนมีเหตุมีผล 2) เป็นผู้ที่สามารถ
อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้ ทั้งการท างานหรือ
การท ากิจกรรมใด ๆ อย่างเคารพต่อ
สิท ธิ เส รีภ าพ และความ คิด เห็ นที่
แตกต่าง  ไม่มีปฏิกิริยาที่แสดงถึงการดู
ถูกดู แคลน  ทั้ งต่ อการ ศึกษาหรื อ
สถานะทางสังคมของบุคคลนั้น  3) 
เป็นที่ผู้ประกอบสัมมาอาชีพที่สุจริตไม่



     

วินิจ ผาเจริญ I Winit Pharcharuen 

343  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

เบียดเบียนผู้อื่นและสามารถเป็นที่พึ่ง
ของบุคคลในครอบครัวได้ 4) เป็นผู้ที่มี
จิตส านึกสาธารณะ มุ่ งที่จะท าประ 
โยชน์เพื่อให้เกิดกับส่วนรวม มีส่วนร่วม
ในการแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดข้ึนใน
ครอบครัวและชุมชนที่เป็นสมาชิกอยู่
อย่างไม่อยู่น่ิงดูดาย 5) เป็นผู้แสดงออก
ถึงการเคารพกฎกติกาของชุมชนและ
สังคม ถึงแม้จะเป็นเรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ 
เช่น การทิ้งขยะเรี่ยราด จอดรถในที่
ห้ามจอด ขับรถฝ่าไฟแดงหรือแม้แต่
การรอคอย 6) เป็นผู้ที่แสดงออกถึง
ความตระหนักและมีความกระตือรือ 
ร้นที่จะเข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมือง
ด้วยความสมัครใจและมีความเห็นว่า 
การมีส่วนร่วมทางการเมืองเป็นหน้าที่ 
มีความส าคัญอย่างยิ่งของประชาชนทกุ
คนในประเทศ โดยการไปเลือกตั้งทุก
ครั้งที่มีการเลือกตั้ง ไม่ว่าจะเป็นการ
เลื อกตั้ งในระดับท้ อง ถ่ินหรือการ
เลือกตั้งระดับชาติและมีการแสดง
ความคิดเห็นถกเถียงกันด้วยเหตุผล
หรือการแสดงการคัดค้านอย่างถูกต้อง
ด้วยวิธีการที่เหมาะสม 
 3. สถาบันสื่อสารมวลชน มี
บทบาทในการถ่ายทอดข้อมูลข่าวสาร 
รายงานสถานการณ์ที่ ถูกต้องและ
ชัด เจ น ให้ กั บ ป ร ะชาชน  ทั้ งท าง
โทรทัศน์ วิทยุ หนังสือพิมพ์และสื่อ
ออนไลน์ ฯลฯ และต้องท าหน้าที่ใน
การกลั่นกรองคัดเลือกข้อมูลข่าวสาร

เพื่อไม่ให้กระทบกระเทือนหรือสร้าง
ความ แต กแ ยก ใน ห มู่ ป ระชาช น
ผู้บริโภคข่าวสารและผู้ที่มีความคิดเห็น
ต่างในสังคม การสร้างเอกลักษณ์หรือ
สัญลักษณ์ในการสื่อสารขององค์กรจน
เป็นที่เช่ือถือหรือยอมรับของผู้บริโภค
ข่าวสารมากเท่าใด ก็จะมีอิทธิพลต่อ
พฤติกรรมและการแสดงออกของ
ประชาชนมากเท่านั้น สถาบันสื่อสาร
มวลชลจึงต้องเสนอข่าวสารข้อเท็จจริง
ที่ เป็ นป ระโยชน์ และตระห นัก ใน
ผล ก ระท บที่ จ ะต ามม าต่ อ สั งคม
ส่วนรวมด้วยเช่นกัน  

ตามที่กล่าวมา หากสถาบัน
หลักทั้งสามได้ท าหน้าที่ในการปลูกฝัง
และพัฒนาวัฒนธรรมทางการเมือง
อย่างเต็มที่ จะท าให้ประชาชนทุกคนมี
ความเป็นพลเมืองที่มีประสิทธิภาพ 
เป็ นก าลั งส า คัญ ที่ จ ะท าให้ ระบบ
การเมืองการปกครองของประเทศมี
ความเป็นประชาธิปไตยอย่างสมบูรณ์
และเข้มแข็งมากขึ้น พลเมืองที่ดีเทา่น้ัน
ที่จะสร้างระบบการเมืองที่ดีให้เกิดข้ึน
ได้ และระบบการเมืองที่ดีเท่านั้นที่จะ
สามารถหล่อหลอมพลเมืองที่ดีของ
ประเทศชาติต่อไปได้ 
 องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการศึกษาผู้เขียนสรุปได้
ว่า แนวทางเสริมสร้างวัฒนธรรมทาง
ก าร เมื อ งแบ บ พ ล เมื อ ง ใน สั งค ม
ประชาธิปไตยของไทย ควรมีการกล่อม



  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

344 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 2 | July – December 2020 

เกลาอบรมบ่มเพาะตั้งแต่เด็ก เพราะ
ครอบครัวเป็นสถาบันทางสังคมที่เล็กที่
สุดแต่ส าคัญที่สุด เป็นสถาบันแรกที่จะ
หล่อหลอมและพัฒนาบุคคลต่าง ๆ ใน
ครอบครัวให้เป็นบุคคลอันพึงประสงค์
ของสังคม สถาบันการศึกษาท าหน้าที่
ถ่ายทอดความรู้ทั้งภาคทฤษฎีและการ
ปฏิบัติ ให้เกิดความรู้ ความสามารถท า
ประโยชน์ให้กับสังคม โดยมุ่งเน้นให้
รู้จักค่านิยมพื้นฐานทางวัฒนธรรมและ
การเมือง การพัฒนาบุคลิกภาพและ
ปรับตัวเข้ากับสังคม หากกระบวนการ
ถ่ายทอดแนวคิดทฤษฎีและประสบ 
ก า ร ณ์ ที่ ถู ก ต้ อ ง แ ล ะ ดี ง า ม จ า ก
สถาบันการศึกษา สถาบันครอบครัว
และสถาบันสื่อสารมวลชน ก็จะท าให้มี
เยาวชนประชาชนได้ท าหน้าที่ เป็น
พลเมืองที่ดีมีความรู้ความเข้าใจและ
เห็นคุณค่าประชาธิปไตย อันจะน ามา
ซึ่งความเลื่อมใสศรัทธาในระบอบการ
ปกครองประชาธิปไตยเพิ่มมากข้ึน 
ไปสู่ วัฒ นธรรมทางการเมือ งแบบ
ประชาธิปไตยหรือแบบพลเมืองที่มี
คุณภาพ ดังนั้น หากประชาชนทุกคน
ตระหนักและศรัทธาในแนวทางแห่งวิถี
ประชาธิปไตยอย่างถูกต้องเหมาะสม
แล้ว สังคมไทยก็จะเป็นสังคมแห่งการ
สร้างสรรค์ ระบอบการปกครองแบบ
ประชาธิปไตยที่เป็นการปกครองของ
ป ร ะช าชน  โด ย ป ร ะช าชน  เพื่ อ
ประชาชนก็จะเกิดข้ึนอย่างแท้จริง โดย

มีพลเมืองที่ดีส่วนใหญ่เป็นแบบอย่าง
และเป็นพลังในการขับเคลื่ อนการ
พัฒนาประเทศอย่างปกติสุขต่อไป  
 ดังนั้น  องค์ความรู้ ใหม่ที่ ได้
จากการศึกษานี้  ก็ คือ  การพัฒ นา
วัฒนธรรมทางการเมืองต้องเริ่มจาก
สถาบันภายใน คือ การปลูกฝังและการ
เป็นตัวอย่างที่ดีจากครอบครัว จากนั้น 
ก้าวไปสู่การเรียนรู้ หาประสบการณ์
จากสังคมภายนอกในรั้วสถานศึกษา 
และการสื่อสารความเป็นประชาธิป 
ไตยที่แท้จริงทางสื่อสารมวลชน ทั้ ง
สามสถาบันนี้จึงเป็นเหมือนระบบที่
เช่ือมโยงสัมพันธ์ให้คนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้
และแสด งออก ถึงก ารมี ส่ วน ร่ วม
ทางการเมืองอย่างแท้จริง   

สรุป  
ประเทศไทยหลังได้ เปลี่ยน 

แป ล งก าร ป ก ค รอ งจ าก ร ะบ อ บ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์ มาสู่ระบอบ
ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์
ท ร ง เป็ น ป ร ะมุ ข  ตั้ งแ ต่ วั น ที่  2 4 
มิถุนายน พ.ศ. 2475 นับเป็นเวลากว่า 
87 ปี ที่ได้เห็นผลของพัฒนาการทาง
การเมื องการปกครองของไทยใน
ระบอบประชาธิปไตยแบบล้มลุ ก
คลุกคลาน และไม่สามารถบริหาร
ประเทศในระบบประชาธิปไตยอย่าง
สมบูรณ์แบบได้ มีทั้งการรัฐประหาร
และการยกเลิกรัฐธรรมนูญซ้ าแล้วซ้ า



     

วินิจ ผาเจริญ I Winit Pharcharuen 

345  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

เล่า  ถ้าจะพิจารณาและวิเคราะห์ถึง
ปั ญ ห าอุ ป ส ร ร ค ที่ ฝั ง ร าก ลึ ก ใน
สั งคมไทยและมีผลต่อการพัฒ นา
วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง ก า ร เมื อ ง แ บ บ
ประชาธิป ไตยที่ ไม่ ก้ าวหน้ านั้ น  มี
สาเหตุมาจากวัฒนธรรมทางการเมือง
แบบอุป ถัม ภ์และ วัฒ นธรรมทาง
การเมืองแบบอ านาจนิยม และเมื่อ
วิเคราะห์ตามแนวคิดวัฒนธรรมทาง
การเมือง จะเห็นได้ ว่า สังคมไทยมี
วัฒนธรรมทางการเมืองในรูปแบบ
ลักษณะอ านาจนิยมที่ ยึดถือระบบ
อุปถัมภ์และการพึ่งพา ลักษณะเช่นนี้
ท าให้เกิดวัฒนธรรมทางการเมืองแบบ
ไพร่ฟ้า ยอมให้อ านาจทางการเมืองอยู่
ในกลุ่มชนช้ันน าหรือกลุ่มอิทธิพล ซึ่ง
ถือเป็นวัฒนธรรมทางการเมืองที่ต้อง
แก้ไขปรับปรุงอย่างเร่งด่วน วัฒนธรรม
ทางการเมืองแบบไพร่ฟ้า จึงถือเป็น
จุดอ่อนและเป็นอุปสรรคของสังคมไทย
ในระบอบประชาธิปไตยหลายประการ 
ทั้งท าให้ขาดความความรับผิดชอบต่อ
สั งคม ขาดระเบี ยบ วินั ย ขาดการ
เคารพสิทธิ เสรีภาพและกฎกติกาของ
สังคมและมีข้อยกเว้นส าหรับผู้มีอ านาจ
บารมี การได้รับอภิสิทธ์ิและใช้อิทธิพล
จนเกิดความเคยชิน รวมถึงการละเลย
ข้อเท็จจริงและความถูกต้องของผู้มี
อ านาจ จึงน าไปสู่ความอ่อนแอ ขาด
เสถียรภาพของระบบการเมืองระบอบ
ประชาธิปไตยอย่างร้ายแรงต่อไป  

แนวทางเสริมสร้างวัฒนธรรม
ทางการเมืองแบบพลเมืองในสังคม
ประชาธิปไตยของไทย ควรมีการอบรม
บ่มเพาะตั้งแต่เด็ก โดยผ่านกระบวน 
การ ถ่ ายทอดแนวคิดทฤษ ฎีแล ะ
ประสบการณ์ ที่ ถูกต้ องดี งามจาก
สถาบันการศึกษา สถาบันครอบครัว
และสถาบันสื่อสารมวลชน ซึ่งจะท าให้
มีเยาวชนได้ท าหน้าที่เป็นพลเมืองที่ดีมี
ความรู้ความเข้าใจ เห็นคุณค่าและเกิด
ความศรัทธาในระบอบการปกครอง
ประชาธิปไตยเพิ่มมากข้ึน สิ่งที่สังคม 
ไทยคาดหวังในสังคมประชาธิปไตย ก็
คือ การเคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ 
เคารพสิทธิเสรีภาพและกฎกติกาของ
สังคม รู้จักหน้าที่บทบาทของตัวเอง มี
ความรับผิดชอบ การวิพากษ์วิจารณ์
อย่างมีเหตุผล เคารพและแสดงออกต่อ
ผู้มีความคิดเห็นต่างอย่างเหมาะสม 
ดังนั้น หากประชาชนทุกคนตระหนัก
แ ล ะ ศ รั ท ธ า ใน แ น ว ท า งแ ห่ ง วิ ถี
ประชาธิปไตยอย่างถูกต้องเหมาะสม
แล้ว สังคมไทยจะเป็นสังคมแห่งการ
สร้างสรรค์ มีระบอบประชาธิปไตยที่
เป็นการปกครองของประชาชน โดย
ประชาชน เพื่อประชาชนอย่างแท้จริง 
โด ย มี พ ล เมื อ งที่ ดี ส่ วน ให ญ่ เป็ น
แบบอย่างและพลังในการขับเคลื่อน
การพัฒนาประเทศอย่างปกติสุขต่อไป  



  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

346 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 2 | July – December 2020 

บรรณานกุรม   
ชัยอนันต์ สมุทวณิช. (2554). รัฐกับสังคม: ไตรลักษณรัฐไทยในพหุสังคมสยาม, พิมพ์

ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สถาบันนโยบายศึกษา.  
ฌานิทธ์ิ สันตะพันธ์ุ. (8 กรกฎาคม 2550). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบพลเมือง: แนว

ทางการสร้างสังคมประชาธิปไตย. สืบค้นเมื่อ 28 มีนาคม 2563, จาก 
http://www.public-law.net/publaw/view.aspx?id=1117 

พงษ์สนิท  คุณ นะลา. (2563). บทบาทพล เมืองภายใต้ การปกครองระบอบ
ประชาธิปไตยของนักเรียนช้ันมัธยมศึกษาตอนปลายในจังหวัดล าพูน. 
วารสารบัณฑิตแสงโคมค า. 5 (1), 85-99.  

พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2558). วัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชนกับการพัฒนา
ประชาธิปไตย. รัฐสภาสาร. 63 (11), 9-33.  

วิวัฒน์ เอี่ยมไพรวัน. (2549). วิเคราะห์เปรียบเทียบระบบการเมืองแบบประชาธิปไตย 
แบบเผด็จการเบ็ดเสร็จนิยมและแบบเผด็จการอ านาจนิยม. ใน เอกสารการ
สอนชุดวิชาระบบการเมืองเปรียบเทียบ เล่มที่ 2 หน่วยที่ 8, พิมพ์ครั้งที่ 17. 
นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  

วิศาล ศรีมหาวโร. (2554). การเมืองไทยระบบหรอืคน: การพัฒนาวัฒนธรรมและการมี
ส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน. วารสารสถาบันพระปกเกล้า. 9 (3). 
สื บ ค้ น เมื่ อ  28 มี น า ค ม  2563, จ า ก  http://wiki.kpi.ac.th/index. 
php?title=การเมืองไทยระบบหรอืคน_%3A_การพัฒนาวัฒนธรรมและการ
มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน  

ศรายุทธ นกใหญ่. (2558). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยของบุคลากร
วิทยาลัยเทคโนโลยีทางการแพทย์และสาธารณสุข กาญจนาภิเษก.  การ
ค้นคว้าอิสระปริญญารัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

สัญญา สะสอง และคณะ. (2563). การจัดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมผ่านการมีส่วน
ร่วมของกลุ่มชาติพันธ์ุไทใหญ่ หมู่บ้านแพมบก อ าเภอปาย จังหวัดเชียงใหม่. 
วารสารวิชาการวิทยาลัยบริหารศาสตร์. 3 (1), 35-46. 

สุขุม นวลสกุล และคณะ. (2550). การเมืองและการปกครองไทย. กรุงเทพมหานคร: 
มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 

http://www.public-law.net/publaw/view.aspx?id=1117
http://wiki.kpi.ac.th/index.%20php?title=การเมืองไทยระบบหรือคน_%3A_การพัฒนาวัฒนธรรมและการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน
http://wiki.kpi.ac.th/index.%20php?title=การเมืองไทยระบบหรือคน_%3A_การพัฒนาวัฒนธรรมและการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน
http://wiki.kpi.ac.th/index.%20php?title=การเมืองไทยระบบหรือคน_%3A_การพัฒนาวัฒนธรรมและการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน


     

วินิจ ผาเจริญ I Winit Pharcharuen 

347  วารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 | กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

สุรวุฒิ ปัดไธสง. (2542). การเรียนรู้เพื่อความเป็นพลเมือง: รากแก้วของกระบวนการ
สร้างประชาสังคม, ในขบวนการประชาสังคมไทย: ความเคลื่อนไหวภาค
พลเมือง. กรุงเทพมหานคร: ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.  

ส านั ก งาน เลขา ธิการสภาผู้ แทนราษฎร . (2556). วัฒ นธรรมทางการ เมื อ ง . 
กรุงเทพมหานคร: ส านักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร.  

_______. (2559). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย . กรุงเทพมหานคร: 
ส านักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร.  

อภินันท์ ทะสุนทร และกมลวิช ลอยมา. (2559). วัฒนธรรมพลเมืองของสังคมไทยใน
ระบอบประชาธิปไตย. การประชุมวิชาการ สถาบันพระปกเกล้า ครั้งที่ 18 
ประจ าปี  2559 “เติมชีวิต คืนชีวาประชาธิปไตย” (Revitalizing Thai 
Democracy). ศูนย์ประชุมสหประชาชาติ กรุงเทพมหานคร. วันที่  4-6 
พฤศจิกายน.  

Klaykaew, K. K. (2014). The Role of Families in the Fostering and 
Development of Children becoming Good Citizens in a 
Democratic Society. Journal of Behavioral Science. 20 (1), 1-18.  

Pye, L. W. (1966). Aspects of Political Development: An Analytic Study. 
Boston: Little Brown and Company.  

Thamrongthanyawong, S. (1999). Political: Concept and Development. 
Bangkok: Sema Dharma Publishing.  


