
  

Academic Article; Received: 2020-06-13; Revised: 2021-02-17;    Accepted: 2021-02-18. 
 

พิธีกรรมบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก: ประเพณีแห่งสาย
สัมพันธ์ฉันเครอืญาติของชาวไทลื้อเชียงบาน  

อ าเภอเชียงค า จังหวัดพะเยา 
Worship Ceremony to Chaophor Phaya Chang Puek:  

the Tradition of Relationships among the Tai Lue People of 
Chiang Ban Village, Chiang Kham District,  

Phayao Province 
 

พระครูวิจิตรพิพัฒนโกศล (สุเวศน์ หอมนาน)1,  
พระราชปริยัติ (ณษิกรณ์ อรินฺทโม)2, ชูชาติ สุทธะ3 

Phrakhruwichitpattanakosol (Suvet Homnan)1,  
Phrarajapariyatti (Nasikorn Arindamo)2, Chuchat Suttha3 

หลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตพะเยา 
Doctor of Philosophy Program in Buddhist Studies 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phayao Campus 
Corresponding Author, E-mail: suwet2513@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือทราบพิธีกรรมบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก
ของชาวไทลื้อเชียงบาน โดยได้ศึกษาจากเอกสารต านานที่บันทึกไว้และจากการ
สัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิและผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง ซึ่งท าให้ทราบว่า นอกจากความศรัทธา
ยึดมั่นในพระพุทธศาสนาแล้ว ชาวไทลื้อมีความเชื่อเรื่องผีซึ่งเป็นความเชื่อพ้ืนฐานที่มี
มาตั้งแต่สมัยบรรพบุรุษและปฏิบัติเป็นประเพณีประจ าปีอย่างต่อเนื่อง หนึ่งในนั้น คือ 
พิธีกรรมบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก นับเป็นประเพณีส าคัญที่มีอิทธิพลต่อวิถีการ
ด ารงชีวิตของชุมชนชาวไทลื้ออย่างมาก พิธีกรรมนี้ประกอบด้วยแนวคิด 2 ประการ 
ประการแรก องค์ประกอบพิธีกรรมซึ่งจ าแนกเป็น 3 ด้าน คือ 1) ด้านบุคคลผู้เข้าร่วม
พิธี 2) ด้านเครื่องบวงสรวง 3) ด้านวันเวลาและสถานที่ประกอบพิธี ประการที่สอง 



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

380 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ขั้นตอนพิธีกรรมการบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือกจ าแนกเป็น 2 ด้าน คือ 1) การ
ประชาสัมพันธ์ 2) ขั้นตอนประกอบพิธี ส่วนการวิเคราะห์คุณค่าที่เกิดจากพิธีนี้มี 3 
ด้าน คือ 1) คุณค่าด้านสังคม 2) คุณค่าด้านต านานและประวัติศาสตร์ และ 3) คุณค่า
ด้านประเพณีและพิธีกรรม องค์ความรู้ใหม่ คือ 1) มิติด้านองค์ความรู้เกี่ยวกับต านาน
ความเป็นมาของชาติพันธุ์ 2) มิติด้านก าลังใจที่ได้จากสิ่งเหนือธรรมชาติ และ 3) มิติ
ด้านการใช้ประเพณีในการส่งเสริมคุณธรรมแก่สมาชิกในสังคม  

ค าส าคัญ: พิธีกรรมบวงสรวง; ไทลื้อเชียงบาน; เจ้าพ่อพญาช้างเผือก 

Abstract 
This article aims to understand the worship ceremony to the 

Chaphor Phaya Chang Puek of Tai Lue people through recorded 
documentaries and interviews from scholars and related villagers. It is 
found that in addition to believe in Buddhism, the Tai Lue also believes 
in worship of ghosts or spirits which is in itself, a basic belief of the Tai 
Lue from ancestral time. These ceremonies are performed by the 
villagers every year. One of them is a worship ceremony to the Chaphor 
Phaya Chang Puek which is very important ceremony and impacts those 
living in the Tai Lue communities. This ceremony consists of two 
concepts: firstly, component of ceremony that is divided into three 
aspects: 1) people who participate in ceremony; 2) sacrifice; and 3) date 
and place of the ceremony. Secondly, steps of such a ceremony are 
divided into two aspects: 1) public relations; and 2) ceremony 
procedures. For an analysis of the ceremony values it is divided into 
three traits: 1) social value; 2) legendary and historical values; and 3) 
traditional and ceremony values.  To gain the new body of knowledge 
from this research is as follows:  1)  knowledge regarding legends of 
ethnicity; 2) the morality derived from the supernatural; and 3) the use 
of traditions to promote morality among members of society.  

Keywords:  Worship Ceremony; Tai Lue of Chiang Ban; Chaophor Phaya 
Chang Puek  



     

พระครวูิจิตรพิพัฒนโกศล (สุเวศน์ หอมนาน) และคณะ I Phrakhruwichitpattanakosol (Suvet Homnan), et al. 

381  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

บทน า  
ทุกชนชาติล้วนมีประเพณี พิธีกรรมและความเชื่อที่เป็นอัตลักษณ์ของตน 

เพราะสิ่งเหล่านี้ได้รับการสืบทอดมาตั้งแต่บรรพบุรุษ เป็นเรื่องของการผสมผสานใน
ด้านศาสนาและไสยศาสตร์ที่ เป็นของคู่กันจนไม่สามารถแยกออกจากกันได้ 
ปรากฏการณ์เหล่านี้มีความเกี่ยวข้องกับความเชื่อของคนจึงมีการอธิษฐาน อ้อนวอน 
ขอร้องสิ่งที่อยู่ เหนือธรรมชาติ เนื่องจากสภาพความเป็นอยู่ที่ ใกล้ชิดหรือพ่ึงพา
ธรรมชาติ การที่คนไม่สามารถเอาชนะหรือควบคุมธรรมชาติได้ จึงไม่สามารถที่จะให้
ค าตอบเกี่ยวกับปรากฏการณ์ทางธรรมชาติได้ คติความเชื่อจึงเกิดขึ้นและเกิดการอ้อน
วอน ขอร้องสิ่งที่นอกเหนือจากธรรมชาติ เพ่ือให้เกิดประโยชน์แก่ตนเอง ครอบครัว 
ชุมชนและสังคม อีกทั้งยังเป็นการสร้างอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมให้คนในสังคมอยู่ใน
กรอบ ไม่ออกนอกกฎ ระเบียบ กติกาและจารีตประเพณีที่ก าหนดไว้ จึงแสดงให้เห็นว่า 
ประเพณี พิธีกรรมและความเชื่อมีอยู่ในทุกชนชาติ แต่อาจมีความแตกต่างกันตามแต่
ละกลุ่มชาติพันธุ์  

ชุมชนไทลื้อบ้านเชียงบาน อ าเภอเชียงค า จังหวัดพะเยา ก็เช่นกันมีเรื่องราว
เกี่ยวกับประเพณี พิธีกรรมและความเชื่อที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะในสังคมของตน หนึ่ง
ในนั้น คือ ความเชื่อในเจ้าพ่อพญาช้างเผือกที่ชาวไทลื้อบ้านเชียงบานให้ความเคารพ
นับถือสืบต่อกันมาแต่บรรพบุรุษเมื่อครั้งอาศัยอยู่ท่ีเขตปกครองตนเองชนชาติไทสิบสอง
ปันนา สาธารณรัฐประชาชนจีน จนเกิดรูปแบบกิจกรรมประเพณีประจ าปีขึ้นอย่าง
ต่อเนื่อง ซึ่งท าให้ชุมชนเกิดความผูกพันกันอย่างเหนียวแน่นและแน่นแฟ้นในหมู่ญาติพ่ี
น้องของตนเอง ดังนั้น บทความนี้จึงมุ่งเน้นที่จะสะท้อนคติความเชื่อของชาวไทลื้อบ้าน
เชียงบานที่มีต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ชาวไทลื้อให้ความนับถือ อีกทั้งเพ่ือให้เป็นข้อมูลเอกสารที่
เยาวชนรุ่นหลังสามารถศึกษาค้นคว้าได้  

เนื้อเรื่อง  
จากเมืองพง สู่บ้านเชียงบาน 
ก่อนน าเสนอพิธีกรรมบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก ขอกล่าวถึงข้อมูลพ้ืนฐาน

ของชาวไทลื้อบ้านเชียงบานเพ่ือให้เข้าใจโลกทัศน์เกี่ยวกับความเชื่อของชาวไทลื้อมาก
ขึ้น ปัจจุบันบ้านเชียงบาน ตั้งอยู่หมู่ที่ 3 และหมู่ที่ 10 ต าบลเชียงบาน อ าเภอเชียงค า 
จังหวัดพะเยา ตามประวัติเดิมนั้นพ้ืนที่ของเมืองพงมีชื่อเรียกว่า หมู่บ้านเชียงบานหรือ 
ไตพงบ้านเชียงบาน ซึ่งอพยพจากสิบสองปันนามาอยู่ในประเทศไทย เมื่อประมาณปี 
พ.ศ. 2396 (ประมาณ 160 กว่าปีมาแล้ว) (รัตนาพร เศรษฐกุล, 2537: 1-22) สมัยนั้น



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

382 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

เมืองพงมีการปกครองแบบเจ้าเมืองเหมือนทางภาคเหนือของไทย ซึ่งเรียกเจ้าเมือง
ดังกล่าวว่า เจ้าเมืองเชียงใหม่ เจ้าเมืองเชียงราย เจ้าเมืองน่าน กล่าวเฉพาะเจ้าเมืองพง
มีพ่ีน้องด้วยกันหลายคน ต่างคนอยากเป็นใหญ่จึงแยกเป็นก๊กเพ่ือแย่งชิงสมบัติและราช
บัลลังก์ นอกจากนั้น ไพร่ฟ้าประชาชนยังแตกความสามัคคี มีความเดือดร้อนไปทั่ว 
เพราะการรบราฆ่าฟัน ฝ่ายใดแข็งแรงกว่าจะเข้าครอบครองพ้ืนที่ ฝ่ายใดแพ้ต้องหนี
ออกจากเมืองและถูกตามฆ่า  

ผลจากการที่บ้านเมืองเกิดศึกสงครามท าให้ประชาชนหลายหมู่บ้านพากันหนี
ข้าศึกกระจัดกระจายกันไปในที่ต่าง ๆ การหนีศึกในครั้งนั้นมีเจ้าหม่อมแสงและเจ้า
หม่อมส้อเป็นหัวหน้า โดยเลาะเลียบมาตามฝั่งล าน้ าโขง จนกระทั่งมาขึ้นฝั่งที่อ าเภอ
เชียงของ จังหวัดเชียงรายและตั้งหลักปักฐานอยู่ที่นั่น ในขณะที่บางส่วนได้อพยพมาอยู่
ที่บ้านหงาว อ าเภอเทิง ในช่วงนั้นการปกครองขึ้นกับเจ้าเมืองน่าน (นพพล หอมนาน, 
2562) แต่อยู่ได้ไม่นานเมื่อมีข่าวว่า ข้าศึกจะตามมา จึงขออนุญาตเจ้าเมืองน่านพากัน
อพยพจากบ้านหงาวไปตั้งถิ่นฐานอยู่ที่อ าเภอเชียงม่วน จังหวัดพะเยา เมื่อเห็นว่า 
เหตุการณ์สงบลงแล้ว จึงพากันตั้งหลักปักฐานท ามาหากินที่อ าเภอเชียงม่วนอยู่ระยะ
หนึ่ง เมื่อชุมชนขยายตัวมากข้ึนท าให้การท ามาหากินฝืดเคืองประกอบกับพ้ืนที่ท ากินไม่
อุดมสมบูรณ์มากนัก การท าเกษตรกรรมไม่ได้ผลดีเท่าที่ควร ประสบปัญหาข้าวยาก
หมากแพง จึงพากันเดินทางไปส ารวจสถานที่ท ามาหากินแห่งใหม่โดยอพยพไปที่อ าเภอ
เชียงค า บริเวณที่ตั้งเป็นที่ราบสูง เป็นสถานที่มีความอุดมสมบูรณ์ เหมาะแก่การเกษตร
เป็นอย่างยิ่ง บางส่วนจึงได้อพยพมาจากอ าเภอเชียงม่วน แต่บางส่วนที่ยังคงอาศัยท า
กินอยู่ที่เดิมจนถึงปัจจุบันนี้ เช่น บ้านแพด บ้านทุ่งมอก บ้านท่าฟ้าเหนือ บ้านท่าฟ้าใต้ 
และบ้านมาง  

การอพยพจากอ าเภอเชียงม่วนมาที่อ าเภอเชียงค าในครั้งนั้น มีพ่อเฒ่าแสน
หลวงเทพเป็นผู้น า ได้มาพักอยู่กับญาติพ่ีน้องที่บ้านแพด อ าเภอเชียงค า ซึ่งห่างจาก
บ้านท่าฟ้า อ าเภอเชียงม่วน ประมาณ 100 กิโลเมตร หลังจากพักอยู่ที่บ้านแพดแล้ว 
พ่อเฒ่าแสนหลวงเทพพร้อมด้วยผู้ติดตามได้ออกส ารวจดูสถานที่ท าไร่ท าสวน จนมาถึง
บริเวณบ้านเชียงบาน ซึ่งห่างจากบ้านแพดประมาณ 2 กิโลเมตร พ่อเฒ่าแสนหลวงเทพ 
ได้พิจารณาเห็นว่า บริเวณนี้ตั้งอยู่ที่ราบลุ่มแม่น้ าลาว ซึ่งอยู่ใกล้กับแม่น้ าสายหนึ่ ง 
ปัจจุบันเรียกแม่น้ าสายนี้ว่า แม่น้ าแวน (แม่น้ าสาขาของแม่น้ าอิง) และยังใกล้กับท่าวัง
ผา เป็นท าเลที่เหมาะแก่การเลี้ยงสัตว์และท าไร่ท าสวน พ่อเฒ่าแสนหลวงเทพพร้อม
ด้วยคณะจึงกลับไปแจ้งข่าวลูกหลานที่อยู่บ้านแพดและได้อพยพมาตั้งปาง (ท่ีพัก) เลี้ยง
วัวอยู่ท่าวังผา ริมฝั่งแม่น้ าแวน หลังจากพากันตั้งปางเลี้ยงวัวแล้วก็มีญาติพ่ีน้องย้ายมา



     

พระครวูิจิตรพิพัฒนโกศล (สุเวศน์ หอมนาน) และคณะ I Phrakhruwichitpattanakosol (Suvet Homnan), et al. 

383  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

สมทบอยู่หลายครอบครัว พ่อเฒ่าแสนหลวงเทพจึงมีด าริตั้งเป็นหมู่บ้านขึ้น หลังจากนั้น 
จึงได้สร้างที่อยู่เป็นหมู่บ้านขึ้นโดยตั้งชื่อหมู่บ้านว่า บ้านเชียงบาน ตามชื่อเดิมที่เคยอยู่
มาก่อนในเมืองพง สิบสองปันนา (นพพล หอมนาน, 2562) 

ความเชื่อและประเพณีของชาวไทลื้อ 
ก่อนที่กลุ่มชาวไทลื้อจะนับถือพระพุทธศาสนา เป็นกลุ่มชนที่นับถือผีมาก่อน

โดยเฉพาะผีบ้าน ผีเรือน หลังจากที่รับพระพุทธศาสนาแล้วจึงน าแนวคิดทั้งสองนี้มา
ผสมผสานกันจนเกิดเป็นรูปแบบเป็นของตนเอง สังเกตได้จากการปฏิบัติตนในการเป็น
ชาวพุทธที่นิยมการท าบุญถวายทานด้วยอาหาร ผ้าเพดาน ตุง เป็นต้น ซึ่งจะแฝงคติ
ความเชื่อเรื่องผีไปด้วย เช่น การถวายตุงเพ่ือให้ผลบุญได้ส่งไปถึงผีบรรพบุรุษ ถึงแม้ว่า
ชาวไทลื้อจะนับถือพระพุทธศาสนา ก็ไม่นิยมมีหิ้ งพระไว้ที่บ้ าน เพราะเห็นว่า 
พระพุทธรูปเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ควรมีไว้บูชาเฉพาะในวัด ดังนั้น ที่บ้านจึงมีเฉพาะหิ้งผี
เรือน เทวดาเรือนติดอยู่บนฝาผนังของห้องใหญ่หรือห้องนอนของเจ้าของบ้าน ท า
หนา้ที่ปกปักรักษาคนในครอบครัว  

ส่วนในระดับหมู่บ้านจะเห็นได้ว่า หมู่บ้านขนาดใหญ่จะมีวัดประจ าของตนเอง 
ส่วนหมู่บ้านขนาดเล็กที่มีคนน้อยจะไปร่วมท าบุญสุนทานกับวัดในหมู่บ้านขนาดใหญ่ที่
อยู่ใกล้เคียงกัน แต่ทุกหมู่บ้านจะมีหอผีบ้านหรือเทวดาบ้านของตนเอง ในระดับเมือง
จะมีผีเมือง เทวดาเมืองซึ่งมีจ านวนมากน้อยแตกต่างกันไปแต่ละเมือง สถานที่ส าคัญ 
เช่น ตลาด หนอง บึง ต้นไม้ใหญ่ ทุ่งนา ภูเขา หุบห้วยป่าไม้หรือแม้แต่ศาสนสถานอย่าง
วัดหรือพระธาตุเจดีย์ก็มีผีอารักษ์คอยคุ้มครองอยู่ด้วย  

คติความเชื่อเรื่องผีจึงมีอิทธิพลต่อการด ารงชีวิตชาวไทลื้อมาก เพราะผีเป็น
ส่วนหนึ่งของ “ฮีตบ้านคลองเมือง” ของชาวไทลื้อ ดังที่เป็นจารีตว่า เมื่อตั้งเป็นหมู่บ้าน
แล้วต้องตั้งนายบ้านปกครองและในขณะเดียวกันต้องตั้งใจบ้านและเทวดาบ้านคู่กันไป 
นายบ้านในฐานะผู้น าการปกครองได้รับผลตอบแทนเป็นภาษี ส่วนเทวดาได้รับการ
เลี้ยงบ้าน โดยมีเครื่องเซ่นสังเวยตามจารีตโบราณที่ถือปฏิบัติสืบต่อกันมา นอกจากนั้น 
หากมีงานพิธีส าคัญ เช่น การขึ้นบ้านใหม่หรืองานแต่งงานจะน าเนื้อสันในเซ่นสังเวย
เทวดาบ้าน ส าหรับระดับเมือง คลองเมืองระบุไว้ว่า ทุก ๆ ปีต้องเลี้ยงเทวดาเมือง โดย
ใช้หมู วัว ควาย เป็นต้น การเปลี่ยนเรียกเทวดาแทนผีนั้นเป็นการปรับตัวให้สอดคล้อง
กับความคิดของพระพุทธศาสนา (รัตนาพร เศรษฐกุล, 2537 : 1-22) นอกจากนี้ ยังมี
ความเชื่อและประเพณีของชาวไทลื้อที่ได้สืบทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ประกอบด้วย 
(1) ความเชื่อเกี่ยวกับศาสนา เช่น ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีรดน้ าด าหัว ประเพณี
สลากภัต ประเพณีตาน (ทาน) ข้าวใหม่ ประเพณีตาน (ทาน) ธรรมหลวง ประเพณีขึ้น



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

384 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ธาตุ (2) ความเชื่อเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย เช่น การตาน (ทาน) ธรรมแก่ผู้ตาย 
เพราะเชื่อว่า ถ้าผู้ตายได้ฟังพุทธธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าแล้วจะท าให้ดวง
วิญญาณของผู้ตายถึงสุคติ และ (3) ความเชื่อเกี่ยวกับชีวิตที่ดีในโลกปัจจุบัน (ยุพิน เข็ม
มุกด์ และคณะ, 2529: 116-117) ความเชื่อเหล่านี้ก่อให้เกิดโลกทัศน์ของชาวไทลื้อใน
การตั้งศาลเพียงตา (ผีเสื้อบ้าน) หรือเทวดารักษาบ้านประจ าหมู่บ้านของตนเพ่ือให้
คุ้มครองปกปักษ์รักษาสมาชิกภายในหมู่บ้านให้เกิดความร่มเย็นเป็นสุข ดังที่ชาวไทลื้อ
เชียงบานมีศาลเจ้าพ่อพญาช้างเผือก ซึ่งชาวบ้านเรียกว่า เสื้อบ้านหรือเทวดารักษาบ้าน 
ซึ่งความเชื่อนี้สืบเนื่องมาตั้งแต่ครั้งที่อพยพมาจากเมืองพง สิบสองปันนา จนกระทั่งมา
อาศัยอยู่ในเมืองไทย ซึ่งปรากฏเรื่องราวที่เล่าขานกันไว้ตั้งแต่การเดินทางอพยพมาใน
ครั้งนั้น ดังจะได้กล่าวความเป็นมาต่อไป  

ต านานเจ้าพ่อพญาช้างเผือก 
หลังจากตั้งหมู่บ้านขึ้นมาแล้ว พ่อเฒ่าแสนหลวงเทพได้อัญเชิญดวงวิญญาณ

ของเจ้าพ่อพญาช้างเผือกซึ่งเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ เคารพบูชามาตั้งเป็นศาลเจ้าพ่อ
พญาช้างเผือกขึ้น ตามคติความเชื่อดั้งเดิมเมื่อครั้งที่อาศัยอยู่ที่เมืองพง สิบสองปันนา 
เพ่ือให้ผู้คนในชุมชนได้สักการบูชา เป็นสิ่งยึดเหนี่ยวหรือที่พ่ึงทางใจมาจนถึงทุกวันนี้ 
(บุญชม หอมนาน, ม.ป.ป.) รายละเอียดเกี่ยวกับต านานเจ้าพ่อพญาช้างเผือก ดังนี้ 

ต านานเจ้าพ่อพญาช้างเผือกเป็นต านานที่เกิดขึ้นที่เมืองพง เป็นเมืองหนึ่งที่
ตั้งอยู่ในเขตปกครองตนเองชนชาติไทสิบสองปันนา อันมีเมืองหลวง คือ นครเชียงรุ่ง
ของมณฑลยูนนาน ทางตอนใต้ของประเทศจีน นครเชียงรุ่งประกอบด้วยเมืองหลาย
เมือง หลายหมู่บ้าน แต่ละเมืองมีเจ้าเมืองคอยปกครองดูแล ในสมัยนั้นเมืองพงมีพญา
เจ้าแสงเมืองเป็นผู้ปกครอง ซึ่งปกครองโดยความสงบสุขร่มเย็นมาเป็นเวลาช้านาน ทรง
เป็นที่เคารพรักของอาณาประชาราษฎร์ ต่อมาได้ประชวรและสิ้นพระชนม์ อาณา
ประชาราษฎร์เศร้าโศกอาลัยเป็นอย่างมาก เมื่อพญาเจ้าแสงเมืองสิ้นพระชนม์แล้วเกิด
เหตุการณ์ประหลาดและอัศจรรย์ใจแก่อาณาประชาราษฎร์เป็นอย่างยิ่ง เพราะทุกคืน
วันขึ้น 15 ค่ า จะมีช้างเผือกเชือกใหญ่มาปรากฏกายให้เห็นและกินใบไม้ใบหญ้าตาม
ถนน ท าให้ประชาชนในเมืองเกิดตกใจและหวาดกลัวเป็นอันมาก บ้างก็คิดว่า เป็นผีช้าง
ออกมาหลอกหลอน จึงวิพากษ์วิจารณ์ไปต่าง ๆ นานา ต่อมามีแม่ชีมาจ าศีลภาวนาที่
เมืองพง (DekAnthro, 2556) และได้เกิดนิมิตว่า ช้างเผือกเชือกนั้น ก็คือ พญาเจ้าแสง
เมืองที่สิ้นพระชนม์ไป ดวงวิญญาณได้กลายร่างเป็นช้างเผือก ตั้งแต่นั้นมาเจ้าเมืองพง
รุ่นต่อมา ตลอดถึงลูกหลานชาวเมืองพงจึงเคารพนับถือดวงวิญญาณช้างเผือกนี้ว่า เป็น
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ โดยได้สร้างศาลพร้อมทั้งอัญเชิญดวงวิญญาณเจ้าพ่อพญาช้างเผือกมาสถิต



     

พระครวูิจิตรพิพัฒนโกศล (สุเวศน์ หอมนาน) และคณะ I Phrakhruwichitpattanakosol (Suvet Homnan), et al. 

385  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

ไว้เพ่ือเป็นที่สักการบูชา เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจและเป็นศูนย์รวมใจให้คนในชุมชนของ
ตน ทั้งนี้ เพ่ือให้ช่วยปกป้องคุ้มครองให้ชาวเมืองอยู่อย่างร่มเย็นเป็นสุข (นะ หอมนาน, 
ม.ป.ป.: 3)  

นอกจากความเชื่อเกี่ยวกับช้างที่ได้กล่าวแล้ว ชาวไทลื้อยังมีความเชื่อว่า ช้าง
เป็นสัตว์ใหญ่ที่ใช้งานและเป็นพาหนะ ช้างจึงมีคุณต่อตนจึงควรแสดงความกตัญญูต่อ
ช้างโดยการสร้างอนุสาวรีย์เพื่อสักการบูชาและเพ่ือความเป็นสิริมงคลแก่ชาวไทลื้อเชียง
บาน โดยเฉพาะผู้ที่ตกทุกข์ได้ยาก ถ้าร าลึกและขอความช่วยเหลือจากท่านก็จะสม
ปรารถนาและแคล้วคลาดปลอดภัยจากภยันตรายได้ ชาวไทลื้อเชียงบานจึงสร้าง
อนุสาวรีย์เจ้าพ่อพญาช้างเผือกข้ึนเพ่ือเป็นที่เคารพสักการบูชา โดยในตัวพญาช้างเผือก
ได้บรรจุดินใต้ต้นศรีมหาโพธิ์ พุทธคยา ประเทศอินเดีย อันเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่
พระพุทธเจ้าได้ประทับตรัสรู้ไว้ด้วย  

 
 
                                                          

 
 

 

 

ภาพ 1 ขบวนแห่เครื่องบวงสรวง  

พิธีกรรมบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก 
การบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือกถือเป็นพิธีกรรมที่มีความศักดิ์สิทธิ์โดยจะ

เริ่มตั้งแต่เช้ามืด ซึ่งจะมีพิธีแห่ เครื่องบวงสรวงจากบ้านพ่อข้าวจ้ า (ผู้ประกอบพิธี) 
ชาวบ้านที่เข้าร่วมพิธีจะแต่งกายด้วยชุดไทลื้อสีด าหม้อฮ่อมตามธรรมเนียมนิยมแล้วมา
พร้อมกันที่บ้านพ่อข้าวจ้ า เมื่อพร้อมแล้วจะตั้งขบวนแห่เครื่องบวงสรวงหรือเครื่อง
สังเวยจากบ้านพ่อข้าวจ้ าไปจนถึงศาลเจ้าพ่อพญาช้างเผือก  ดังรายละเอียดของ
พิธีกรรม ดังนี้  

ประการแรก องค์ประกอบพิธีกรรม ในข้อนี้จ าแนกเป็น 3 ด้าน ดังนี้  
1) ด้านบุคคลผู้เข้าร่วมพิธี บุคคลผู้เข้าร่วมพิธีสามารถแยกเป็น 2 กลุ่ม คือ 

(1) ผู้ประกอบพิธีกรรม ได้แก่ พ่อข้าวจ้ า หมายถึง ผู้น าที่ท าหน้าที่ประกอบพิธี
บวงสรวง เป็นคนบ้านเชียงบาน ต าแหน่งนี้เป็นต าแหน่งที่สืบทอดเชื้อสายมาแต่บรรพ



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

386 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

บุรุษเท่านั้น โดยจะต้องผ่านพิธีการวาไม้ (วัดระยะความยาวของไม้) ต่อหน้าเจ้าพ่อ ถ้า
หากวัดระยะแล้วไม้ออกยาว ก็ถือว่าเป็นได้ แต่ถ้าไม่ออกหรือเท่าเสมอวาก็เป็นไม่ได้ 
ในขณะที่ประกอบพิธีบวงสรวง พ่อข้าวจ้ ามีหน้าที่ป้อนอาหารแก่เจ้าพ่อพญาช้างเผือก 
ซึ่งเป็นผู้ดูแลพิธีทุกอย่าง หน้าที่ของพ่อข้าวจ้ าจะจ ากัดเฉพาะการเลี้ยงผีเท่านั้น  ไม่
เกี่ยวข้องกับพิธีสงฆ์แต่อย่างใด ไม่ทานอาหารเหลือจากผู้ใดอย่างเด็ดขาด ทุกคนต้อง
บริการอาหารพ่อข้าวจ้ าก่อนใคร แต่เมื่ออยู่นอกพิธีกรรมก็จะประพฤติตนเช่นคนสามัญ 
(2) ผู้เข้าร่วมพิธี คือ ชาวบ้านเชียงบาน 4 หมู่บ้าน คือ หมู่ที ่ 3, 4, 7 และหมู่ที ่ 10 
โดยเฉพาะเชื้อสายวงศ์ตระกูลหอมนานและปัญจะจอม ตลอดถึงเครือญาติที่เกี่ยวดอง
กัน รวมทั้งผู้ที่เป็นลูกหลานที่ไปประกอบอาชีพอยู่ต่างอ าเภอ ต่างจังหวัด สามารถที่
จะเดินทางมาร่วมพิธีได้หรือถ้าเดินทางมาไม่ได้ก็จะฝากดอกไม้ เทียนและเงินตาม
จ านวนที่ก าหนด (ซึ่งในแต่ละปีก าหนดไม่เท่ากัน) มาร่วมพิธีแทน  

2) ด้านเครื่องบวงสรวง คณะกรรมการจะท าหน้าที่เสาะหาหมูด าปลอด 
(ด าล้วน) สีอื่นปะปนไม่ได้ มาเตรียมไว้เพื่อท าพิธีเลี้ยง (บวงสรวง) หรือสังเวยเจ้าพ่อ
พญาช้างเผือก นอกจากเครื่องสังเวยที่เป็นหัวหมู เท้าหมูและหางหมูแล้ว จะต้อง
ตระเตรียมสิ่งของต่าง ๆ ประกอบขันข้าวเหนียว พานบายศรีพรหม บายศรีเทพ ตุงไท
ลื้อ ต้นดอก ต้นกล้วย ต้นอ้อย ขันหมาก ขันพลู บุหรี่ตองแห้ง เสื่อสาด หมอนผา น้ าต้น 
(คนโท) ศัตราวุธต่าง ๆ และตุงไทลื้อ เป็นต้น (สมฤทธิ์ หอมนาน, 2562) 

 
 
 
 
 
 

 

ภาพ 2 ภาพท่ีตั้งเครื่องบวงสรวง  

3) ด้านวันเวลาและสถานที่ประกอบพิธี  ประเพณีบวงสรวงเจ้าพ่อ
พญาช้างเผือก ก าหนดจัดขึ้นในวันขึ้น 12 ค่ า เดือน 7 เหนือ (พฤษภาคม) เป็นประจ า
ของทุกปี ส่วนสถานที่ประกอบพิธี คือ ศาลเจ้าพ่อพญาช้างเผือก ซึ่งตั้งอยู่บ้านเชียง
บาน หมู่ที่ 10 ต าบลเชียงบาน อ าเภอเชียงค า จังหวัดพะเยา 



     

พระครวูิจิตรพิพัฒนโกศล (สุเวศน์ หอมนาน) และคณะ I Phrakhruwichitpattanakosol (Suvet Homnan), et al. 

387  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

ประการที่สอง ขั้นตอนพิธีกรรมการบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก ในข้อนี้
จ าแนกเป็น 2 ด้าน ดังนี้  

1) ด้านการประชาสัมพันธ์  ก ่อนจะม ีพ ิธ ีบวงสรวงผู ้ใหญ ่บ ้านและ
คณะกรรมการจะประชาส ัมพ ันธ์แจ ้งข ่าวให ้ชาวบ ้านเช ียงบานทั ้ง 4 หมู ่บ ้าน 
โดยเฉพาะเชื้อสายวงศ์ตระกูลหอมนานและปัญจะจอม ตลอดถึงเครือญาติที่เกี่ยวดอง
กันที่เป็นลูกหลานที่ประกอบอาชีพอยู่ต่างอ าเภอหรือต่างจังหวัด  

2) ด้านขั้นตอนประกอบพิธี เมื่อขบวนแห่เครื่องบวงสรวงมาถึงสถานที่แล้ว 
ก่อนที่จะท าการเลี้ยง (บวงสรวง) เจ้าพ่อ ชาวบ้านที่มาร่วมพิธีต่างก็น าข้าวตอก ดอกไม้
สีขาว 5 ดอก (ไม่นิยมดอกไม้ที่เป็นสีเขียว) เทียน 5 คู่ มารวมกันในพานที่เตรียมไว้ 
ต่อจากนั้นคณะกรรมการผู้เฒ่าจะน าเครื่องบวงสรวงต่าง ๆ ไปวางต่อหน้าศาลเจ้าพ่อ 
ซึ่งในบริเวณมณฑลพิธีจะมีหออยู่ 3 หอ คือ ศาลเจ้าพ่อพญาช้างเผือก หอเทวดา 
(อาชญาต๊าว) และหอเสื้อบ้านเสื้อท่า  

 
 
 
 
 

 

ภาพ 3 ภาพจ าลองช้างเผือกและหอเจ้าพ่อพญาช้างเผือก 

ในเบื้องต้นก่อนที่จะเริ่มประกอบพิธี คณะกรรมการที่เป็นล่าม (ผู้ช่วยพ่อข้าว
จ้ า) จะน าหัวหมูด าซึ่งได้ท าการฆ่าแล้วมาท าพิธีสังเวย เนื้อส่วนอ่ืนให้น าไปช าแหละ
ประกอบเป็นอาหารโดยเตรียมส ารับกับข้าว 3 ขัน ซึ่งประกอบด้วยลาบหมูดิบที่เป็น
ลาบแดง หมายถึง ลาบที่มีส่วนผสมของเลือด และลาบขาว หมายถึง ลาบที่ไม่ใส่เลือด 
(การท าลาบแดง ลาบขาวเลี้ยงเจ้าพ่อจะต้องเป็นเนื้อหมูที่น าไปฆ่าสังเวยและช าแหละ
แล้วประกอบด้วยเนื้อสันนอก สันใน เครื่องในหมู เช่น ตับ ไต ไส้ อ่อน ไส้ ใหญ่ 
กระเพาะ เป็นต้น ส่วนอ่ืนจะน าไปท าแกงอ่อม) แกงอ่อมหัวหมู หมาก พลูและเหล้า
ขาว (เหล้าพ้ืนเมือง) 3 ขวด (จะไม่ใช้เหล้าแดง) มาวางเรียงราย เมื่อครบแล้วพ่อข้าวจ้ า
จะกล่าวโองการอัญเชิญเจ้าพ่อให้ลงมาประทับอยู่หอเสียก่อน ซึ่งค ากล่าวโองการนั้นว่า 
ดังนี้  



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

388 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

“สาธุ สาธุ เตวด๋าเจ้าป่อพญาจ๊างเผิกเจ้า เด่วนี้ลูกเต้าข้าวปั้น ขออัญเจิญ
เจ้าป่อมาอยู่ห้างอยู่หอก่อน เด่วนี้ลูกหลานต๋านเต้าฮู้บ่ฮู้ หันบ่หัน ก่โก๋ผิดโก๋หลุง ก่ขอ
เอ๋าไม้ปอวานี้มาปิ๋นพิยาน กันว่าเจ้าป่อลุงมาแล้ว ก่ขอหื้อไม้นี้ยาวเหลอแขน แมนเหลอ
ศอก ออกเหลอมือ กันว่าบ่มาเต่อก่ขอหื้อไม้นี้จับศอก จับวานอเจ้าป่อเฮย” (มูล หอม
นาน, 2562) 

เมื่อกล่าวเสร็จ พ่อข้าวจ้ าจะเอาไม้วาสุดปลายมือ ถ้าเจ้าพ่อลงมาประทับแล้ว 
ไม้ที่วานั้นก็จะยื่นออกยาวกว่าวาออกมาประมาณหนึ่งศอก ถ้ายังไม่ลงมาก็จะเท่าวา
พอดี พ่อข้าวจ้ าต้องบอกกล่าวจนกว่าไม้วานั้นจะยื่นออกมาจึงจะถือว่า เจ้าพ่อลงมา
ประทับที่หอแล้ว เมื่อรู้ว่า เจ้าพ่อลงมาประทับแล้วก็จะท าพิธีเลี้ยงเจ้าพ่อ เริ่มต้นด้วย
การจุดเทียนขันละ 1 คู่ 3 ขัน รวมเป็น 3 คู่ แล้วพ่อข้าวจ้ าจะกล่าวบอกเจ้าพ่อว่า  

“สาธุ สาธุ เตวด๋าเจ้าป่อพญาจ๊างเผิกเจ้า ว่าวันนี้ก่ปิ๋นมื้อสันวันดี๋ ลูกเต้าข้าว
ปั้นก่ได้ห้างด๋าโภจนะอาหารมาเล้งเจ้าป่อ มีตึงโหหมู มีตึงเหล้า และหมากเหม้งเบ้ารี 
หมากปูได้มาเล้งเจ้าป่อ เล้งจุ๋นเหลอ เก๋อจุ๋นอ่ิม ต่อนี้ไป๋ปายหน้าลูกหลานจักอยู่ก่ขอหื้อ
มีจัยกึ๊ดสิ่งหนึ่งปะก๋านใด๋ก่ขอหื้อสุมก ามุ่งมาดปาดถะหนา หากแม่นว่ากึ๊ดงึนก่หื้อได้งึน 
กึ๊ดทองก่หื้อได้ทอง หลอนว่าหลับก่หื้อได้งึนปัน ฝันก่หื้อได้งึนหมื่น ตื่นก่หื้อได้งึนแสน 
โรคภัยไข้เจ๋บก่ อย่าได้มาไก้มาก๋าย เวลาลูกหลานไปตังใด๋ ถ้าหากขับรถออกจากบ้าน
จากจองก่หื้อไป๋ดี๋มารอด ไป๋ปอดมาใสแด่เนอเจ้าป่อเนอ” (มูล หอมนาน, 2562) 

ขณะที่กล่าวพ่อข้าวจ้ าจะจัดค าข้าวพร้อมกับลาบหมูดิบและแกงอ่อมหัวหมู
เป็นค า ๆ ต้องท าข้าวจ้ า 3 ครั้ง ใส่ในจานวางไว้ตรงหน้า วางไว้คล้ายกับเป็นการป้อน
ข้าว พร้อมกับน าสุราเป็นขวดที่ตั้งไว้มารินใส่แก้วเพ่ือให้เจ้าพ่อได้เสวย ในระหว่างนั้น
พ่อข้าวจ้ าก็จะกล่าวทักทายและอัญเชิญตลอด ท าไปได้สักครู่ พ่อข้าวจ้ าจะถามเจ้าพ่อ
ว่าอ่ิมหรือยัง หากอ่ิมแล้วขอให้ไม้วานี้ยาวออกมากว่าช่วงแขนด้วยค าว่า  

“ลูกหลานก๋โก๋ผิดโก๋หลุง ก่ขอเอ๋าไม้วานี้ปิ๋นพิยาน กันว่าเจ้าป่ออ่ิมแล้ว ก่ขอ
หื้อไม้วานี้ยาวเหลอแขน แมนเหลอศอก ออกเหลอมือเนอเจ้าป่อเนอ” (มูล หอมนาน, 
2562) 

จากนั้น จะท าการวาไม้ ถ้าไม้ยื่นยาวออกไปก็ถือว่า เจ้าพ่อได้เสวยอ่ิมแล้ว 
หรือถ้าไม่อ่ิม ไม้ที่วาจะเท่ากับวาของพ่อข้าวจ้ า พ่อข้าวจ้ าจะท าข้าวจ้ าถวายเจ้าพ่อไป
เรื่อย ๆ จนกว่าไม้ที่น ามาวานั้นจะยื่นออก ซึ่งแสดงให้รู้ว่า เจ้าพ่ออ่ิมแล้ว สุดท้ายจะ
เป็นการกล่าวอ าลาเจ้าพ่อ โดยพ่อข้าวจ้ าจะกล่าวว่า  

“สาธุ สาธุ เตวด๋าเจ้าจอมเจ้าป่อพญาจ๊างเผิก ลูกหลานขอเลิกขอลาก่อน 
ขอกิ๋นข้าวเงิ่นแก๋งซากเจ้าป่อ บ่ว่าโหหมู บ่ว่าเหล้าย๋า อนุญาตหื้อลูกหลานได้กิ๋น กันว่า



     

พระครวูิจิตรพิพัฒนโกศล (สุเวศน์ หอมนาน) และคณะ I Phrakhruwichitpattanakosol (Suvet Homnan), et al. 

389  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

ลูกหลานเอ๋าไป๋กิ๋นก่ขอหื้อได้อยู่ดี๋กิ๋นหวาน มีความสุขความเจริญจู่ผู้จู่กุนแด่เต๊าะเนอ” 
(มูล หอมนาน, 2562) 

ต่อจากนั้น พ่อข้าวจ้ าจะกล่าวขอให้เจ้าพ่อได้ปกป้องคุ้มครองให้ชาวบ้านได้อยู่
เย็นเป็นสุข อย่าให้มีเหตุการณ์ร้ายแรงหรือสิ่งต่าง ๆ ที่ไม่ดีเกิดขึ้นในหมู่บ้านและคน
ของเจ้าพ่อที่ได้ไปท างานอยู่ต่างถิ่นก็ขอให้มีความเจริญรุ่งเรืองตลอดไป เมื่อท าพิธีเสร็จ
แล้วจะบอกให้คณะกรรมการน าหัวหมูและเครื่องบวงสรวงไปท าอาหารเลี้ยงผู้คนที่มา
ร่วมงานได้รับประทานในบริเวณศาลเจ้าพ่อและพูดคุยปรึกษาหารือกันตามประสาญาติ
พ่ีน้อง รวมถึงการร่วมกิจกรรมการละเล่นต่าง ๆ เช่น การขับลื้อ ฟ้อนลื้อ ชนไก่  

 
    
 
 
 
 
 

ภาพ 4 พ่อข้าวจ้ าประกอบพิธีบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก 

การประกอบพิธีกรรมนี้จะไม่มีพระสงฆ์สามเณรเข้ามาเกี่ยวข้อง เพราะถือว่า 
เป็นธรรมเนียมนอกพิธีสงฆ์ แต่จะน าเนื้อที่ประกอบพิธีกรรมสังเวยแล้วส่วนหนึ่งปรุง
เป็นอาหารถวายพระสงฆ์สามเณรที่วัด  

จากการสังเกตและการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ ท าให้ทราบว่า ในเวลาปกติ
ชาวบ้านในหมู่บ้านจะเลี้ยงเซ่นไหว้ตลอดเวลา กล่าวคือ หากเจ็บป่วยจะบนบานให้เจ้า
พ่อช่วย เมื่อหายแล้วก็จะมาเลี้ยง (อ่อนแก้ว หอมนาน, 2562) หรือหากจะประกอบพิธี
ท าบุญงานมงคล เช่น การขึ้นบ้านใหม่ การแต่งงาน การพิธีบายศรีสู่ขวัญต่าง ๆ ก็จะ
เลี้ยง (บวงสรวง) ไหว้เจ้าพ่อก่อนเสมอ หากลูกหลานญาติพ่ีน้องจะไปสมัครงาน ท างาน
ต่างถ่ินหรือสอบแข่งขัน เช่น การสอบเข้ามหาวิทยาลัย การสอบเป็นครูอาจารย์ก็จะบน
บานศาลกล่าวเจ้าพ่อให้ช่วยเหลือ หากลูกหลานตกทุกข์ได้ยากในต่างแดนก็จะระลึกถึง
ท่านให้ช่วยเหลือพ้นภัย แม้การไปเกณฑ์ทหารก็มีคนมาบนบานกับท่าน (เพียร หอม
นาน, 2562) นอกจากนั้น ยังมีการบนให้เจ้าพ่อช่วยให้ส าเร็จด้านการงาน แม้กระทั่ง
ช่างที่รับเหมาก่อสร้างก็มาบนให้เจ้าพ่อพญาช้างเผือกช่วยให้ได้งาน นอกจากนี้ 



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

390 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ชาวบ้านมักบนบานเพ่ือขอลูกกับเจ้าพ่อ (อ่อนแก้ว หอมนาน, 2562) ซึ่งการบนบานทุก
ครั้งส่วนใหญ่ก็จะประสบผลตามความประสงค์ของผู้มาบนบาน  

หากประสบผลส าเร็จก็จะกลับมาเลี้ยงหรือบวงสรวงเจ้าพ่อตามค าสัญญาที่ได้
บอกกล่าวไว้ หากรับปากไว้แล้วไม่ท าตามนั้นก็จะมีเหตุการณ์ที่ไม่พึงประสงค์เกิดข้ึนกับ
ตนเองหรือครอบครัวให้มีความทุกข์ ซึ่งมักจะประสบกับเหตุเภทภัยต่าง ๆ แต่ถ้า
บวงสรวงเซ่นไหว้แล้วก็จะอยู่เป็นปกติสุขตลอดไป ดังนั้น ลูกหลานและญาติพ่ีน้องของ
คนในหมู่บ้านเชียงบาน เมื่อกลับมาบ้านเกิดแล้วจะมาประกอบพิธีบวงสรวงจนท าให้
พ่อข้าวจ้ าไม่มีเวลาว่าง เพราะต้องเดินสายไปประกอบพิธีกรรมตลอดเวลา  

วิเคราะห์คุณค่าที่เกิดจากพิธีบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก 
1. คุณค่าด้านสังคม ประเพณีบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือกถือเป็นการรวม

เครือญาติและพบหน้าลูกหลานที่จากบ้านไปไกล เปิดโอกาสให้สมาชิกในสังคมไทลื้อที่
เป็นลูกหลานที่สืบเชื้อสายมาจากบรรพบุรุษเดียวกัน มีความรู้สึกเป็นพวกเดียวกัน ไม่
ว่าจะอาศัยอยู่ในพ้ืนถิ่นเดิม ไปประกอบอาชีพหรือมีครอบครัวในต่างถิ่นก็ตาม ได้มี
โอกาสร่วมกิจกรรมและพบปะสังสรรค์กัน ท าให้มีความรักผูกพัน สมัครสมานสามัคคี
เป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกัน มีความส านึกรักบ้านเกิดและไม่ลืมเครือญาติของตน  

2. คุณค่าด้านต านานและประวัติศาสตร์ ประเพณีนี้ท าให้ชาวไทลื้อได้ทราบ
ต านานอันเป็นเรื่องเล่าปรัมปรา แต่แฝงความจริงที่เป็นประวัติความเป็นมาของบรรพ
บุรุษและชาติพันธุ์อันเกี่ยวกับขนบธรรมเนียมประเพณีและพิธีกรรมที่เป็นอัตลักษณ์
ทางชาติพันธุ์ของตน เมื่อทราบแล้วก่อได้เกิดความภาคภูมิใจในความเป็นตัวตนที่
เป็นอัตลักษณ์ในชาติพันธุ์ ท าให้สังคมไทลื้อเชียงบานเกิดความตระหนักรู้ในการช่วยกัน
รักษาสิ่งที่บรรพชนผู้มีพระคุณได้สร้างสรรค์สิ่งที่มีคุณค่าไว้คู่กับสังคมตน  

3. คุณค่าด้านประเพณีและพิธีกรรม ประเพณีนี้ถือเป็นกุศโลบายหรือเครื่องมือ 
ทีเ่ป็นกฎเกณฑ์ในการควบคุมและขัดเกลาพฤติกรรมของสมาชิกในชุมชนไทลื้อให้ส านึก
ในบทบาทหน้าที่ของตนเอง ด าเนินชีวิตอยู่ในวิถีแห่งจารีตประเพณีที่ดีงาม ทั้งยังแสดง
ให้เห็นถึงการยึดมั่นในหลักคุณธรรม ยึดมั่นในสัจวาจาที่ให้ไว้กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ชาวไทลื้อ
บ้านเชียงบานเชื่อว่า เป็นผู้คุ้มครองชีวิตของลูกหลานไทลื้อมาโดยตลอด หากผู้ใดล่วง
ละเมิดอาจจะได้รับเคราะห์กรรมหรือประสบอุบัติภัยต่าง ๆ ประเพณีนี้จึงท าให้สังคม
ไทลื้ออยู่ร่วมกันอย่างร่มเย็นเป็นสุข  

องค์ความรู้ใหม ่ 
1. มิติด้านองค์ความรู้ ในด้านนี้ท าให้ได้ทราบว่า องค์ความรู้เกี่ยวกับต านาน 

อันเป็นเรื่องเล่าปรัมปราเป็นเครื่องมือส าคัญในระดับครอบครัว ซึ่งเป็นหน่วยสังคมปฐม



     

พระครวูิจิตรพิพัฒนโกศล (สุเวศน์ หอมนาน) และคณะ I Phrakhruwichitpattanakosol (Suvet Homnan), et al. 

391  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 | พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

ภูมิในการใช้อบรมบ่มเพาะให้กับเยาวชนรุ่นใหม่ที่อยู่ในสังคมสมัยใหม่ได้ทราบความ
เป็นมาของบรรพบุรุษของตนเอง เมื่อรู้แล้วก่อได้เกิดความภาคภูมิใจในบรรพบุรุษและ
สิ่งที่บรรพบุรุษได้สร้างสรรค์ไว้ นอกจากนั้น จะได้ช่วยกันรักษา สืบทอดและส่งต่อ
ประเพณีท่ีดีงามนีไ้ว้คู่กับสังคมตนเองสืบไป  

2. มิติด้านก าลังใจ ด้านนี้ท าให้ตระหนักว่า หากคนเราต้องการความเชื่อมั่นใน
การท าสิ่งที่ท้าทาย ซึ่งมีผลต่อการเปลี่ยนแปลงหรือในยามคับขันในชีวิต ไม่ว่าจะเป็น
การสอบแข่งขัน การเข้ารับการเกณฑ์ทหาร การประกอบอาชีพท ามาค้าขาย ตลอดถึง
ความเจ็บป่วย จ าเป็นต้องมีที่พ่ึงทางใจที่อิงอยู่กับอ านาจเหนือธรรมชาติ อันส่งผลต่อ
จิตใจมากกว่าการขอก าลังใจหรือค าอวยพรจากผู้ใหญ่ทั่วไป  

3. มิติด้านการส่งเสริมคุณธรรม พิธีกรรมบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือกเป็น
กุศโลบายในการส่งเสริมคุณธรรม เพราะการบวงสรวงหรือขอพรจากเจ้าพ่อ
พญาช้างเผือกมีธรรมเนียมสืบกันมาว่า ทุกคนต้องยึดมั่นในสัจวาจาตามที่ได้บนบาน
ศาลกล่าวไว้อย่างเคร่งครัด มิฉะนั้นจะไม่ประสบผลส าเร็จหรือมีอันเป็นไปต่อตนเอง
หรือคนในครอบครัว นับเป็นกุศโลบายที่ท าให้คนมีความซื่อสัตย์ต่อตนเอง อย่างน้อยใน
เรื่องของสัจจะ ซึ่งเป็นคุณธรรมส าคัญในการด าเนินชีวิตในสังคม 

สรุป 
พิธีกรรมบวงสรวงเจ้าพ่อพญาช้างเผือกของชาวไทลื้อเชียงบานเป็นวิถีปฏิบัติที่

กระท าสืบต่อกันมาตั้งแต่อดีต โดยผ่านกระบวนการทางความคิด แนวทางการปฏิบัติ 
และเป็นส่วนหนึ่งของประเพณีที่ส าคัญของหมู่บ้าน เป็นการบ่งบอกถึงอัตลักษณ์ของ
ชุมชนชาวไทลื้อเป็นอย่างดีและยังเป็นการแสดงให้เห็นถึงความทรงจ าทางสังคมของ
ชาวไทลื้อที่ร่วมกันปฏิบัติกิจกรรมผ่านการกระท าตามขั้นตอนต่าง ๆ ของการประกอบ
พิธีกรรมในการเลี้ยงเจ้าพ่อพญาช้างเผือก ซึ่งมีความผูกพันฉันญาติพ่ีน้องอย่างเหนียว
แน่น เป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของคนในชุมชนให้มีขวัญและก าลังใจในการด าเนินชีวิต 
และยงัเป็นการแสดงให้เห็นว่า ประเพณีพิธีกรรมดังกล่าวนี้ยังมีบทบาทส าคัญที่สามารถ
ควบคุมพฤติกรรมของสมาชิกในชุมชนได้โดยใช้จารีตประเพณีของชุมชนเป็นเครื่องมือ 
โดยไม่ต้องพ่ึงพาอ านาจของรัฐแต่อย่างใด ท าให้สมาชิกในชุมชนไทลื้อประพฤติปฏิบัติ
ตนตั้งอยู่ในครรลองคลองธรรม มีวิถีชีวิตความเป็นอยู่เป็นปกติและสงบสุขตลอดมา 
อาจกล่าวได้ว่า แม้กาลเวลาจะล่วงเลยมานับแต่ชาวไทลื้อเชียงบานได้อพยพมาจาก
เมืองพง สิบสองปันนา จนกระทั้งมาอาศัยอยู่ที่หมู่บ้านเชียงบานนับเป็นเวลานานหลาย
ปี  ความเชื่อความศรัทธาที่มีต่อเจ้าพ่อพญาช้างเผือกยังคงฝังแน่นในจิตใจของชาวไท



  
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุม่ที่ 2) 

392 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 6 No. 2 | May – August 2021 

ลื้อบ้านเชียงบานอย่างมิเสื่อมคลาย กล่าวโดยสรุป แม้กาลเวลาจะเปลี่ยนแปลงและ
ผ่านไปนานเพียงใด ประเพณี พิธีกรรมและความเชื่อยังเป็นพลังอย่างหนึ่งที่ เป็น
เครื่องมือสร้างพลังความเชื่อมั่นศรัทธาให้สมาชิกในชุมชนช่วยกันรักษาและสืบทอด
เอกลักษณ์ทั้งที่เป็นจารีตประเพณี วิถีภูมิปัญญาอันมีคุณค่า ในฐานะเป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมในสิ่งที่บรรพบุรุษได้สร้างสรรค์ไว้ในอดีตให้มั่นคงด ารงอยู่และสืบต่อถึงอนุชน
รุ่นต่อ ๆ ไปไม่สิ้นสุด  

เอกสารอ้างอิง 
นพพล หอมนาน (2562). มัคนายกวัดเชียงบาน บ้านเชียงบาน อ าเภอเชียงค า จังหวัด

พะเยา. สัมภาษณ์. 17 กันยายน.  
นะ หอมนาน. (ม.ป.ป.). ประวัติหมู่บ้านเชียงบาน. ม.ป.ท. (อัดส าเนา). 
บุญชม หอมนาน. (ม.ป.ป.). ประวัติไตลื้อบ้านเชียงบาน. ม.ป.ท. (อัดส าเนา). 
เพียร หอมนาน. (2562). ผู้ทรงคุณวุฒิ บ้านเชียงบาน อ าเภอเชียงค า จังหวัดพะเยา. 

สัมภาษณ์. 17 กันยายน. 
มูล หอมนาน. (2562). พ่อข้าวจ้ า (ผู้ประกอบพิธี) บ้านเชียงบาน อ าเภอเชียงค า 

จังหวัดพะเยา. สัมภาษณ์. 17 กันยายน.  
ยุพิน เข็มมุกด์ และคณะ. (2529). ศาสนา ความเชื่อและประเพณีของชาวไทลื้อ: ศึกษา

หมู่บ้านธาตุ บ้านหย่วนและบ้านแวน อ าเภอเชียงค า จังหวัดเชียงราย. ใน รวม
บทความทางวิชาการไทลื้อ: เชียงค า. เชียงใหม่: ชมรมล้านนาคดี ร่วมกับ
วิทยาลัยครูเชียงใหม่ สหวิทยาลัยล้านนา. 

รัตนาพร เศรษฐกุล. (2537). ความเชื่อและพิธีกรรมของไทย-ไท ที่สะท้อนถึงภูมิปัญญา
ชาวบ้านศึกษากรณีลื้อ. ใน เอกสารรวมบทความความเชื่อและพิธีกรรม: ภูมิ
ปัญญาชาวบ้านไทย/ไท เอกสารหมายเลขที่ 11 . เชียงใหม่: ศูนย์วัฒนธรรม
เชียงใหม่ ศูนย์ศิลปวัฒนธรรม สถาบันราชภัฏเชียงใหม่.  

สมฤทธิ์ หอมนาน. (2562). ประธานคณะกรรมการศาลเจ้าพ่อพญาช้างเผือก บ้านเชียง
บาน อ าเภอเชียงค า จังหวัดพะเยา. สัมภาษณ์. 17 กันยายน. 

อ่อนแก้ว หอมนาน. (2562). กรรมการหมู่บ้าน บ้านเชียงบาน อ าเภอเชียงค า จังหวัด
พะเยา. สัมภาษณ์. 17 กันยายน.  

DekAnthro. (15 พฤษภาคม 2556). สารคดีสืบต านานเจ้าพ่อพญาช้างเผือก. สืบค้น
เมื่ อ  30 สิ งหาคม 2563, จาก  https://www.youtube.com/watch?v= 
XagmFJFZjx4  


