
  

Academic Article;    Received: 2020-02-18;    Revised: 2020-04-07;    Accepted: 2020-04-09. 
 

พระภิกษุสามเณรควรเรียนวิชาทางโลกหรือไม่ 
Should Monks and Novices Study the Secular Subjects? 

 

ประยงค์ จันทร์แดง  
Prayong Jandaeng 

คณะรัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยพะเยา 
School of Political and Social Sciences, University of Phayao 

Corresponding Author, E-mail: yongsaid@hotmail.com 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาประเพณีการบวชเรียนและวิเคราะห์การ
เรียนวิชาทางธรรมและวิชาทางโลกของพระภิกษุสามเณรในสังคมไทยปัจจุบัน ผล
การศึกษาพบว่า การบวชเรียนเป็นประเพณีไทยมาแต่โบราณ เมื่อบวชแล้วมีการเรียน
วิชาความรู้ต่าง ๆ ทั้งทางโลกและทางธรรมซึ่งมีสอนในวัดแต่ละแห่ง เมื่อฝ่ายบ้านเมือง
แยกการศึกษาจากวัดไปจัดการศึกษาตามแบบอย่างตะวันตกจึงเน้นเฉพาะวิทยาการ
สมัยใหม่ ไม่เกี่ยวกับหลักศาสนา ท าให้มีการแยกกันอย่างชัดเจนระหว่างวิชาทางโลก
กับวิชาทางธรรม โดยวิชาทางโลกเป็นเรื่องของฆราวาส ส่วนวิชาทางธรรมเป็นเรื่องของ
พระภิกษุสามเณร ความเข้าใจเช่นนี้ส่งผลให้เกิดขั้วตรงกันข้ามระหว่างวิชาทางโลกกับ
วิชาทางธรรม ในบทความนี้ได้ชี้ให้เห็นว่า ทั้งวิชาทางโลกและวิชาทางธรรมสามารถเป็น
อุปการะแก่กันและกันได้หากรู้จักประนีประนอมระหว่างกัน โดยใช้วิชาทางโลกเป็น
พ้ืนฐานในการเผยแผ่หลักธรรม  

ค าส าคัญ: การบวชเรียน; วิชาทางธรรม; วิชาทางโลก; พระพุทธศาสนาไทย  

Abstract  
 This article aims to explore the tradition of monkhood and 
ecclesiastical studies, and to analyze the ecclesiastical studies and 
secular studies adopted by the ordained in the context of contemporary 
Thai society. It is found that the monkhood and ecclesiastical study have 
been long tradition. Those who were ordained have been studying both 

mailto:yongsaid@hotmail.com


  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

124 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 1 | January – June 2020 

the secular as well as Dhamma-related knowledge in a particular 
monastery. However, when the state formulated the educational system 
formerly run by a monastery in accordance with the Western 
educational system, the secular educational system has been adopted. 
As a result, there had been separation between the so called ‘secular’ 
and Dhamma-related subjects.  The former concerns with the common 
laymen, whereas the latter with the monks and novices. This idea leads 
to the opposition between the secular and Dhamma-related subjects. 
This article points out that the both subjects can be related and 
supportive, only if they would be compromised in the case of using the 
secular subjects as a basis for the propagation of Dhamma.  

Keywords:  Monkhood and Further Studies; Ecclesiastical Studies; 
         Secular Studies; Thai Buddhism     

บทน า 
  การบวชเป็นหลักการส าคัญ
อย่างหนึ่ งในการศึกษาและสืบทอด
พระพุทธศาสนา หากถือตามอุดมคติ
ของพระพุทธศาสนา การบวช คือ การ
สละชีวิตแบบฆราวาสแล้วทุ่มเทให้กับ
การศึกษาและปฏิบัติธรรมเพ่ือบรรลุ
นิพพาน (สพฺพทุกฺขนิสฺสรณนิพฺพาน 
สจฺฉิกรณตฺถาย) และอุทิศชีวิตเพ่ือรับ
ใช้พระพุทธศาสนาจนกว่าชีวิตจะหาไม่ 
( ส า ส เ น  อุ ร  ท ตฺ ว า )  แ ต่ เ มื่ อ
พระพุทธศาสนาแผ่กว้างไกลออกไป
ต่างที่ต่างถิ่นต่างวัฒนธรรม ไม่ได้จ ากัด
อยู่ เฉพาะแดนดินถิ่นชมพูทวีปเดิม 
โดยเฉพาะการแผ่ขยายและมีอิทธิพล
มายั งแดนสุ ว รรณ ภู มิ  ซึ่ งร วมทั้ ง
ประเทศไทยปัจจุบันนี้ด้วย แม้การบวช

จะยังได้รับการยอมรับและสืบทอดต่อ
กันมาในฐานะที่ เป็นส่ วนหนึ่ งของ
วัฒนธรรมพระพุทธศาสนา แต่อุดมคติ
เดิม คือ การบวชเพ่ือบรรลุนิพพาน
ไม่ ได้ เป็ น เป้ าหมายหลั ก อีกต่ อ ไป 
เนื่องจากในสังคมไทยมีประเพณีการ
บวชที่แฝงไว้ด้วยเป้าหมายหลากหลาย 
เช่น บวชก่อนเบียด (บวชก่อนแต่งงาน) 
บวชทดแทนพระคุณบิดามารดา บวช
เพ่ือหนีภัยการเมือง บวชแก้บน บวช
เรียน อาจกล่าวได้ว่า การบวชมีทั้ ง
เป้าหมายหลักและเป้าหมายรอง โดย
เป้าหมายหลัก คือ การบวชที่มุ่งอุทิศ
ชีวิตแด่พระศาสนาโดยการศึกษาและ
ปฏิบัติเพ่ือบรรลุธรรม ส่วนเป้าหมาย
รองถือว่า การบวชเป็นประเพณีและ
พิธีกรรมทางสังคมอย่างหนึ่ง มีบวช



     

  
 ประยงค์ จันทร์แดง I Prayong Jandaeng 

125  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2563 

และล าสิ ก ข า ได้ ต าม จุ ด ป ระส ง ค์
หลากหลายของแต่ละสังคมหรือบุคคล 
 บรรดาประเพณีการบวชของ
ไทยที่มีเป้าหมายหลากหลายดังกล่าว
ข้ างต้ นนั้ น  การบวช เรี ยน เป็ น อีก
ป ร ะ เ พ ณี ห นึ่ ง ที่ ไ ด้ รั บ ก า ร
วิพากษ์วิจารณ์จากสังคมไทย ซึ่งอาจ
พิจารณาได้เป็น 2 ด้าน คือ ด้านบวก
และด้านลบ โดยในด้านบวกถือว่า การ
บวชเรียนเป็นโอกาสในการเลื่อนชั้น
ท า ง สั ง ค ม  ( Social Mobility)  ที่
สังคมไทยได้เปิดไว้ส าหรับเยาวชนชาย
ที่ต้องการบวชตามประเพณีและได้รับ
การศึกษาอบรมเป็นคนดี ซึ่งอาจผนวก
วิชาความรู้ที่ จะใช้ส าหรับประกอบ
อาชีพเมื่อลาสิกขา เช่น สึกออกมารับ
ราชการ ท างานภาคเอกชน ท าธุรกิจ
ส่วนตัว ถ้าไม่ลาสิกขาก็ยังอยู่เป็นพระ
ต่อไป ส่วนในด้านลบมีผู้วิจารณ์ว่า การ
บวชเรียนเป็นการเอาเปรียบสังคม ดัง
ได้เกิดกระแสวิพากษ์วิจารณ์ท านองว่า 
บ้ านก็ ไม่ ต้ อ งเช่ า ข้ าวก็ ไม่ ต้ อ งซื้ อ 
ศึกษาหารือก็ไม่ต้องเสียสตังค์ บวช
มาแล้วอยู่ฟรี เรียนฟรี เน้นแต่วิชาทาง
โลก ไม่เน้นวิชาทางธรรม พอจบแล้วก็
สึกไปท ามาหากินแข่งกับชาวบ้าน  

อันที่จริงประเด็นการวิพากษ์ 
วิจารณ์ในด้านลบนี้มีมานานแล้วใน
สังคมไทย เริ่มจากวงใน คือ วงการ
ปกครองคณะสงฆ์เอง พระมหาเถระที่
มีอ านาจทางการปกครองคณะสงฆ์

หลายรูปก็คิดกันในท านองนี้ว่า กินข้าว
ชาวบ้าน แต่ไปเรียนวิชาทางโลก เป็น
การเอาเปรียบชาวบ้านเขา (ไต้ ตาม
ทาง (เสฐียรพงศ์ วรรณปก), 2530: 
306) พระผู้ใหญ่ที่อยู่ในฝ่ายปกครอง
ส่วนมากจึงไม่สนับสนุนให้พระภิกษุ
สามเณรในสังกัดเรียนวิชาทางโลก 
แม้แต่ภาษาอังกฤษก็ยังห้ามเรียน ให้
เรียนเฉพาะนักธรรมและบาลีเท่านั้น 
และด้วยเหตุนี้มหาเถรสมาคมซึ่งเป็น
องค์กรปกครองสูงสุดของคณะสงฆ์ไทย
จึ งอ อกค าสั่ ง เรื่ อ งห้ าม พ ระภิ ก ษุ
สามเณรเรียนวิชาชีพหรือสอบแข่งขัน
หรือสอบคัดเลือกอย่างคฤหัสถ์ พ.ศ. 
2521 (มหาเถรสมาคม, แถลงการณ์
คณ ะสงฆ์  เล่ ม  66  ตอน ที่  9 ) ใน
ประกาศดังกล่าวได้ก าหนดโทษส าหรับ
ผู้ ฝ่ าฝื น  คื อ  เริ่ ม จากการว่ ากล่ าว
ตักเตือนและหากไม่ฟังก็ให้ขับพ้นจาก
วัดแล้วบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษรลง
ในหนังสือสุทธิและรายงานเจ้าคณะ
ผู้ปกครองตามล าดับชั้นต่อไป  

ล่าสุดเกิดกระแสสังคมอีกครั้ง
เมื่ อ ไพ บู ล ย์  นิ ติ ต ะ วั น  ป ระธ าน
คณะกรรมการปฏิรูปแนวทางและ
ม าต รก ารป ก ป้ อ ง พิ ทั ก ษ์ กิ จ ก า ร
พ ระ พุ ท ธศ าสน าขอ งสภ าป ฏิ รู ป
แห่งชาติ ได้วิพากษ์วิจารณ์การบวช
เรียนของพระภิกษุสามเณรว่า อยู่ฟรี 
กินฟรีและเรียนฟรี ถือ เป็นการเอา
เปรียบชาวบ้าน มุ่งเรียนทางโลกมาก



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

126 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 1 | January – June 2020 

เกินไป เรียนพระธรรมวินัยน้อย จึง
ส ม ค ว ร ป ฏิ รู ป ก า ร ศึ ก ษ า ข อ ง
มหาวิทยาลัยสงฆ์โดยควรให้เรียนพระ
ธรรมวินัยอย่างเดียวเท่านั้น (ไพบูลย์ 
นิ ติ ต ะ วั น , 2 5 5 8 ) ค ว า ม เห็ น นี้
สอดคล้องกับพระพุทธะอิสระ นัก
เคลื่อนไหวทางสังคมและการเมืองคน
ส าคัญที่เห็นว่า พระภิกษุสามเณรส่วน
ใหญ่ เล่าเรียนแต่สายวิชาชีพโดยไม่
สนใจหลักธรรมวินัย หากเป็นเช่นนี้
พระพุทธศาสนาจะได้อะไร เพราะ
พระพุทธศาสนาจะกลายเป็นศูนย์รวม
ของพวกผู้มีศรัทธาแอบแฝงหรือแกล้ง
ศรัทธา เข้ามาบวชเพ่ืออาศัยต่อยอด
ความรู้แล้วสึกออกไปประกอบอาชีพ 
ซึ่งเป็นการหาประโยชน์ส่วนตัว (พระ
พุทธะอิสระ, 2558)  

กระแสการวิพากษ์วิจารณ์
ดังกล่าวท าให้เกิดค าถามอย่างน้อย 2 
ประเด็ น  คื อ  1) การบวชเรียน ใน
สังคมไทยจ าเป็นต้องเรียนเฉพาะวิชา
ทางธรรมเท่านั้นใช่หรือไม่ 2) วิชาทาง
โลกคืออะไร เหตุใดพระภิกษุสามเณร
จึงไม่ควรเรียนวิชาทางโลก ผู้เขียนจะ
พยายามตอบค าถามทั้ง 2 ตามล าดับ
ในบทความนี้  

เนื้อเรื่อง 
 การบวชเรียน  
 ชาวพุทธส่วนใหญ่ย่อมรู้ว่า 
เจ้าชายสิทธัตถะทรงสละชีวิตแบบ

ฆราว าสแล้ วท รงออกผน วช เป็ น
พระภิกษุเพ่ือแสวงหาทางพ้นทุกข์ที่
ครอบง าชีวิต และสุดท้ายก็ได้ตรัสรู้ คือ 
ทรงเห็นความจริง 4 ประการ (อริยสัจ 
4) โดยสรุป ก็คือ ทรงรู้แจ้งว่าเหตุใด
ชีวิตจึงมีทุกข์และจะพ้นจากทุกข์นี้ได้
อย่างไร ภายหลังการตรัสรู้แล้ว ทรง
พิจารณาว่า ธรรมที่ตรัสรู้นั้นลึกซึ้งยิ่ง
และมีพระทัยน้อมไปสู่การไม่แสดง
ธรรม เพราะทรงเห็นว่า หลักธรรมนั้น
ลึกซึ้งยากที่คนกิเลสหนาปัญญาหยาบ
ทั่ ว ไปจะเข้าถึ งได้  แต่ เพราะทรงมี
เมตตากรุณาต่อสรรพสัตว์ต้องการจะ
ให้พวกเขาพ้นจากทุกข์ จึงเสด็จออก
เผยแผ่ธรรมจนมีผู้เข้าใจและเลือกวิถี
ชี วิ ต แบ บ พ ระภิ ก ษุ เช่ น เดี ย ว กั บ
พระองค์มากขึ้น  ผู้ที่ ออกบวชตาม
พระองค์ช่วงแรกล้วนมีเป้าหมายแน่ว
แน่  คื อ  เ พ่ื อ พ้ น ทุ ก ข์  แ ล ะ โด ย ที่
พระพุทธเจ้าพร้อมด้วยเหล่าสาวกของ
พระองค์ ได้ ใช้ เวล าในการเผยแผ่
หลักธรรมไปสู่มหาชนในท้องที่ต่าง ๆ 
จ านวนมากและเป็นระยะเวลายาวนาน 
จึงท าให้พระธรรมวินัยหรือค าสั่งสอน
ของพระพุทธเจ้าและของเหล่าพระ
สาวกมีเป็นจ านวนมาก เมื่อนับเป็น
พระธรรมขันธ์หรือเป็นหมวดหมู่แล้วมี 
84,000 พระธรรมขันธ์หรือบันทึกไว้ใน
พระไตรปิฎกมี 45 เล่ม ทั้งนี้ไม่นับรวม
คัมภีร์รุ่นหลังที่พระโบราณาจารย์ได้



     

  
 ประยงค์ จันทร์แดง I Prayong Jandaeng 

127  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2563 

รจนาขึ้นเพ่ืออธิบายหลักธรรมวินัยอีก
นับไม่ถ้วน  
 หน้าที่ส าคัญอย่างหนึ่ งของ
พระสาวกรุ่นต่อมาโดยเฉพาะผู้ที่เป็น
พระภิกษุ คือ การศึกษาและสืบทอด
พระธรรมวินัยให้คงอยู่ต่อไป ดังนั้น 
เมื่ อบวชเข้ามาแล้วนอกจากจะมุ่ ง
ประพฤติปฏิบัติตนตามหลักพระธรรม
วินัยแล้วยังต้องมีหน้าที่ศึกษาเล่าเรียน
พระธรรมวินัยให้ถูกต้องเพ่ือสืบทอด
ต่อไปอีกด้วย การเรียนพระธรรมวินัยนี้
เรียกในภาษาวิชาการทางพุทธศาสนา
ว่า ปริยัติ มี 3 ประเภท ได้แก่  

1. อลคัททูปมปริยัติ เรียนไป
เพ่ือท าร้ายตัวเองเหมือนคนจับงูพิษไม่
ดีงูย่อมแว้งกัด เป็นการเรียนด้วยความ
หลงผิดเพ่ือหวังจะได้ลาภสักการะ 
ยศถาบรรดาศักดิ์ หรือค าสรรเสริญ
เยินยอ  

2. นิสสรณัตถปริยัติ เรียนเพ่ือ
พ้นทุกข์ คือ เรียนรู้อริยสัจ 4 ให้เข้าใจ
แจ่มแจ้ งถูกต้ องจนสามารถน าไป
ปฏิบัติตามจนบรรลุธรรมขั้นต่าง ๆ   

3. ภัณฑาคาริยปริยัติ เรียน
เพ่ือเป็นผู้รู้ เป็นพหูสูต เป็นผู้ เปรื่อง
ปราด แตกฉานในพระธรรมวินัย เช่น 
พระอานนท์ (พระพุทธโฆสะ, 2548 
23-24)  
 สถานที่ที่เหมาะส าหรับจัดการ
เรียนพระปริยัติดังกล่าวนี้  ก็คือ วัด 
โดยมีพระภิกษุผู้ทรงธรรมทรงวินัยเป็น

ผู้สอน จึงท าให้วัดกลายเป็นศูนย์กลาง
ของชาวพุทธที่ต้องการเรียนรู้พระธรรม
วินัยน าบุตรหลานเข้ามาบวชเรียนเพ่ือ
สืบทอดอายุพระพุทธศาสนา วัดบาง
แห่งมีพระสงฆ์ผู้เป็นปราชญ์รวมตัวกัน
มากและเป็นที่ยอมรับจนสามารถเปิด
เป็ นสถาบั นการศึ กษาชั้ น สู ง เช่ น 
มหาวิทยาลัยนาลั นทา ซึ่ งถือ เป็ น
มหาวิทยาลั ยพระพุทธศาสนาที่ มี
ชื่อเสียงและเก่าแก่ที่สุดในโลกก่อนจะ
ถูกท าลายไปด้วยภัยทางการเมือง   

เมื่อพระพุทธศาสนาได้รับการ
ยอมรับนับถือจากสังคมไทย การบวช
เรี ย น ได้ ก ล า ย เป็ น ที่ นิ ย ม ข อ ง
พุทธศาสนิ กชนไทยไปด้ วย ดั งใน
จดหมายเหตุของคณ ะบาทหลวง
ฝรั่งเศสที่ เข้ามาเผยแผ่ศาสนาคริสต์
สมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราชที่
ระบุว่า ชาวสยามนิยมพาลูกชายไป
ฝากไว้ตามวัดเพ่ือให้บวชเรียน เพราะ
เมื่อเด็กอยู่ตามวัดแล้วได้รับการยกเว้น
จากการที่ไม่ต้องถูกเกณฑ์ไปใช้แรงงาน
หรือเป็นทหาร ท าให้ “สยามมีพระสงฆ์
เต็มบ้านเต็มเมือง เพราะประเทศนี้เต็ม
ไปด้วยวัดวาอาราม” (องค์การค้าของ
คุรุสภา, 2508: 17) แสดงให้ เห็นว่า 
สมัยอยุธยาเมื่อ 400 กว่าปีที่แล้วมา
นิยมส่งบุตรหลานเข้าไปบวช เพราะ
นอกจากจะเห็นว่า วัดมีพระสงฆเป็น
ผู้ดูแล เป็นสถานที่กล่อมเกลาอุปนิสัย
ให้เป็นคนดีแล้ว ยังให้การศึกษาด้าน



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

128 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 1 | January – June 2020 

อ่ืน ๆ เช่น สอนให้อ่านเขียน คิดเลข 
ตลอดจนงานฝีมือด้านต่าง ๆ อีกด้วย 
ดังข้อความที่ปรากฏในบันทึกลา ลูแบร์ 
มิชชันนารีชาวฝรั่งเศสที่ เข้ามาสอน
ศาสนาที่กรุงศรีอยุธยาในช่วงนั้นว่า 
“พระสงฆ์อันเป็นอาจารย์ในวัด สอน
เป็นต้นว่า ให้อ่าน ให้เขียนหนังสือ หัด
คิด เลขและท าบัญชี ” (ลา ลู แบร์ , 
2548: 22)  

เมื่ อ มี ผู้ บ วช เรี ย น ม ากขึ้ น 
สมเด็จพระนารายณ์มหาราชได้โปรด
ให้คณะสงฆ์เอาจริงเอาจังกับการศึกษา
พระปริยัติธรรม มีการจัดการเรียนการ
สอนอย่างเป็นระบบ โดยก าหนดให้
ชัดเจนว่า ผู้ที่บวชจะต้องมีภูมิความรู้
ในธรรมและภาษาบาลีขั้นใดบ้างและ
ให้มีการสอบไล่ คือ จัดทดสอบความรู้
ทางธรรมและภาษาบาลีของพระภิกษุ
สามเณรขึ้นเป็นครั้งแรก ถ้ารูปใดสอบ
ผ่านตามเกณฑ์ก็ได้อยู่ต่อ หากสอบไม่
ผ่านก็ต้อง “ไล่” ให้ลาสิกขาและถูกสัก
เลกให้สังกัดมูลนาย (คึกฤทธิ์ ปราโมช, 
2561: 22-23) ในสมัยพระเจ้าอยู่หัว
บรมโกศยังทรงให้วางระเบียบแก่พระ
ราชวงศ์และข้าราชบริพารว่า หากผู้ใด
ไม่ผ่านการบวชเรียนก็จะไม่มีโอกาส
เข้ารับราชการในพระองค์จึงกลายเป็น
ธรรม เนี ยม ให้ ชนชั้ น สู งที่ เกี่ ยวกับ
ราชวงศ์ต้องผ่านการบวชเรียนก่อนจะ
เข้ารับราชการต่อไป  

จากข้อมูลทางประวัติศาสตร์
บางส่วนข้างต้นนี้แสดงว่า แต่ละวัดได้
จัดให้มีการเรียนการสอนไม่เฉพาะวิชา
ที่เกี่ยวกับพระธรรมวินัยเท่านั้น แต่ยัง
มีสอนวิชาอ่ืน ๆ ที่ไม่เก่ียวกับพระธรรม
วินัยด้วย เช่น คณิตศาสตร์ การท า
บัญชี การก่อสร้างซึ่งทางพระเรียกว่า 
นวกรรม  หรือแม้แต่สอนวิชาไสย
ศาสตร์ เช่น ที่วัดแค ขรัวตาคงหรือ
สมภารคงซึ่งสอนคาถาอาคมให้กับ
ขุนแผน แม้ ในสมั ยต่ อมา  คื อ  ยุ ค
รัตนโกสินทร์ก็ปรากฏว่า วัดยังคงเป็น
ศูนย์กลางการศึกษา เช่น วัดโพธิ์หรือ
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามได้รับ
การยอมรับว่า เป็นสถาบันการศึกษา
ชั้นน าด้านการแพทย์แผนไทยและ
ศิลปะ ในส่วนพระภิกษุก็ปรากฏว่า มี
หลายรูปที่มีชื่อเสียงด้านศิลปกรรมและ
ศาสตร์แขนงอ่ืน ๆ ด้วย เช่น ขรัวอิน
โข่งโดดเด่นด้านศิลปะ พระวชิรญาณ
ภิกขุหรือล้นเกล้ารัชกาลที่ 4 สมัยยัง
ทรงผนวชก็ทรงมีความรู้หลายด้าน
นอกจากพระธรรมวินัย เช่น ดารา
ศ า ส ต ร์  อั ก ษ ร ศ า ส ต ร์  ร ว ม ทั้ ง
โหราศาสตร์ด้วย  

 วิชาทางธรรมกับวิชาทาง
โลก  
 ประเด็นต่อมา อะไรเรียกว่า
วิชาทางธรรมและวิชาทางโลก ดังที่มี
การวิพากษ์วิจารณ์กันตามที่เป็นข่าวว่า 



     

  
 ประยงค์ จันทร์แดง I Prayong Jandaeng 

129  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2563 

พระภิกษุสามเณรเรียนแต่วิชาทางโลก
มากไป ไม่ค่อยสนใจเรียนทางธรรม ซึ่ง
ถือเป็นการเอาเปรียบชาวบ้าน การจะ
ตอบค าถามนี้ อาจต้องย้อนกลับไป
พิจารณาการนิยามความหมายของค า
ว่า ทางโลกและทางธรรมหรือการแยก
เรื่องทางโลกออกจากเรื่องของธรรมว่า 
เกิดข้ึนเมื่อใดและเหตุใดจึงเป็นเช่นนั้น  
 หากพิจารณาจากหลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนา มีการแบ่งธรรม
ออกเป็น 2 ฝ่ายใหญ่ คือ โลกิยธรรม
กับโลกุตตรธรรม โลกิยธรรม หมายถึง 
เรื่องที่ยังเกี่ยวข้องอยู่กับวิสัยของคน
ทั่วไปที่ยังใช้ชีวิตท่ามกลางขันธ์ 5 คือ 
รูป เวทนา สัญญา สังขารและวิญญาณ 
ส่วนโลกุตตรธรรม หมายถึง เรื่องที่อยู่
พ้นวิสัยแบบโลก ๆ เป็นเรื่องของมรรค 
ผล นิพพาน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2543: 261) หากพูดให้เข้าใจ
ง่ายขึ้น โลกิยธรรม คือ เรื่องที่เป็นวิสัย
ของคนที่ยังถือว่า มีรูปร่างตัวตน ยังมี
ความรู้สึกนึกคิดไปตามสิ่งเร้าต่าง ๆ ยัง
มีกิ เลสตัณหาและยังต้องพยายาม
ฝึกฝนปฏิบัติตนให้ เป็นคนดีขึ้น ไป
ตามล าดับ โดยเริ่มตั้งแต่อย่างน้อยต้อง
มีศีล 5 แล้วค่อยฝึกสมาธิและปัญญา
ต่อไป จนกว่าจะบรรลุถึงภาวะโลกุตตร
ธรรม คือ สภาวะที่จิตใจหลุดพ้นจาก
ความโลภ ความโกรธ ความหลง แต่ไม่
ว่าใครจะอยู่ ในขั้น โลกิยธรรมหรือ 
โลกุตตรธรรม ทุกคนก็ยังคงใช้ชีวิตอยู่

ในสังคม เพียงแต่อาจมีวิถีชีวิตแตกต่าง
กันไปตามระดับของธรรมะที่เข้มข้น
หรือเบาบาง  
 บรรดาวิชาความรู้ที่สอนกันใน
วัด หากจะจัดตามหลักโลกิยธรรม
และโลกุตตรธรรมดังกล่าว อาจจัดเป็น
หมวดหมู่คร่าว ๆ ดังนี้  
 วิชาทางธรรม ได้แก่ ความรู้
เกี่ยวกับพระธรรมวินัยและภาษาบาลี 
ที่แยกเป็นการศึกษานักธรรมชั้นตรี โท
และเอก และการศึกษาแผนกภาษา
บาลีตั้ งแต่บาลีชั้นประโยค 1 -2 ถึง
ประโยค ป.ธ. 9 ทั้งนี้เป็นการเรียนเพ่ือ
ไปท าธุระหรือหน้าที่ 2 ประการหลักให้
บริบูรณ์ ได้แก่ 1) คันถธุระ คือ หน้าที่
ด้ านวิชาการเกี่ยวกับความรู้ความ
เข้าใจที่ถูกต้องในพระธรรมวินัย และ 
2) วิปัสสนาธุระ หน้าที่ เกี่ยวกับการ
ฝึกฝนพัฒนาตนด้านจิตใจให้เกิดความ
สงบและเกิดปัญญา โดยเป้าหมายหลัก
ของวิชาทางธรรมเหล่านี้ต้องเป็นไป
เพ่ือการลด ละ เลิก จากกิเลสตัณหา
จน บ รรลุ ถึ ง เป้ าห ม ายสู งสุ ด  คื อ 
นิพพานซึ่งเป็นภาวะที่จิตปลอดโปร่ง 
เป็นอิสระ ไม่ถูกครอบง าหรือไม่ถูกชัก
น าโดยกิเลสตัณหาใด ๆ  
 วิชาทางโลก ได้แก่ วิชาความรู้
อ่ืน ๆ ที่นอกจากวิชาทางธรรมดังกล่าว
ข้างต้นโดยเฉพาะศาสตร์หรือวิชาการ
สมัยใหม่สาขาต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นด้าน
ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์  สั ง ค ม ศ า ส ต ร์ 



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

130 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 1 | January – June 2020 

วิทยาศาสตร์และเทคโน โลยี  ซึ่ งมี
เป้าหมายหลักในการใช้ประกอบอาชีพ
ท ามาหากินและใช้ชีวิตให้เป็นสุขหรือ
สะดวกสบาย  ทั้ งนี้ วิ ช า เหล่ านี้ ไม่
เกี่ยวกับการลด ละ เลิก กิเลสตัณหา  
ใด ๆ แม้แต่น้อย ทั้งยังมีเนื้อหาที่ไม่
เกี่ยวกับศีลธรรมแบบศาสนา (Secular 
Morality) อีกด้วย เช่น  วิชาที่ สอน
เรื่องธุรกิจที่เน้นผลก าไร เรื่องเสรีภาพ
ส่วนบุคคลหรือแนวคิดทฤษฎีจาก
ต่างประเทศจ านวนมากที่ขัดแย้งกับ
หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา  
 วิชาทางโลกเหล่านี้เคยถูกพระ
ผู้ ใหญ่จ านวนหนึ่ งกล่าวหาว่า  เป็น
เดรัจฉานวิชา คือ เป็นความรู้ที่ขัดขวาง
ต่อความเป็นสมณะ เป็นอุปสรรคไม่ให้
บรรลุธรรมหรือเป็นวิชาที่สอนให้เหิน
ห่างจากพระธรรมวินัย เรียนไปก็จะท า
ให้ผ้าเหลืองร้อน ต้องพ่ายแพ้แก่กิเลส
จนต้องลาสิกขาออกไป อันที่จริงค าว่า 
เดรัจฉานวิชา มีความหมายดั้ งเดิม
ปรากฏในพรหมชาลสูตร ตอนว่าด้วย
มหาศีล ซึ่งเป็นศีลขั้นสูงที่พระพุทธเจ้า
ตรัสว่า พระองค์มีศีลประเภทนี้อย่าง
บริบูรณ์ไม่บกพร่อง โดยมหาศีลนี้เป็น
ข้อปฏิบัติที่ตรงกันข้ามกับมิจฉาชีพ
และเดรัจฉานวิชาที่พระพุทธองค์ทรง
งดเว้นอย่างเด็ดขาด โดยมิจฉาชีพและ
เดรัจฉานวิชาดังกล่าวนี้พระองค์ได้ทรง
แสดงไว้หลายประการ อาทิ  การ
ท านายฝัน ท านายโชคชะตา การดู

ลักษณะคน การท าเสน่ห์ การดูฤกษ์
ยาม การพยากรณ์อากาศ การบน การ
แก้บน การปลุกเสก การปรุงยา เป็น
ต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 9 ข้อ 
205-211: 69-72)  
  จะเห็นได้ว่า ค าว่า เดรัจฉาน
วิชา  มาคู่ กับมิ จฉาชีพซึ่ งเป็ นสิ่ งที่
นักบวชไม่ควรกระท า แต่ชาวพุทธไทย
โดยเฉพาะในวงการสงฆ์น าค าว่ า 
เดรัจฉานวิชานี้มาใช้หมายถึง วิชาทาง
โลกหรือวิชาการสมัยใหม่ที่นอกเหนือ
ไป จากการเรียนนักธรรมและบาลี ซึ่ง
แนวคิดเช่นนี้ เป็นที่ยอมรับกันอย่าง
แพร่หลายในวงการสงฆ์ไทย อย่างไรก็
ตาม มิใช่ว่าพระผู้ใหญ่ทุกรูปคิดเช่นนี้
ทั้งหมด เพราะยังมีพระผู้ใหญ่ส่วนหนึ่ง
และพระสงฆ์รุ่นใหม่ที่เห็นต่าง โดยจุด
เปลี่ ยนส าคัญ เริ่ม ในปี  พ .ศ. 2488 
พระสงฆ์ธรรมยุติกนิกายหัวก้าวหน้า
กลุ่มหนึ่งเห็นว่า การเรียนนักธรรมบาลี
แบบเดิมไม่สามารถตอบโจทย์สังคมยุค
ใหม่ที่ผู้คนมีความคิด ความเชื่อและวิถี
ชีวิตต่างจากเดิมพระสงฆ์จ าเป็นต้อง
รู้เท่าทันวิชาทางโลกเพ่ือจะสามารถ
เผยแผ่หลักธรรมให้ได้ผลดี จึงได้เปิดให้
มีการเรียนการสอนระดับอุดมศึกษาข้ึน
อย่างเป็นทางการโดยใช้ระบบการ
เรียนการสอนตามแบบมหาวิทยาลัย
ของทางโลกในนามมหามกุฏ ราช
วิทยาลัย และต่อมา คือ พ.ศ. 2490 
คณะสงฆ์มหานิกายก็ได้เปิดมหาจุฬา



     

  
 ประยงค์ จันทร์แดง I Prayong Jandaeng 

131  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2563 

ล งกรณ ราช วิ ท ย าลั ย ใน ลั กษ ณ ะ
เดียวกัน  

ตอนแรกทั้ ง 2 สถาบันถูก
ต่อต้านและไม่ได้รับการสนับสนุนจาก
พระผู้ใหญ่ที่ยังมีความเชื่อแบบเดิม แต่
คณะสงฆ์ผู้ด าเนินการก็ไม่ได้ย่อท้อ
พยายามพัฒนากิจการมหาวิทยาลัยทั้ง 
2 แห่งจนสถานการณ์ค่อยดีขึ้นแม้จะ
ใช้ เวลาที่ยาวนานกว่าจะได้รับการ
ยอมรับจากพระมหาเถระส่วนใหญ่
ตามล าดับจนน าไปสู่การเห็นชอบให้
มหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ง 2 แห่งได้รับการ
รับรองสถานะจากรัฐบาลในฐานะเป็น
มหาวิทยาลัยในก ากับของรัฐบาลได้
ส าเร็จในปี พ.ศ. 2540  

 ก ารศึ กษ าของพ ระภิ กษุ
สามเณรไทยปัจจุบัน  

ก ารศึ ก ษ าข อ งพ ระภิ ก ษุ
สามเณรไทยนับแต่อดีตและยังคง
ด าเนินการมาจนถึงปัจจุบันนี้จ าแนกได้
เป็น 4 รูปแบบใหญ่ คือ  

1 .  นั ก ธ ร ร ม -บ า ลี  เป็ น
การศึกษาตามรูปแบบเดิมโดยเฉพาะ
การเรียนภาษาบาลีซึ่งมีมาตั้งแต่สมัย
กรุงสุโขทัย แต่ได้รับการปฏิรูปครั้ง
ใหญ่สมัยรัชกาลที่ 5 ซึ่งออกแบบโดย
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยา 
วชิรญาณวโรรส ทรงจัดให้มีการเรียน
นักธรรมและบาลี ซึ่งนักธรรมมี 3 ชั้น 
คือ นักธรรมชั้นตรี โทและเอก เน้นการ

ท่องจ า วิชาที่ใช้สอนมี 4 วิชาหลัก คือ 
เรียงความแก้กระทู้ธรรม ธรรมวิภาค 
วินัยบัญญัติและพุทธประวัติ การศึกษา
ส่วนนี้ รับผิดชอบโดยแม่กองธรรม
สนามหลวง ส่วนการสอนภาษาบาลีมี
ต้ังแต่ประโยค 1-2 จนถึงประโยค ป.ธ. 
9 รูปแบบการเรียนการสอนเน้นการ
ท่องจ า หนังสือที่ใช้สอนเน้นภาษาบาลี
ระดับอรรถกถา เช่น ธมฺมปทฏฺฐกถา 
ม งฺค ลตฺ ถที ป นี  ส ม นฺ ต ป าส าทิ ก า 
วินยฏฺฐกถา ส่วนนี้รับผิดชอบโดยแม่
กองบาลีสนามหลวง ทั้งนักธรรมและ
บาลีไม่มีรูปแบบการสอนที่แน่นอน
ขึ้นอยู่กับวัดแต่ละแห่งที่จะจัด มีเพียง
ระบบสอบวัดผลทุกปีโดยจัดปีละ 1 
ค รั้ ง  ถ้ า ส อ บ ผ่ า น ก็ จ ะ ไ ด้
ประกาศนียบัตรรับรอง ถ้าสอบตกก็ให้
สอบแก้ตัวในปีถัดไปจนกว่าจะสอบ
ผ่าน (ปัจจุบันมีการสอบซ่อม เฉพาะ
ประโยค 1-2 ถึงประโยค ป.ธ. 5) 

2. โรงเรียนพระปริยัติธรรม 
แ ผ น ก ส า มั ญ ศึ ก ษ า  เป็ น ผ ล สื บ
เนื่องมาจากการที่เกิดมหาวิทยาลัยสงฆ์
ขึ้น 2 แห่ง คือ มหามกุฏราชวิทยาลัย
กับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งได้
จัดให้มีโรงเรียนสอนวิชาสามัญแบบ
ทางโลกคู่กับทางธรรมและบาลี เพ่ือ
เตรียมพระภิกษุสามเณรให้มีความรู้
ก่อนจะเข้าเรียนระดับปริญญาตรีใน
มหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ ง 2 แห่ง ต่อมา
กระทรวงศึกษาธิการเห็ นว่ า  เป็ น



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

132 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 1 | January – June 2020 

ป ระ โยชน์ ต่ อ เย าวชน ของช าติ ที่
ต้องการบวชเรียนจึงได้ออกระเบียบ
กระทรวงศึกษาธิการว่าด้วยโรงเรียน
พระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา 
เมื่อวันที่  20 กรกฎาคม พ.ศ. 2514 
รองรับ จึงท าให้มีโรงเรียนพระปริยัติ
ธรรม แผนกสามัญศึกษา กระจายไป
ทั่ วทุกภาคของประเทศในปัจจุบัน 
รูปแบบการเรียนการสอนก็ยึดหลักสูตร
การศึกษาแผนกสามัญ ศึกษาของ
กระทรวงศึกษาธิการเป็นหลัก โดย
ผสมผสานเข้ากับการเรียนนักธรรม
และภาษาบาลีแบบเดิม นอกจากนี้
โรงเรียนพระปริยัติธรรมหลายแห่งยัง
ได้เสริมวิชาชีพให้กับผู้เรียน เช่น ศิลปะ 
จิตรกรรม การเกษตรแนวทฤษฎีใหม่ 
ปัจจุบันโรงเรียนประเภทนี้สังกัดกอง
พุ ท ธ ศ า ส น ศึ ก ษ า  ส า นั ก ง า น
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ (วิกิพีเดีย, 
2563)  

3. โรงเรียนการกุศลของวัดใน
พระพุทธศาสนา จัด เป็ น โรงเรียน
เอกชนที่วัดที่มีความพร้อมด้านสถานที่
และบุคลากรเป็นผู้รับใบอนุญาตตาม
พระราชบัญญัติโรงเรียนเอกชน พ.ศ. 
2525 สังกัดส านักงานคณะกรรมการ
ส่ ง เส ริ ม ก ารศึ ก ษ า เอ ก ช น  โด ย มี
พระภิกษุเป็นเจ้าของและเป็นผู้บริหาร 
โดยมีฝ่ายฆราวาสร่วมด าเนินงาน ซึ่ง
โรงเรียนเน้นจัดการเรียนการสอน
เพ่ือให้บริการประชาชนด้านการศึกษา

ตั้งแต่ระดับชั้นปฐมวัย ประถมศึกษา 
มัธยมศึกษาตอนต้นและตอนปลาย ทั้ง
สายวิทย์-คณิตและสายศิลป์ และอาจ
รวมทั้งระดับวิชาชีพก็ได้ ผู้เรียนมีทั้งที่
เป็นพระภิกษุสามเณรและฆราวาสชาย
หญิงปะปนกัน เน้นวิชาทางโลกมากว่า
วิชาทางธรรม (วิกิพีเดีย, 2562)  

4. มหาวิทยาลัยสงฆ์ มี 2 แห่ง 
คือ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
ส าหรับพระสงฆ์ฝ่ายธรรมยุติกนิกาย 
และมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิ ท ย า ลั ย ส า ห รั บ พ ร ะ ส งฆ์ ฝ่ า ย
มหานิกาย แต่ในแง่ปฏิบัติก็ไม่ได้กีดกัน
เรื่องนิกาย พระภิกษุสามเณรไม่ว่า
นิกายใดก็สามารถเข้าศึกษาได้ทั้ง  2 
แห่งโดยเสรี ปัจจุบันมหาวิทยาลัยทั้ง 2 
แห่งเปิดกว้างรับฆราวาสเข้าเรียนด้วย 
ทั้ง 2 สถาบันจัดการเรียนการสอนตาม
ระบบมหาวิทยาลัยชั้นน าทั่วไป มี 4 
คณะ ซึ่ งครอบคลุมองค์ความรู้ทาง
พระพุทธศาสนา ปรัชญา สังคมศาสตร์ 
มนุษยศาสตร์และศึกษาศาสตร์หรือครุ
ศาสตร์  ตั้ งแต่ ระดับปริญญาตรีถึ ง
ปริญญาเอก โดยแต่ละหลักสูตรจัดให้
วิชาทางพระพุทธศาสนาเป็นวิชาบังคับ
ไม่น้อยกว่า 30-50 หน่วยกิต และมี
ก า ร ป ฏิ บั ติ ก ร ร ม ฐ า น เป็ น วิ ช า
ภาคปฏิบัติส าหรับนิสิตทุกรูปทุกคน
โดยต้องปฏิบัติให้ได้ครบตามจ านวน
ชั่วโมงท่ีมหาวิทยาลัยก าหนดอีกด้วย  



     

  
 ประยงค์ จันทร์แดง I Prayong Jandaeng 

133  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2563 

นอกจากระบบการศึกษาของ
คณะสงฆ์ ไทยทั้ ง 4 รูปแบบนี้ แล้ ว 
พระภิกษุสามเณรยังมีทางเลือกอ่ืน ๆ 
อีกหลากหลาย เช่น การศึกษาต่อใน
สถาบันการศึกษาต่างประเทศโดย
สามารถเลื อกเรียนสาขาวิชาหรือ
วิชาเอกได้ตามอัธยาศัยเช่นเดียวกับ
ฆราวาสทั่ วไป ประเทศที่พระภิกษุ
สามเณรไทยนิยมไปศึกษาต่อมากที่สุด 
คือ อินเดียและศรีลังกา นอกจากนี้
สถาบันการศึกษาทั้งภาครัฐและเอกชน
ในประเทศก็ เปิดกว้างให้พระภิกษุ
สามเณรเข้าเรียนโดยเสรีโดยเฉพาะ
กลุ่มสาขาวิชาทางสังคมศาสตร์และ
มนุษยศาสตร์หรือหากไม่ต้องการ
ปริญญาก็สามารถเรียนออนไลน์ผ่าน
ร ะ บ บ  MOOC ( Massive Open 
Online Course)   ซึ่ ง เ ป็ น ร ะ บ บ
บทเรียนออนไลน์แบบเปิดส าหรับทุก
ค น โ ด ย ไ ม่ จ า กั ด  พั ฒ น า โ ด ย
มหาวิทยาลัยไซเบอร์ไทย (Thailand 
Cyber University)  โ ด ย มุ่ ง เ น้ น
บทเรียนเพ่ือการศึกษาตลอดชีวิตและ
ยังไม่นับวิชาความรู้เฉพาะเรื่อง เช่น 
การร้องเพลง การเล่นดนตรีชนิดต่าง ๆ 
การท าอาหารหรือแม้แต่เพศศึกษาที่มี
ผู้ เ ผ ย แ พ ร่ ผ่ า น ท า ง  Facebook, 
Instagram, YouTube แ ล ะ สื่ อ
โซเซียลอื่น ๆ สื่อเหล่านี้ทุกคนสามารถ
เข้าถึงได้ทุกที่ทุกเวลา ขอเพียงแต่มี
อินเทอร์เน็ต จึงเป็นอันว่า วิชาทางโลก

ที่หลายฝ่ายรังเกียจว่าเป็นเดรัจฉาน
วิชาก็ไม่สามารถห้ามไม่ให้พระภิกษุ
สามเณรเข้าถึงได้อีกต่อไป  

ดังกล่าวมาตั้งแต่ต้น จะเห็นว่า 
ประเพณีการบวชเรียนมีมายาวนานใน
สังคมไทยนับแต่อดีตซึ่ งไม่ได้จ ากัด
เฉพาะการเรียนวิชาทางธรรมเท่านั้น 
แต่ยังรวมถึงการเรียนวิชาอ่ืนที่มีสอน
กันในวัด ต่อมามีการเรียนนอกระบบ
การศึ กษาของวัด  ตลอดจน เรียน
วิชาการสมัยใหม่ที่ เผยแพร่ผ่านสื่อ
สมั ย ใหม่ ต ามความสน ใจ อีกด้ วย 
ต่อไปนี้จะเป็นการวิเคราะห์ประเด็น
ปัญหาที่ตั้งไว้แต่ต้นตามล าดับ  
 วิชาทางโลกเป็นเดรัจฉาน
วิชาซึ่งเป็นความรู้ที่ต้องห้ามเรียน
หรือไม่  
 วิชาทางโลกตามความเข้าใจ
ในแวดวงการศึกษาคณะสงฆ์ หมายถึง 
วิชาที่นอกเหนือจากการเรียนนักธรรม
และภาษาบาลี วิชาส่วนใหญ่หรือเกือบ
ทั้งหมดมีลักษณะเป็นศาสตร์สมัยใหม่ที่
มีองค์ความรู้เป็นวิทยาศาสตร์หรือเป็น
เหตุ เป็นผลชัดเจน ผ่ านการศึกษา
ค้นคว้าอย่างเป็นระบบกว่าจะน ามา
สอนในสถาบันการศึกษา ศาสตร์เช่นนี้
ไม่น่าจะอยู่ในข่ายของเดรัจฉานวิชา 
เพราะเดรัจฉานวิชามีลักษณะเป็น
ความเชื่อส่วนบุคคล ไม่ต้องการค าถาม
ห รื อ อ ธิ บ าย เห ตุ ผ ล แ บ บ ศ าส ต ร์
สมัยใหม่  เช่น วิชาหมอดู  วิชาไสย



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

134 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 1 | January – June 2020 

ศาสตร์ คาถาอาคมต่าง ๆ ซึ่งมาคู่กับ
มิจฉาชีพที่ขัดกับหลักมหาศีลดังกล่าว
ข้างต้น  

ห ากย้ อนดูป ระวัติ ศาสตร์
การศึกษาที่จัดโดยวัด อย่างน้อยตั้งแต่
สมัยกรุงศรีอยุธยาเป็นต้นมา คงไม่ใช่
เรื่องใหม่ เพราะสมัยก่อนพระภิกษุ
สามเณรที่บวชเข้ามาก็เรียนทั้งพระ
ธรรมวินัยและวิชาอ่ืน  ๆ ด้วย เช่น 
โหราศาสตร์ ช่างฝีมือ ช่างก่อสร้าง 
(เรี ย ก ในภ าษ าพระว่ า  น วกรรม ) 
สมุนไพร ปัจจุบันโลกมีความก้าวหน้า
ทางวิทยาการต่าง ๆ มากมาย หากจะ
ให้พระภิกษุสามเณรเรียนเฉพาะพระ
ธรรมวินัยหรือภาษาบาลีอย่างเดียว 
น่าจะเป็นการปิดหูปิดตาพระภิกษุ
สามเณรมากกว่าจะเป็นผลดี เพราะไม่
สามารถรู้ ว่ า  สั งคมไปถึ งไหนแล้ ว 
ห ลั ก ธ ร รม แ ม้ จ ะ ดี แ ค่ ไห น  ห าก
พระภิกษุสามเณรไม่สามารถเชื่อมโยง
หรือประยุกต์ให้เข้ากับบริบทหรือภูมิ
สังคมแต่ละขณะได้ ก็จะกลายเป็นของ
ล้าสมัย สื่อสารไม่รู้เรื่อง พระที่เข้าใจ
โลกเข้าใจสังคมอย่างดี เช่น สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์  (ป.อ.ปยุตฺ โต) 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 
พระเมธีวชิโรดม (ว.วชิรเมธี) ล้วนเคย
ผ่านการเรียนวิชาทางโลกทั้งในระบบ
ก า ร ศึ ก ษ า ค ณ ะ ส งฆ์ แ ล ะ ร ะ บ บ
การศึกษามหาวิทยาลัยทางโลกมาก่อน 
ท่ า น เห ล่ า นี้ จึ ง ส าม า ร ถ สื่ อ ส า ร

หลั ก ธรรมสู่ ส าธารณ ชน ได้ อย่ า ง
กว้างขวาง  
 ประเด็นต่อมา เรียนวิชาทาง
โลกแล้วจะเหินห่างจากพระธรรมวินัย
และลาสิกขา เรื่องนี้จะโทษเฉพาะการ
เรียนวิชาทางโลกอย่างเดียวคงไม่ได้ 
เพราะผู้ที่เรียนนักธรรมหรือบาลีแล้ว
หากใช้เป็นใบเบิกทางในการแสวงหา
ลาภสักการะหรือยศถาบรรดาศักดิ์หรือ
ใช้ดูแคลนผู้ อ่ืนว่า ไม่เก่งหรือไม่ดีเท่า
ตนก็ไม่ต่างอะไรกับเรียนปริยัติเปรียบ
ด้วยงูพิษ (อลคทฺทูปมปริยตฺติ) แทนที่
จะช่วยให้บรรลุธรรม แต่กลับกลายมา
เป็นอุปสรรคไม่ให้เข้าถึงธรรมเสียเอง 
ส่วนที่กังวลว่า หากเรียนทางโลกแล้ว
จะลาสิกขา เรื่องนี้ก็ไม่น่าเป็นปัญหา
เพราะการบวชแล้วสึกถือเป็นเรื่อง
ธรรมดามาแต่อดีต ผู้ที่บวชแล้วสึก
ไม่ใช่เฉพาะผู้ที่เรียนทางโลกอย่างเดียว 
ผู้ที่เรียนทางธรรมหรือแม้แต่พระเถระ
ผู้ใหญ่ก็ยังมีสึกกันทั่วไป ผู้ที่เรียนวิชา
ทางโลกด้วยก็ย่อมได้เปรียบเมื่อสึกไป 
เพราะมีคุณวุฒิไปหางานท าได้ อย่างไร
ก็ตาม เรื่องที่น่าห่วง คือ การเรียนวิชา
ทางโลกเกินไปจนลืมวิชาทางธรรม ท า
ให้ขาดความรู้ที่หนักแน่นมั่นคงในธรรม 
ไม่สามารถที่จะใช้วิชาความรู้ทางโลก
มารับใช้หลักธรรมได้  

เรียนฟรี อยู่ฟรี 
 ประเด็นนี้ขอแยกเป็น 2 ค า 
คื อ  เรี ยน ฟ รี กั บ อยู่ ฟ รี  พ ระภิ กษุ



     

  
 ประยงค์ จันทร์แดง I Prayong Jandaeng 

135  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2563 

สามเณรทีบ่วชเรียนทุกระดับไม่ได้เรียน
ฟรีทุกอย่าง ยกเว้นเรียนนักธรรมและ
บาลี ที่ เหลือต้องมีค่าใช้จ่ายอยู่แล้ว 
โดยเฉพาะค่าอุปกรณ์การเรียนหรือค่า
ท ากิจกรรมอ่ืน ๆ เพียงแต่ว่า อาจราคา
ถูกกว่าสถาบันการศึกษาของรัฐหรือ
เ อ ก ช น อ่ื น  ๆ  ทั้ ง นี้ เ พ ร า ะ
สถาบันการศึกษาของสงฆ์ตระหนัก
ดีกว่าพระภิกษุสามเณรที่มาเรียนล้วน
เป็ นลู กชาวบ้ านที่ มี ฐ านะยากจน 
รายได้ก็ล้วนมาจากการบริจาคท าบุญ
ของพุทธศาสนิกชนตามจิตศรัทธา
เท่านั้น ส่วนอยู่ฟรีนั้นก็เป็นอานิสงส์
ของพระภิกษุสามเณรอยู่แล้วที่มีสิทธิ
โดยชอบธรรมในกุฏิวิหารในวัด ใครจะ
มาเก็บค่าเช่าคงเป็นไปไม่ได้ แต่บางวัด
อาจเก็บค่าน้ าค่าไฟบ้างมากน้อยตาม
มิเตอร์ที่แต่ละรูปใช้ในแต่ละเดือน แต่
ส่วนใหญ่ก็อยู่ฟรีซึ่งเป็นความเต็มใจ
ของพุทธศาสนิกชนในแต่ละวัดอยู่แล้ว 
ไม่เว้นแม้แต่คนตกทุกข์ได้ยากหรือไร้ที่
พ่ึง หรือแม้แต่สุนัขหรือแมวจรจัดที่คน
ไม่ต้องการ ยังได้รับเมตตาให้อยู่ฟรีกิน
ฟรีอีกด้วย ซึ่งตรงนี้ถือเป็นเสน่ห์อย่าง
หนึ่งของวัดที่มีอยู่ทั่วประเทศ  
 อย่างไรก็ตาม ข้อที่น่าห่วงใย 
ก็คือ พระภิกษุสามเณรบางส่วนใช้
จ่ายเงินที่ได้รับบริจาคมาไปในทางไม่
เหมาะสม เช่ น  เล่ นหวย  ซื้ อห รือ
เปลี่ยนโทรศัพท์รุ่นใหม่บ่อย ๆ แทนที่
จะใช้เงินให้คุ้มค่ากับอุปกรณ์การเรียน 

เช่น หนังสือหรือสื่อการเรียน หรือใช้
จ่ายในการเผยแผ่หลักธรรม  

เอาเปรียบสังคม  
 โดยทั่วไป รัฐบาลมีหน้าที่ต้อง
จัดการศึกษาให้มีคุณภาพอย่างทั่วถึง
และเท่าเทียมกันแก่ประชาชนทุกคน
โดยไม่เลือกชั้นวรรณะ เพศ ฐานะหรือ
ศาสนา แม้จะบวชแล้วก็ยังถือว่า เป็น
พลเมืองไทยอยู่ แต่ความเป็นจริงที่รัฐ
ไม่เคยท าได้ส าเร็จ ก็คือ โอกาสที่เท่า
เทียมกันในการเข้าถึงการศึกษาที่มี
คุณภาพอย่างเท่าเทียมกันของพลเมือง 
คนที่มีฐานะดีก็ยังคงได้เปรียบคนที่มี
ฐานะยากจน สถาบันการศึกษาในเมือง
ใหญ่ก็ยังคงได้เปรียบสถาบันการศึกษา
ในชนบท แม้จะมีกองทุนกู้ยืม เพ่ือ
การศึกษา (กยศ .) ให้ ประชาชนที่
ยากจนยืมเรียนแต่ก็ไม่ใช่ทุกคนที่ขอกู้
จะได้รับจัดสรร จึงเห็นความแตกต่าง
ความ ไม่ทั ด เที ยมกันของเด็กหรือ
เยาวชนที่อยู่ในเมืองใหญ่กับที่อยู่ใน
ชนบทหรือพ่อแม่ที่มีฐานะดีกับพ่อแม่ที่
ยากจน   

สรุป  
 จากที่กล่าวมาข้างต้น เยาวชน
ไทยที่ ข าด โอกาส เรียนต่ อ จ านวน
มหาศาล หากปล่อยให้พวกเขาไปตาม
ยถากรรม โดยที่รัฐเพิกเฉยต่อปัญหานี้ 
อนาคตของพวกเขาจะเป็นอย่างไร การ
บวชเรียนจึงเป็นทางเลือกหรือเป็น



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย | วารสารทีผ่่านการรับรองคุณภาพจาก TCI (กลุ่มที่ 2) 

136 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 5 No. 1 | January – June 2020 

โอกาสที่ วัดจะช่วยรัฐบาลเต็มเติม
ช่ อ ง ว่ า ง ท า ง ก า ร ศึ ก ษ า นี้
ส ถ า บั น ก า ร ศึ ก ษ า ใน วั ด จึ ง ยึ ด
อุดมการณ์ตามหลักพระพุทธศาสนา 
โดยเฉพาะความเมตตากรุณาที่จะให้
โอกาสคนทุกประเภทได้เข้ามาอบรม
บ่มเพาะโดยด าเนินชีวิตตามครรลอง

แห่งพระพุทธศาสนาและได้เรียนต่อใน
ระดับที่สูงขึ้นไป เมื่อจบแล้วหากลา
สิ กขาออก ไปก็ มี วุฒิ ก ารศึ กษ าไว้
ประกอบสัมมาอาชีพต่อไป หากไม่ลา
สิ ก ข า ก็ อ ยู่ เป็ น เนื้ อ น า บุ ญ ข อ ง
พุทธศาสนิกชนต่อไป 

บรรณานุกรม 
คึกฤทธิ์  ป ราโมช . (2561). สั งคมสมั ยอยุ ธยา . กรุ ง เทพมหานคร: โรงพิ ม พ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ไต้  ต าม ท าง (เส ฐี ย รพ งศ์  ว รรณ ป ก ) . (2 530 ). สองท ศวรรษ ใน ด งขมิ้ น . 

กรุงเทพมหานคร: ช่อมะไฟ.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ , 

พิมพ์ครั้งที ่9. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสะ. (2548). สมนฺตปาสาทิกา นาม วินยฏฺฐกถา (ปฐโม ภาโค), พิมพ์ครั้งที่ 

24. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระพุทธะอิสระ. (14 มิถุนายน 2558). ฟังรอบด้าน ม. สงฆ์สอนทางโลกมากไป. 

คมชัดลึก, น. 7. 
ไพบูลย์ นิติตะวัน. (6 มิถุนายน 2558). พิมพ์เขียวปฏิรูปพุทธศาสนา. สถานีโทรทัศน์

ไทยพีบีเอส.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย เล่ม 9. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาเถรสมาคม. ค าสั่งมหาเถรสมาคมเรื่องห้ามพระภิกษุสามเณรเรียนวิชาชีพหรือ

สอบแข่งขันหรือสอบคัดเลือกอย่างคฤหัสถ์ พ.ศ. 2521. แถลงการณ์คณะสงฆ์ 
เล่ม 66 ตอนที่ 9, 25 กันยายน 2521.  

ลา ลูแบร์ . (2548), เขียน. สันต์  ท. โกมลบุตร, แปล. จดหมายเหตุ ลา ลูแบร์ : 
ราชอาณาจักรสยาม. นนทบุรี: ศรีปัญญา. 

วิกิพีเดีย. (14 มกราคม 2563). โรงเรียนการกุศลของวัดในพระพุทธศาสนา. สืบค้นเมื่อ 
4 กุมภาพันธ์ 2563, จาก https://th.wikipedia.org/wiki/โรงเรียนการกุศล
ของวัดในพระพุทธศาสนา  

https://th.wikipedia.org/wiki/โรงเรียนการกุศลของวัดในพระพุทธศาสนา
https://th.wikipedia.org/wiki/โรงเรียนการกุศลของวัดในพระพุทธศาสนา


     

  
 ประยงค์ จันทร์แดง I Prayong Jandaeng 

137  วารสารบณัฑติแสงโคมค า ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2563 

______. (30 ธันวาคม 2562). โรงเรียนพระปริยัติธรรม. สืบค้นเมื่อ 4 กุมภาพันธ์ 
2563, จาก https://th.wikipedia.org/wiki/โรงเรียนพระปริยัติธรรม 

องค์การค้าของคุรุสภา. (2508). ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 32. พระนคร: องค์การค้า
ของคุรุสภา.  

https://th.wikipedia.org/wiki/โรงเรียนพระปริยัติธรรม

