
  

Research Article;     Received: 2017-02-01;    Revised: 2017-03-21;    Accepted: 2017-04-28. 
 

ประเพณีปอยล้อของพระครูการุณยธรรมนิวาส  
(หลวงปู่หลวง กตปญฺุโญ) 

Poi-law Tradition of Phrakrugarunyathammaniwas  
(Laungpu Laung Katapunno) 

 

พระมหาวีรชน อคฺคธมฺโม (ค าสอนพันธ์) 
Phramaha Veerachone Akkadhammo (Khomsonphan) 

วัดอนาลโยทิพยาราม อ าเภอเมือง จังหวัดพะเยา 
Wat Analayotippayaram, Phayao Province 

Corresponding Author, E-mail: weerachonkham@hotmail.com 
 

บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดการจัดพิธีศพในพระพุทธศาสนา 
ประเพณีปอยล้อล้านนา และวิเคราะห์คุณค่าประเพณีปอยล้อของพระครูการุณยธรรม
นิวาส การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสารและเชิงคุณภาพ ด้วยการศึกษาจากข้อมูลปฐม
ภูมิ คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา และข้อมูลทุติยภูมิ คือ บทความวิชาการ ต ารา 
โดยเฉพาะหนังสือประวัติพระครูการุณยธรรมนิวาส และหนังสืออนุสรณ์ งาน
พระราชทานเพลิงศพพระครูการุณยธรรมนิวาส นอกจากนี้ ยังเก็บข้อมูลภาคสนาม
ด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก โดยการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างและไม่มีโครงสร้างจากกลุ่ม
ประชากรตัวอย่างที่ได้ก าหนดไว้  
 ผลการวิจัยพบว่า พิธีศพในพุทธศาสนาแบ่งเป็น 2 ส่วน คือ 1) ในสมัย
พุทธกาล 2) ในสังคมไทย พิธีศพในสมัยพุทธกาลมีทั้งการเผาและการทิ้งศพ โดยเฉพาะ
การจัดพิธีพระพุทธสรีระของพระพุทธเจ้าได้จัดตามรูปแบบของพระเจ้าจักรพรรดิ ส่วน
พิธีศพในสังคมไทยมีลักษณะคล้ายคลึงกับอินเดียสมัยพุทธกาล แม้ว่าในแต่ละท้องถิ่น
อาจจะมีความแตกต่างบ้างในรายละเอียด ส าหรับพิธีปอยล้อล้านนา คือ พิธีงานศพ
ของพระสงฆ์ผู้เป็นพระมหาเถระ หรืองานปลงพระศพของเจ้านายชั้นสูงในล้านนา ใน
อดีตมีการสร้างปราสาทศพต่างบนหลังสัตว์ป่าหิมพานต์ แต่ปัจจุบันนิยมสร้างปราสาท
ต่างบนหลังนกหัสดีลิงค์ และจะมีการชักลากปราสาทศพไปสู่ที่เผาหรืออาจจัดตั้งเมรุ



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  วิทยาเขตพะเยา  |  MCU, Phayao Campus 

22 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 2 No. 1 | January – June 2017 

ชั่วคราวขึ้น ณ ที่ใดที่หนึ่ง โดยในพิธีปอยล้อจะมีปราสาทศพและเครื่องประกอบพิธีที่
ละเอียดอ่อนมากกว่าศพของชาวบ้านทั่วไป และถือเป็นงานประเพณีที่มีการท าบุญ
อย่างยิ่งใหญ่ ในด้านคุณค่าของพิธีปอยล้อในล้านนา กรณีศึกษาพระครูการุณยธรรม
นิวาส พบว่า พิธีปอยล้อได้ก่อให้เกิดคุณค่าด้านความสามัคคีของชุมชน การพึ่งพาอาศัย
ซึ่งกันและกัน และพิธีปอยในกรณีของพระครูการุณยธรรมนิวาส ถือว่าเป็นการจัดพิธี
ครั้งแรกส าหรับพระสงฆ์ฝ่ายธรรมยุต นอกจากเป็นการประกาศคุณงามความดีของ
พระสงฆ์ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบแล้ว ยังเป็นการปลูกฝังให้คนรุ่นใหม่ได้รู้เข้าใจและ
ภาคภูมิใจในพิธีกรรมที่เป็นเอกลักษณ์ของชาวล้านนา และร่วมกันอนุรักษ์สืบสาน
พิธีกรรมดังกล่าวให้คงอยู่คู่กับชาวล้านนาสืบไป 

ค าส าคัญ: ประเพณีปอยล้อ; ปอยล้อล้านนา; พระครูการุณยธรรมนิวาส  
(หลวงปู่หลวง กตปุญฺโญ) 

Abstract  
 This article aims to study the concept of funeral ceremony in 
Buddhism, Poi-law tradition in Lanna, and analyze the Poi-law tradition 
of Phrakrugarunyathammaniwas. This is a documentary and qualitative 
research which studies the primary sources, such as Tipitaka, 
commentary, and the secondary sources, such as academic articles, 
texts, especially resume and funeral memorial books of 
Phrakrugarunyathammaniwas. In addition, the data is collected from in-
depth interview through structured and unstructured.  
 The result is that the funeral ceremony in Buddhism is divided 
into two parts: 1) the Buddha’s lifetime; and 2) Thai society. In the 
Buddha’s lifetime, cremation and funeral were performed according to 
the status of the dead. In Thai society, it is almost the same with slightly 
difference in details depending on local tradition. Poi-law in Lanna is the 
funeral ceremony that has been arranged only for the senior monks and 
the highest royal family members. In the past the castle for keeping the 
dead was constructed on the back of Himavanta animals, which 
nowadays has been made on the back of Hasdilink bird. In Poi-law 
ceremony, the dead castle will be pulled out to the cremation ground. 



   

  

23  วารสารบณัฑติแสงโคมค า  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2560 

This ceremony is unique and has performed with a lot of rituals and 
regarded as the great merit–making tradition in Lanna. With regard to the 
value of Poi-law ceremony in Lanna, especially in case of 
Phrakrugarunyathammaniwas, it was found that the Poi-law ceremony 
brought about unity and sympathy among the community. Moreover, 
Phrakrugarunyathammaniwas’s Poi-law ceremony was considered to be 
the first of its kind in Lanna for monks in Dhammayuttika sect. It can be 
concluded that the Poi-law ceremony does not only demonstrate the 
virtues of the good monks, but also lead to the awareness of tradition 
and ceremony that are unique of Lanna so that they might be 
performed and preserved for new generation.  

Keywords:  Poi-law Tradition; Poi-law in Lanna;  
Phrakrugarunyathammaniwas (Laungpu Laung Katapunyo)

บทน า  
 พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ า
ชาติของไทยมาช้านาน หลักฐานต่าง ๆ 
หลายอย่างชี้ ชั ดว่าพุทธศาสนาได้
เจ ริญ รุ่ ง เรือ งมาทุ กยุ คทุ กสมั ย ใน
ดินแดนแห่งนี้แม้ว่าชาวไทยทุกคนจะมี
เสรีภาพในการนับถือศาสนา และ
พระมหากษัตริย์ไทยจะทรงเป็นองค์
อุ ป ถั มภ์ ศ าสน าทุ กศ าสน าก็ ต าม                     
แต่ชาวไทยส่วนใหญ่ ก็ยั งคงนับถือ                
พุทธศาสนาจนอาจเรียกได้ว่าพระพุทธ 
ศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ “การถือ
อย่างนี้เป็นประเพณีที่สืบต่อกันมาโดย
ถูกต้องตามสมควร เพราะพุทธศาสนา
ได้มีความสัมพันธ์แนบแน่นเป็นอันหนึ่ง
อันเดียวกันของคนในชาติไทยมาช้า

นานแล้ว” (พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2532: 1) 

 ในภาคเหนือหรือที่เคยเรียก
กันว่า “ล้านนา” ได้มีพิธีกรรมอย่าง
หนึ่ง ที่เรียกว่า “ปอยล้อ” นั้นอาจจะ
เป็ น ค าที่ ไม่ คุ้ น ชิ น นั ก  ห าก แ ต่ มี
ความหมายเช่นเดียวกับค าว่า “งาน
ศพ” อย่างที่คนทั่วไปเข้าใจกัน แต่พิธี
ปอยล้อนี้จะเป็นงานศพของพระสงฆ์ผู้
เป็นพระมหาเถระที่ได้รับความเคารพ
นั บ ถื อ ใน สั งค ม เท่ านั้ น  แ ล ะ เป็ น
ประเพณีนิยมที่จะจัดงานศพให้พระ
มหาเถระอย่างยิ่งใหญ่ สมกับคุณงาม
ความดีที่ท่านได้สั่งสมมา ซึ่งประเพณี
ปอยล้อนี้ได้สื่อความหมายแห่งสัจธรรม
ผ่านค าสอนที่ผูกพันกันระหว่าง ความ
ตาย ความเชื่อ ความเคารพรัก ไปสู่



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  วิทยาเขตพะเยา  |  MCU, Phayao Campus 

24 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 2 No. 1 | January – June 2017 

ความงามที่ผสมผสานกันได้อย่างลงตัว 
ไปสู่การน้อมส่งสะการ (สักการะ) บูชา
แก่ผู้วายชนม์ น าไปสู่ปราสาทพญานก
หัสดีลิ งค์ อัน เป็นที่มาของประเพณี       
ปอยล้อ จนก่อเกิด เป็น เอกลักษณ์
ประจ าถิ่น เป็นมรดกภูมิปัญญาแก่
ลูกหลานนั่น เอง (ชนิดา สถิตวงศ์ , 
2548: 38)  
 กรณีพิธีปอยล้อของพระครูกา
รุณ ย ธรรม นิ ว าส  (ห ล ว งปู่ ห ล ว ง                  
กตปุญฺโญ) ด้วยท่านเป็นพระมหาเถระ
ที่ มี จ ริ ย า วั ต ร งด ง าม  ทั้ ง ยั ง เป็ น           
พระนักพัฒนา ช่วยเหลือสังคมในด้าน           
ต่าง ๆ ตลอดจน ท่านเป็นพระอาจารย์
ของพระเทพวิสุทธิญาณ  (ไพบูลย์ 
สุมงฺคโล) รองเจ้าคณะภาค 4-5-6-7 
ฝ่ายธรรมยุติ เมื่อท่านมรณภาพลง ศิษ
ยานุศิษย์ทั้งหลายทั้งใกล้ไกล รวมทั้ง
ชาวบ้านที่เคยได้รับความเมตตาจาก
ท่านต่างก็พร้อมใจกันที่จะจัดพิธีศพให้
ท่านอย่างสมเกียรติและยิ่งใหญ่ เพ่ือ
ระลึกถึงคุณงามความดีที่ท่านได้ฝากไว้
เมื่อครั้งยังมีชีวิต ท่านเป็นพระมหา
เถระผู้ใหญ่ที่ท าคุณประโยชน์ไว้อย่าง
มากมาย  
 ด้วยความส าคัญดังกล่าวมานี้ 
ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาถึงคุณค่าของ
ป ระ เพณี ปอยล้ อ ในล้ านน า และ
โดยเฉพาะกรณีพิธีปอยล้อของท่าน
พระครูการุณ ยธรรมนิ วาส  วัดป่ า
ส าราญนิวาส จังหวัดล าปาง โดยผู้วิจัย

มีความเชื่อมั่นว่าผลการวิจัยครั้งนี้ จะ
สามารถสร้างความรู้ ความเข้าใจ และ
ตระหนักถึงคุณค่าของประเพณีปอยล้อ 
ในวิถีชีวิตวัฒนธรรม อันล้ าค่าของชาว
ล้านนาสืบไป 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับ
พิธีศพในพระพุทธศาสนา 
 2. เพ่ือศึกษาประเพณีปอยล้อ
ล้านนา 
 3. เ พ่ื อ วิ เค ร า ะ ห์ คุ ณ ค่ า
ประเพณีปอยล้อของพระครูการุณย
ธรรมนิวาส 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 การวิจัยนี้ เป็นการวิจัย เชิ ง
เอกสาร (Documentary Research) 
และการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative 
Research)  โ ด ย มี ขั้ น ต อ น ก า ร
ศึกษาวิจัยดังต่อไปนี้ 
 1) ก า ร วิ จั ย เชิ ง เอ ก ส า ร 
(Documentary Research)  ศึ ก ษ า
รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับแนวคิดพิธีศพ
ในพระพุทธศาสนา จากเอกสารขั้น
ปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา 
และข้อมูลเกี่ยวกับพิธีปอยล้อ จาก 
หนังสือ เอกสารวิชาการ รายงานการ
วิจั ย  วิทยานิ พนธ์  ส ารานิ พนธ์  ที่
เกี่ยวข้องกับ พิธีปอยล้อในล้านนา 
ตลอดจนถึง หนังสือประวัติพระครูกา
รุณยธรรมนิวาสและหนังสืออนุสรณ์



   

  

25  วารสารบณัฑติแสงโคมค า  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2560 

งานพระราชทานเพลิ งศพพระครู                 
การุณยธรรมนิวาส 
 2) ก า ร วิ จั ย เชิ ง คุ ณ ภ า พ 
(Qualitative Research) เก็บข้ อมู ล
ภาคสนามด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก                   
( In-depth Interview)  โ ด ย ก า ร
สัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง และไม่มี
โครงสร้างจากกลุ่มประชากรตัวอย่างที่
ได้ก าหนดไว้ 
 3) วิ เค ร าะห์ แ ล ะส รุ ป ผ ล 
วิเคราะห์ข้อมูลที่ ได้มาทั้ งหมด ตาม
จุดประสงค์ของการศึกษาวิจัยทั้งใน
ด้านเอกสารและการสัมภาษณ์ แล้ว
จัดท าเป็นรูปเล่มสมบูรณ์ เพ่ือน าเสนอ
สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะต่อไป 

ผลการวิจัย  
 พิธีกรรมงานศพของคนชาว
อินเดียในสมัยพุทธกาลนั้น ตามคัมภีร์
ที่ปรากฏไม่มีขั้นตอนของพิธีกรรมที่
ละเอียดมากนัก คงมีแต่พิธีกรรมถวาย
พระเพลิงพระบรมศพของพระพุทธเจ้า 
ซึ่งได้กล่าวไว้ในมหาปรินิพพานสูตร
เท่านั้น ที่มีการกล่าวถึงขั้นตอน ได้
อย่างละเอียด ตั้งแต่พิธีกรรมก่อนถวาย
พระเพลิ ง จนกระทั่ งถึ งพิ ธี กรรม 
หลังจากการถวายพระเพลิงเสร็จแล้ว 
พิ ธี กรรมงานศพที่ น อก เหนื อจาก
พิธีกรรมถวายพระเพลิงพระบรมศพ
พอมีปรากฏอยู่ในคัมภีร์อรรถกถาบ้าง 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 
312: 323) 
 ชาวอินเดียสมัยพุทธกาลได้จัด
พิธีกรรมงานศพ 2 ลักษณะ คือ การ
เผาศพ และการทิ้งศพ ตามประเพณี
การเผาศพของชาวอินเดียนั้น ไม่ได้มี
การเผาร่างผู้ เสียชีวิตทุกศพเสมอไป 
ความเชื่อเกี่ยวกับพิธีศพกรรมงานศพ
สมัยหลังพุทธกาล ขอเน้นไปที่ประเทศ
ไทย พบว่า มีลักษณะขั้นตอนพิธี คล้าย
กับวัฒนธรรมทางศาสนาในอินเดีย 
อย่างเช่น การอาบน้ าศพ การบรรจุศพ 
การตามไฟหน้าการน าศพเวียนเชิง
ตะกอน  การเก็บ อิฐ  เป็ นต้น  และ
พิธีกรรมเผาศพได้มีวิวัฒนาการมา
ตามล าดับ ในที่นี้ขอกล่าวถึงพิธีกรรม
เผาศพในยุคปัจจุบัน  ต้องตระเตรียม
หลายด้ าน  โดย เฉพาะพิ ธีศพของ
เจ้านาย ขุนนาง และพระเถระที่มีผู้คน
นับถือมาก จ าเป็นอย่างยิ่งที่ต้องใช้
เวลาเตรียมงานหลายวัน เพ่ือให้ผู้ที่
เคารพศรัทธาได้มาระลึกถึงคุณงาม
ความดี ยิ่งเป็นงานศพของพระสงฆ์จะ
จัดเป็นงานใหญ่เหมือนงานศพเจ้าบ้าน
ผ่านเมืองที เดียว (อรรถ นันทจักร, 
2515: 64-72)  
 1) พิธีปอยล้อพระครูการุณย
ธรรมนิวาส เดิมพระครูการุณยธรรม
นิวาส (หลวงปู่หลวง กตปุญฺโญ) เป็น
คนจังหวัดสกลนคร เมื่อท่านอุปสมบท
แล้วท่านได้ศึกษาหาความรู้อยู่ระยะ



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  วิทยาเขตพะเยา  |  MCU, Phayao Campus 

26 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 2 No. 1 | January – June 2017 

หนึ่ง หลังจากนั้นท่านก็ได้เดินธุดงค์สู่
ภ าค เหนื อ  ไม่ ว่ าจะ เป็ น เชี ยงใหม่ 
พะเยา ล าปาง แพร่ เป็นต้น แต่สุดท้าย
ท่านก็มาสร้างและพัฒนาวัดป่าส าราญ
นิวาส ที่อ าเภอเกาะคา นับตั้ งแต่ปี 
พ.ศ. 2506 จนถึงวาระสุดท้ายของชีวิต
เมือ่พ.ศ. 2546 เป็นระยะเวลา 40 ปี ที่
ท่านเผยแผ่พัฒนาวัดป่าส าราญนิวาส
แล ะวั ด ใน ป ก ค รอ งข อ งท่ าน  ให้
เจริญรุ่งเรืองขึ้นมาตามล าดับ (ชนิดา 
สถิตวงศ์, 2548: 20-26) จนชาวบ้าน
และคณะผู้ศรัทธาเคารพในตัวท่าน
ระลึกถึงคุณงามความดี ที่ท่านได้ถวาย
กายไว้ในพระพุทธศาสนา จึงได้ร่วม
แรงร่วมใจจัดงานพิธีปอยล้อนี้ขึ้นมา 
ตามแบบฉบับของล้านนา 
 การจัดพิธีปอยล้อส่งสการด้วย
ปราสาทนกหัสดีลิงค์ของพระครูกา
รุณ ย ธรรม นิ ว าส  (ห ล ว งปู่ ห ล ว ง                  
กตปุญฺโญ) ในครั้งนี้ นับได้ว่าเป็นครั้ง
แรกของฝ่ายธรรมยุตินิกายที่เกิดขึ้นใน
ดินแดนล้านนา ซึ่งต่อมาก็ได้น ารูปแบบ
พิธีปอยล้อนี้ไปจัดงานของพระพุทธพ
จนวราภรณ์ (หลวงปู่จันทร์ กุสโล) วัด
เจดีย์หลวง จังหวัดเชียงใหม่  ซึ่งงาน
พิธีปอยล้อของพระครูการุณยธรรม
นิวาส สถานที่จัดงานกว้างขวางมาก 
และที่ส าคัญห่างจากที่ชุมชน ส่วนงาน
พิธีปอยล้อของพระพุทธพจนวราภรณ์
นั้น สถานที่จ ากัด แต่ถึงกระนั้นคุณค่า
และความส าคัญในพิธีก็เหมือนกัน 

 ประเพณีปอยล้อจึงงานบุญ
งานฉลองที่จัดขึ้นในการประชุมเพลิง
พระภิกษุสงฆ์ที่มรณภาพทั้งนี้ศิษย์ยานุ
ศิษย์ทั้งหลายปรารถนาร่วมกันจัดงาน 
เพ่ือร าลึกถึงบุญคุณและคุณงามความดี
และเป็นการแสดงกตเวทิตาคุณก่อนจะ
ท าการฌาปนกิจสรีระสังขารพระภิกษุ
รูปนั้นปอยล้อจะจัดเฉพาะงานศพของ
เจ้าอาวาสหรือพระภิกษุผู้เจริญพรรษา
ซึ่งได้บ าเพ็ญคุณประโยชน์ต่อสังคม
ตามควรคณะศรัทธาและลูกศิษย์วัดจะ
เป็นผู้เตรียมงานทั้งหมด 
 2) คุณค่าประเพณีปอยล้อที่มี
ต่อชาวพุทธล้านนา พุทธศาสนาใน
ล้านนาเป็นศาสนาที่หลอมรวมเข้ากับ
วัฒนธรรมประเพณี เดิม ความเชื่อ 
ความศรัทธาเดิม ๆ ของชาวล้านนาได้
อย่ างผสมกลมกลื น  และสะท้ อน
ออกมาในรูปแบบของพิธีกรรมต่าง ๆ 
ซึ่งการประกอบพิธีกรรมนั้นต้องอาศัย
ความร่วมแรงร่วมใจของคนในชุมชน 
เพ่ือให้สังคมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน
โดยเฉพาะคุณค่าความส าคัญในแต่ละ
ด้าน ดังนี้  
 2.1 ด้ านสั งคม  งาน พิธี
ปอยล้อนี้คณะศิษย์ยานุศิษย์ และผู้ที่
เคารพ และศรัทธาในหลวงปู่ เดินทาง
มาร่วมงานเป็ นจ านวนมาก ต่ างก็
แสดงออกซึ่งความมีน้ าใจไมตรีที่ดีและ
เอ้ือเฟ้ือต่อกันสะท้อนให้เห็นสังคมที่อยู่
ร่วมกันแบบพ่ึงพาอาศัย และเป็นบ่อ



   

  

27  วารสารบณัฑติแสงโคมค า  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2560 

เกิดแห่งความสามัคคี ปฏิปทาของ
หลวงปู่นั้นเป็นแรงบันดาลใจ ที่ท าให้
คณะศิษย์ยานุศิษย์จัดงานปอยล้อให้
ท่านอย่างยิ่งใหญ่ และงานปอยล้อของ
ท่านก็ได้สะท้อนถึงสังคมไทยที่ เป็น
สังคมพุทธ กล่าวคือ เมื่อเห็นคนท าดี
เป็นประโยชน์ต่อสังคมส่วนรวม ก็จะ
ได้รับการยกย่องได้รับการประกาศ
เกียรติคุณจากสังคม เช่นเดียวกับหลวง
ปู่ ห ล ว ง  ที่ ท่ า น ได้ อุ ทิ ศ ต น เ พ่ื อ
พระพุทธศาสนาจนวาระสุดท้ายของ
ชีวิต การที่มีผู้คนมาร่วมงานกันมากนี้
ย่อมแสดงให้เห็นถึงการเป็นสังคมที่ยก
ย่องคนดี  
 2.2 ด้านศิลปวัฒนธรรม 
พิธีปอยล้อเป็นเอกลักษณ์ของล้านนา 
เพราะไม่มีที่ อ่ืน  และที่ อ่ืนที่ มี ก็ ไม่
เหมือน และก็สืบกันมายาวนานมาก 
เป็นความเชื่อที่ฝังรากลึกในวิถีชีวิตของ
คน เมื อ งม าน าน นั บ ร้ อ ยปี  เมื่ อ มี
พระภิกษุมรณภาพลงจะต้องจัดงานศพ
ขึ้น เพ่ือเป็นการไว้อาลัยแก่ผู้ตายอย่าง
สมเกียรติ เพราะความเชื่อของล้านนา
นั้นมีหลายอย่างที่ต้องท าให้ถูกต้องตาม
แบบประเพณี  สล่านิพลโกฏิแก้วได้
กล่าวว่า “เป็นความโชคดีของลูกหลาน
ชาวล้านนาที่มีประเพณีและวัฒนธรรม
ที่ สวยงามมีความหมาย และเป็ น
เอกลักษณ์ เป็นมรดก จากบรรพบุรุษ
เพียงแต่ลูกหลานคนรุ่นใหม่ส่วนใหญ่
อาจยังหลงใหลไปกับกระแสแห่งยุค

สมัยจนหลงลืมสิ่งสวยงามเหล่านี้โดย
ไม่รู้ตัวนอกจากสร้างสรรค์ผลงานสืบ
ทอดประเพณีแล้ว สล่าล้านนาต้องท า
หน้าที่ในการอนุรักษ์ไว้ซึ่งศิลปะตาม
ข น บ ธ ร ร ม เนี ย ม แ ล ะ ป ร ะ เพ ณี
วัฒ น ธรรม โด ยการป ลู ก ฝั งส ร้ า ง
จิตส านึกให้กับลูกหลานล้านนารุ่นใหม่
ให้เกิดความรักและหวงแหนสิ่งที่ถูกสืบ
ทอดเหล่านี้ ไม่ ให้ถูกกลืนหายไปกับ
กาล เวล า”  (สล่ านิ พ ล  โกฏิ แก้ ว , 
สัมภาษณ์, 15 กรกฎาคม 2554)  
 2.3 ด้านคุณธรรม พิธีปอย
ล้อเป็นเวทีประกาศยืนยัน “บุญญา
บารมีของคนตาย” ในบรรยากาศงาน
เป็ น การป ระกาศ เกี ย รติ คุ ณ ขอ ง
พระสงฆ์ดี แสดงถึงพระพุทธศาสนาที่ดี 
ที่ เจริญ คนตายมีคุณธรรมที่ควรเอา
เป็นตัวอย่าง เช่น หลวงปู่หลวง ท่านมี
เมตตากรุณาแก่ทุกคนที่ได้พบเห็น ไม่
เลือกว่าจะยากดีมีจนท่านก็เมตากรุณา
เท่าเทียมกันหมด จึงนับเป็นแบบอย่าง
ที่ดีได้นอกจากนี้พิธีปอยล้อยังใช้เป็น
เวที  เพ่ื อป ระกาศข่ าวส ารยื น ยั น 
“บุญญาบารมีของคนเป็น” อีกด้วย ซึ่ง
จะท าให้คนที่มีชีวิตอยู่ไม่ประมาทใน
การด าเนินชีวิต ต้องรู้จักสร้างความดี 
รู้จักความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ รู้จัก
เสียสละบริจาคแบ่งปัน รู้จักการให้สิ่งที่
เป็นประโยชน์แก่สังคม และรู้จักรักษา
ศีลภาวนา สิ่งเหล่านี้ล้วนมาจากผู้ที่มา
ร่วมงานได้มาพบ และได้รับความสุขใจ



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  วิทยาเขตพะเยา  |  MCU, Phayao Campus 

28 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 2 No. 1 | January – June 2017 

ปลาบปลื้ม ยินดี ที่ได้เห็นคุณค่าของ
ประเพณีโบราณ 
 2.4 ด้ านการศึกษา พิ ธี
ปอยล้อนี้ เป็นการรวบรวมข้อมูลเพ่ือ
การศึกษาให้กับ เยาวชนรุ่นหลังได้
ศึ กษานั้ น  นั บ ได้ ว่ า เป็ นสิ่ งที่ ดี งาม 
เพราะเป็นการให้ทุกคนรู้จักความ
สามัคคีในหมู่คณะ เป็นการเสียสละไม่
เห็นแก่ตัว และยังเป็นการสร้างความดี
ในทางคุณ ธรรม  เพ ราะประ เพณี         
ปอยล้ อนี้  ท า ให้ ได้ ผู้ ที่ ยั งไม่ เข้ าใจ 
จุดประสงค์ของการจัด หรือแม้กระทั่ง
พิธีการขั้นตอน ได้ศึกษาหาความรู้ 
ความเข้าใจ ในขั้นตอนนั้น ๆ เพราะ
กว่ าจะได้มาเป็ น พิธีที่ ยิ่ งใหญ่ และ
สวยงามตระการตานั้น ต้องใช้ความ
พร้อมในหลาย ๆ ด้าน ฉะนั้นประเพณี
ปอยล้อนี้  จึ งสะท้ อนให้ เห็นความ
สามัคคีพร้อมเพรียงและความอุตสาหะ
วิริยะ นอกจากนี้ก็ยังมีการรวบรวมเอา
วัฒนธรรมท้องถิ่นล้านนา มีหลายอย่าง
ด้วยกัน ซึ่งเป็นสิ่งที่ควรศึกษาอย่างยิ่ง
ว่าวัฒนธรรมเหล่านี้ล้วนมา 

อภิปรายผล 
 ปอยล้ อ เป็ น พิ ธี ก รรมของ
สังคมส่วนรวม เป็นขนบธรรมเนียม
ประเพณี วิถีปฏิบัติที่ผู้คนในสังคมมี
ส่วนร่วมเป็นเจ้าของร่วมกัน มิใช่เรื่อง
เฉพาะของบุคคลใดบุคคลหนึ่ง หรือ
ครอบครัวกลุ่มญาติกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง

เท่านั้น หากแต่พิธีกรรมงานปอยล้อ 
ถูกถือเป็นวัฒนธรรมของชุมชนที่คนใน
ชุมชนต้องประพฤติปฏิบัติตามเพ่ือ
คงไว้ซึ่งวัฒนธรรมแก่คนรุ่นหลัง ทุกคน
จะต้องเข้ามาเกี่ยวข้องด้วยเสมอ พิธี
ปอยล้อนี้จึงเป็นการส่งเสริมการเรียนรู้
ร่วมกันของชุมชน ของคนเข้าร่วม ของ
เจ้าภาพตลอดจนถึงระเบียบพิธีขั้นตอน
ต่าง ๆ พิธีปอยล้อนี้จะเห็นการท าบุญ
โดยยึดพระภิกษุสงฆ์เป็นศูนย์กลางเป็น
แหล่งหรือเป็นฐานในการสร้างกุศล
นอกจากจะท่าให้บุญส าเร็จด้วยดีแล้ว 
ยังเป็นการท าให้บุญส าเร็จด้วยดีแล้ว 
แ ล ะ ยั ง เ ป็ น ก า ร ท า นุ บ า รุ ง
พระพุทธศาสนาไปในตัวอีกด้วย หาก
ผู้ตายมีส่วนบุญที่ตนจะได้รับทางอ่ืน
บุญกุศลที่บุคคลได้บ าเพ็ญในครั้งนี้ 
ผู้กระท าเหล่านั้นย่อมได้รับเป็นส่วน
ของตนอีกด้วย เพ่ือเป็นการแสดงออก
ซึ่งความกตัญญูกตเวทีแก่ท่านเหล่านั้น
ด้วยหากผู้ตายไม่เคยท าความดีให้แก่
เราก็เป็นการแสดงออกถึงความกตัญญู
ก ต เ ว ที ต่ อ พ ร ะ ภิ ก ษุ ส ง ฆ์ ใ น
พระพุทธศาสนา ในฐานะท่านเป็น
สมมติสงฆ์ท าหน้าที่แทนพระอริยสงฆ์
องค์หนึ่งในพระรัตนตรัย ที่เป็นที่ พ่ึง
ของชาวพุทธศาสนิกชนและเป็นผู้ก า
ชะตากรรมของพระพุท ธศาสนา
โดยตรง ถ้าพระภิกษุสงฆ์ยังมีอยู่ตราบ
ใด พ ระ พุ ท ธ ศ าส น าก็ ยั ง ค งมี อ ยู่                 
ตราบนั้น 



   

  

29  วารสารบณัฑติแสงโคมค า  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2560 

 การปลูกฝังประเพณีที่ดีงาม
และเป็นวัฒนธรรมท้องถิ่น  ให้ กับ
เยาวชนรุ่นหลังได้ศึกษานั้น นับได้ว่า
เป็นสิ่งที่ดีงาม เพราะเป็นการให้ทุกคน
รู้จักความสามัคคีในหมู่คณะ เป็นการ
เสียสละไม่เห็นแก่ตัว และยังเป็นการ
สร้างความดีในทางคุณธรรม เพราะ
ประเพณีปอยล้อนี้ ท าให้ได้ผู้ที่ยังไม่
เข้าใจ จุดประสงค์ของการจัด หรือ
แม้กระทั่งพิธีการขั้นตอน ได้ศึกษาหา
ความรู้ ความเข้าใจ ในขั้นตอนนั้น ๆ 
เพราะกว่าจะได้มาเป็นพิธีที่ยิ่ งใหญ่
และสวยงามตระการตานั้น ต้องใช้
ความพร้อมในหลาย ๆ ด้าน ฉะนั้น
ประเพณีปอยล้อนี้ จึงสะท้อนให้เห็น
ความสามัคคีพร้อมเพรียง และความ
อุตสาหะวิริยะ และเป็นการยกย่องเชิด
ชูเกียรติทั้ งแก่ผู้ตายและผู้มีชีวิตอยู่ 
โดยเฉพาะชีวิตหลังความตาย ชาว
ล้านนายังมีความเชื่อเชิงวัฒนธรรมที่ว่า 
งานศพและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องเป็น
การยืนยันคุณค่าชีวิตของชาวพุทธ
ล้านนา เป็นการแสดงความสืบเนื่อง
ระหว่างชีวิตนี้กับชีวิตหลังความตาย
กระบวนการของพิธีกรรมในงานศพ 
และประเพณีสืบเนื่องภายหลังการเผา
ศพเป็นการตอกย้ าความพึงพอใจ 
ความมั่นใจ ความคาดหวังต่อคุณค่า
แห่งชีวิตในอดีต ชีวิตปัจจุบัน และชีวิต
อนาคตของหมู่คนเป็นและคนตายใน
สังคมวัฒนธรรมล้านนา เป็นการยืนยัน

ความสืบเนื่องของชีวิตทุกเวลา ทุก
ล าดับขั้นในวงจรชีวิตว่าล้วนแล้วแต่มี
คุณค่า ไม่ใช่มีคุณค่าแต่เพียงชีวิตใด
ชีวิตหนึ่งเท่านั้น 
 งานศพของพระสงฆ์จะมีการ
ท าบุญ ท าทานกันอย่ างใหญ่ โต  มี
มหรสพและการละเล่นเพ่ือลดความ
วังเวงหรือโศกเศร้า โดยเฉพาะปราสาท
ศพได้รับการตกแต่งประดับประดา
อย่างสวยงามอลังการ ซึ่งท าเป็นรูปนก
หัสดีลิงค์ถือว่าเป็นพาหนะของผู้มีบุญ
หนักศักดิ์ ใหญ่ เท่ านั้ น  การประดับ
ป ร ะ ด า ป ร า ส า ท ศ พ ข อ ง พ ร ะ                    
ดู ให ญ่ โต ม าก ก ว่ า ข อ งค น ทั่ ว ไป
โดยเฉพาะพระที่มีอายุพรรษามาก ๆ 
หรือพระที่ทรงสมณศักดิ์ชั้นสูง ๆ เป็น
ที่เคารพนับถือของศรัทธาสาธุชน ก็จะ
จัดงานยิ่งใหญ่มากข้ึนจะนิยมเก็บศพไว้
จนถึงหน้าแล้ง หรือช่วงที่ไม่มีฝนตก 
ราวเดือนพฤศจิกายน-เมษายน ส าหรับ
วัดที่มีพ้ืนที่กว้างขวาง หรือบริเวณทุ่ง
นาที่อยู่ใกล้วัดจะท าปราสาทนกหัสดี
ลิ งค์ ไว้ ใน บ ริ เวณ นั้ น  เผ าต รงนั้ น
โดยเฉพาะอย่างยิ่ งวันฌาปนกิจศพ 
หรือพระราชทานเพลิงศพจะมีศรัทธา
ประชาชนผู้ที่ เคารพนับถือมาร่วม
ท าบุญอย่างมากมายผู้มีจิตศรัทธาน า
น้ าดื่ม อาหาร ของหวานตั้งโรงทาน
เลี้ ย งผู้ ม าร่วมงานอย่ างไม่ขาดตก
บกพร่อง ชาวล้านนาถือว่าการมีส่วน
ร่วมในงานศพของพระเถระจะได้บุญ



  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  วิทยาเขตพะเยา  |  MCU, Phayao Campus 

30 Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies Vol. 2 No. 1 | January – June 2017 

กุศลมาก เป็นวัฒนธรรมความเชื่อถือที่
ถูกถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษซึ่งไม่มี
ชนกลุ่มใดของประเทศเสมอเหมือน 
นอกจากบนผืนแผ่นดินล้านนานี้เท่านั้น 

สรุป  
 จากภู มิ ปั ญ ญ าของคน ใน
ท้ อ งถิ่ น  ที่ ผ ส ม ผ ส าน ให้ เข้ า กั บ
พระพุทธศาสนา โดยใช้หลักธรรมได้
อย่างลงตัวเนื่องด้วยเป็นพระธรรมยุติ
รูปแรกที่ท าจึงเป็นตัวอย่างการจัดพิธี
หลวงพระราชทานเพลิง สายพระป่า                  
แบบล้านนา ซึ่งไม่เคยมีมาก่อน เป็น
การค้นคว้าของผู้จัดที่ต้องละเอียด ต้อง
สร้างความรู้ความเข้าใจ ซึ่งในตอนนั้น
ไม่ได้มีพิธีแบบนี้  ลูกศิษย์ลูกหาต้อง

ค้นหาผู้เชี่ยวชาญมาช่วยจัดพิธีมาสร้าง
นก ฯลฯ จนได้กลายเป็นงานที่ เป็น
กรณีตัวอย่างต่อมา ให้ทั้งพระบ้านและ
พระป่า เช่น งานพิธีปอยล้อหลวงปู่
จันทร์  กุสโล ก็ได้แบบอย่างมาจาก
งานพิธีปอยล้อหลวงปู่หลวง กตปุญฺโญ 
ท า ให้ รู้ ว่ าสิ่ ง ไหนควรอยู่ และควร
ปรับปรุงให้เข้ากับยุคสมัยในปัจจุบัน 
เป็นต้น ประเพณีและวัฒนธรรมไทยมี
ความส าคัญและมีคุณค่าเป็นอย่างยิ่ง
ต่อสังคมไทย สมควรที่คนไทยจะต้อง
ตระหนักถึงความส าคัญและคุณค่า
ดังกล่าว โดยร่วมกันสืบสานจรรโลก
ประเพณีและวัฒนธรรมที่ดีงามของ
ไทยให้คงอยู่กับสังคมไทยสืบไป 

บรรณานุกรม  
ชนิดา สถิตวงศ์. (2548). อนุสรณ์งานพระราชทานเพลิงศพพระครูการุณยธรรมนิวาส. 

ขอนแกน่: ขอนแก่นการพิมพ์. 
พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต). (2532). ความส าคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนา

ประจ าชาติ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2537). พิธีกรรมใครว่าไม่ส าคัญ, พิมพ์ครั้งที่  2. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิก จ ากัด. 
พระมหาอาทิตย์  อาทิจฺ โจ . (2553). หตฺถิลิ งฺคสกุ โณ  ความเชื่อที่ เชื่ อมโยงกับ

พระพุทธศาสนา. เชียงใหม่: วัดเจดีย์หลวง. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย เล่ม 10. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

สมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส. (2536). พระปฐมสมโพธิกถา. กรุงเทพมหานคร:             
โรงพิมพ์ธรรมบรรณาการ. 



   

  

31  วารสารบณัฑติแสงโคมค า  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 | มกราคม – มิถุนายน 2560 

สล่านิพล โกฏิแก้ว . (2554). ผู้ออกแบบและจัดสร้างนกหัสดีลิ งค์ . สัมภาษณ์ .                    
15 กรกฎาคม. 

สิงฆะ วรรณสัย. (2542). สืบสานล้านนา สืบต่อลมหายใจของแผ่นดิน. เชียงใหม่:                        
ม.ป.ท. 

สุจิตต์ วงษ์เทศ (บรรณาธิการ). (2551). พระเมรุ ท าไม? มาจากไหน, พิมพ์ครั้งที่ 2. 
กรุงเทพมหานคร: เรือนแก้วการพิมพ์. 

เสถียร โกเศศ. (2532). ความตาย, พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: แม่ค าผาง. 
อนุสรณ์งานพระราชทานเพลิงศพ พระเทพญาณเมธี. (2553). ผาสารทล้านนา. ล าพูน: 

โรงพิมพ์บวรวรรณพริ้นท์. 
อรรถ นันทจักร. (2515). รวมบทความว่าด้วยนกหัสดีลิงค์. เชียงใหม่: แสงศิลป์            

การพิมพ์. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


