
การทำความเข้าใจแนวคิดเร่ือง Mythos และ alētheia ของกรีก
โบราณผ่านเร่ืองการกำเนิดทวยเทพ (Theogony) ของ Hesiod* 

ON HESIOD’S THEOGONY: TO UNDERSTAND THE CONCEPTS OF 

MYTHOS AND ALĒTHEIA 
 

ณฐิญาณ์ งามขำ 

Nathiya Ngarmkham 

ภาควิชารัฐศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
Department of Political Science Faculty of Social Sciences Srinakharinwirot University, Thailand 

Corresponding author E-mail: Ngarmkhamnathiya@gmail.com 
Received 14 November 2023; Revised 4 December 2023; Accepted 26 December 2023 

 
บทคัดย่อ 
 บทความช้ินนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อทำการศึกษาและให้คำอธิบายพื้นฐานเกี่ยวกับบท
ประพันธ์เรื่อง Theogony ของ Hesiod ในฐานะของตัวอย่างที่ใช้ในการอภิปรายเกี่ยวกับ
ลักษณะสำคัญของระเบียบวิธีการอธิบายปรากฏการณ์ต่าง ๆ ในแบบ Mythopoeic อันเป็น
แบบวิธีที่ผู้คนในยุคกรีกโบราณใช้อธิบายเกี่ยวกับการกำเนิดโลก (Cosmogony) ผ่านการขับ
ขานตำนานหรือนิทานปรัมปรา (Mythos) ในรูปของบทกวีมุขบาฐ (Oral Poetry) โดยการใช้
สองเครื่องมือในการศึกษาได้แก่  การอ่านตัวบท (Close Reading) และศัพทมูลวิทยา 
(Etymology)  บทความได้ช้ีให้เห็นว่าระเบียบวิธีแบบ Mythopoeic นี้มีลักษณะเด่นอยู่ที่การ

ใช้คำเปรียบเปรยและบุคลาธิษฐานเพื่อใช้ในการอ้างถึงความเป็นจริง (truth-alētheia) ของ
เรื่องเล่าและตำนาน ซึ่งแนวความคิดเกี่ยวกับความจริงที่ว่าน้ีมีลักษณะของการอ้างอิงกลับไปที่

จุดเริ่มต้น (the beginning- archē) การสูญหาย/ซุกซ่อนและการค้นหา การอ้างถึงความเป็น

 
* ณฐิญาณ์ งามขำ. (2566). การทำความเข้าใจแนวคิดเร่ือง Mythos และ alētheia ของกรีกโบราณผ่านเร่ืองการกำเนิดทวย

เทพ (Theogony) ของ Hesiod. วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวทิยาลัย, 3(6), 139-155. 

Nathiya Ngarmkham. (2023). On Hesiod’s Theogony: To Understand the Concepts of Mythos and Alētheia. 
Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University, 3(6), 139-155.;  

DOI: https://doi.org/10.14456/jpsmbu.2023.49 
https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jpsmbu/index 

บทความวิชาการ 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jpsmbu/index


140 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

สากลและความคงสัมบูรณ์ไม่เปลี่ยนแปลงไปตามวันเวลา กล่าวคือมีรูปแบบที่มีความสืบเนื่อง
ส่งต่อไปยังยุคสมัยปรัชญาโดยไม่ได้มีความแตกต่างมากไปแบบสิ้นเชิงอย่างที่เราเคยเข้าใจ 
 

คำสำคัญ: Mythopoeic, เธโอโกนี, ทฤษฎีกำเนิดจักรวาล, บทกวีมุขบาฐ 
 

Abstract 
This article has an aim to study Hesiod’s Theogony in order to 

understand Mythopoeic Methodology, the methodology through which ancient 
Greek poets explained the birth of nature and the world in the pre-
philosophical period. Theogony is considered to be the best example of 
cosmogony in the ancient Greek era. Myth, in the form of oral poetry, employs 
two devises, analogy and personification, to explain the idea of nature and 
truth. Besides the idea of remembering and finding, the concept of “truth” in 
the mythopoetry demonstrates the idea of universality and the beginning of 

things (ἀρχή- archē). This, therefore, suggests that there is a continuity of 
thoughts between the period of mythopoetry and philosophy. The article uses 
close Reading and Etymology as its study methods. Therefore, it is 
recommended that the Bachelor of Laws program be offered at more Buddhist 
universities in Thailand to cover the provision of public services in legal 
education in all areas.  
 
Keywords: Mythopoeic, Theogony, Cosmogony, Oral poetry 
 
 

บทนำ 
ความอยากรู้และความสงสัยของมนุษย์ล้วนนำไปสู่การครุ่นคิดและความพยายามใน

การอธิบายความเป็นไปของธรรมชาติและสรรพสิ่งที่อยู่รอบกาย ในโลกปัจจุบันผู้คนต่าง
พยายามอธิบายด้วยสิ่งที่ต้องพิสูจน์ได้ด้วยหลักการและหลักฐานเชิงประจักษ์ แต่ในอดีต



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 141 

 

บางครั้งมักถูกอธิบายด้วยเพียงการใช้เหตุผล เช่นเดียวกับที่อีกหลายครามักถูกอธิบายด้วย
ความศรัทธา และในยุคสมัยก่อนที่มนุษย์จะสร้างสรรค์และประดิษฐ์คำว่า “ปรัชญา” มนุษย์
อธิบายสรรพสิ่งตามธรรมชาติเหล่าน้ีด้วยนิทานปรัมปราและตำนานแห่งเทพ เทวา อารักษ์ ที่
สร้างความบันเทิงและความน่าต่ืนตาตื่นใจให้กับผู้คนสมัยใหม่ได้ไม่เว้นวายแม้จะไม่ได้เช่ือมันก็
ตาม 
  

เน้ือหา 
  ในยุคสมัยก่อนที่มนุษย์จะรู้จักกับแนวคิดวิทยาศาสตร์และปรัชญา คำตอบเกี่ยวกับ
ธรรมชาติและสังคมการเมืองล้วนถูกอธิบายผ่านบทกวีที่มีเรื่องราวเกี่ยวกับตำนานหรือนิทาน
ปรัมปรา (myth) ด้วยกันแทบทั้งสิ้น ในดินแดนและอารยธรรมภารตะ คัมภีร์ปุราณะ คัมภีร์
อุปนิษัท และคัมภีร์ตันตระ ต่างร่วมกันทำหน้าที่ดังกล่าวนี้ เช่นเดียวกับที่ Enuma Elish ก็ทำ
หน้าที่ของมันในอารยธรรมเมโสโปเตเมีย หน้าที่ที่จะอธิบายว่าสรรพสิ่งต่าง ๆ ในโลกล้วนถือ
กำเนิดข้ึนมาได้อย่างไร และหน้าที่ในการสร้างระบบระเบียบของความคิดเกี่ยวกับจักรวาลและ
สังคมมนุษย์ (ที่แม้ไม่ค่อยจะเป็นระบบที่ชัดเจนแน่นอนเท่าไหร่) เพื่อความมั่นใจของสมาชิก
และความมั่นคงในสังคมการเมืองของเหล่าผู้ปกครอง สำหรับอารยธรรมกรีกโบราณ คำตอบ
และคำอธิบายเหล่าน้ีพบได้ในเรื่องราวของเทพเซอุสและครอบครัวใหญข่องเขาบนเทอืกเขาโอลิ
มปอสและการผจญภัยของบรรดาวีรบุรุษที่หาญกล้าต่อกรและต่อรองกับเหล่าทวยเทพ บท
ประพันธ์อย่างมหากาพย์อีเลียด และมหากาพย์โอดิสซี ตลอดจนกวีนิพนธ์อย่าง การกำเนิดของ
เหล่าทวยเทพ หรือ Theogony จึงล้วนเป็นบทกวีที่ถูกขับขาน ให้ความเพลิดเพลิน และทำ
หน้าที่เช่นน้ีในยุคที่ไม่มีวิทยาการและความบันเทิงอื่นใด 
 สำหรับโลกสมัยใหม่ นิทานปรัมปราคือเรื่องราวของความเช่ือและความลวงหลอก 
หากกระนั้นการมองเพียงแง่มุมดังกล่าวของตำนานปรัมปราย่อมกลายเป็นความผิดพลาดหาก
ทำการศึกษาเกี่ยวกับตำนานปรัมปราของกรีก Willcock อธิบายเกี่ยวกับประเด็นนี้ว่า สำหรับ

ชาวกรีกแล้วนิยายปรัมปราไม่ได้เป็นเพียงเรื่องแต่งหากยังเป็นเรื่องเล่า (μυθος – story) 
ของอดีตอันยาวไกลที่ถูกมองในฐานะของประวัติศาสตร์ได้ในสภาวะของการขาดหายซึ่งข้อมูลที่
ชัดเจนและถูกต้อง (Willcock, ed, 1978: XI) สำหรับประเด็นนี้จำเป็นต้องเข้าใจก่อนว่า คำว่า 

myth นี้มาจากคำว่า μυθος (muthos) ในภาษากรีกโบราณที่มีความหมายอยู่สองนัย นัย
แรกหมายถึงเพียงถ้อยคำ (Od.11.561) สุนทรพจน์ (Od.1.358, Hes.Op.194) บทสนทนา 



142 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

(Od.4.214) หรือแม้แต่ข้อเท็จจริงที่ถูกเอ่ยออกมา (E.El.346) ก็ได้ ส่วนนัยที่สอง มันถูกใช้ใน
ความหมายของเรื่องราวของผู้คนหรือเรื่องเล่า (Od.3.94, 4.324, 11.492) ก่อนที่มันจะมี
ความหมายที่เฉพาะเจาะจงข้ึนเพื่อใช้ในความหมายของการเป็นเรื่องแต่งที่ถูกเล่าในเวลาถัดมา 
(Pl.Phd.61b) ให้สังเกตว่า นัยยะที่ใช้ในความหมายของคำว่าเรื่องแต่งหรือนิทานปรัมปราเป็น
ความหมายที่ถูกใช้ในยุคถัดมาจากยุคของ Homer และ Hesiod กล่าวคือยุคที่ ถือกำเนิด
ปรัชญามาแล้วเท่านั้น 
   ดังนั้นสำหรับ Willcock บทกวีของโฮเมอร์อย่างอีเลียดเป็นตัวอย่างที่ดีของการให้ภาพ
ทางประวัติศาสตร์ของสิ่ งที่ เคยเกิดข้ึนจริงในยุคไมเคเนียนของอารยธรรมกรีกโบราณ 

(Mycenaean age) ยุคไมเคเนียนซึ่งเรียกตามช่ือเมืองไมเคเน (Μυκηνη/Μυκηναι - 

Mykēnai) อันเป็นเมืองศูนย์กลางของอารยธรรมที่ทรงอำนาจและมั่งค่ังของอาณาจักรโบราณ
ในทางตอนใต้ของกรีซนี้รุ่งเรืองอยู่ในช่วงปลายยุคสัมฤทธ์ิ (Late Bronze Age) กล่าวคืออยู่
ระหว่างช่วง 1600 - 1200 ปีก่อนคริสตกาล การสิ้นสุดแห่งยุคสมัยไมเคเนเกิดข้ึนในปีที่
พระราชวังของไมเคเนถูกทำลาย พร้อม ๆ กับที่มันกลายเป็นที่มาของการสันนิษฐานว่ามันเป็น
ข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ที่ถูกใช้ในการบรรยายถึงเรื่องราวการล่มสลายของกรุงทรอยหลัง
สงครามโทรจัน (Willcock, ed,1978: X) 

หลังการสิ้นสลายของไมเคเนในช่วงระยะเวลาระหว่างปลายศตวรรษที่ 12 ก่อน
คริสตกาลและการก่อตั้งอาณานิคมกรีกในเอเซียไมเนอร์และทางตอนใต้ของคาบสมุทรอิตาลี 
รวมถึงการถือกำเนิดของ “โฮเมอร์” ในช่วงปี 800-750 ปีก่อนคริสกาลนี้ เป็นช่วงเวลาที่ถูก
เรียกขานว่าเป็นยุคมืด (Dark Age) แห่งประวัติศาสตร์กรีกโบราณ  ตัวอักษรที่ชาวกรีกหยิบยืม
จากชาวฟีเนเชียนมาใช้ตั้งแต่ปี 1500 ก่อนคริสตกาลเลือนหายไปพร้อมระบบการบันทึกและ
การเขียนหนังสือ ในช่วงยุคสมัยเช่นนี้เองที่ความเกรียงไกรและความรุ่งโรจน์ของอดีตที่สูญ
สลายถูกเก็บไว้แค่เพียงในรูปแบบของความทรงจำของผู้คนผ่านเรื่องราวที่ถูกขับขานโดยผู้ขับ
ลำนำและบทกวีปากเปล่า (Willcock, ed, 1978: X) ตำนานและนิทานปรัมปราจึงไม่ได้เป็น
เพียงเรื่องเล่าของเทพเจ้าแต่เป็นเรื่องราวของเทพและวีรบุรุษในอดีตที่สอดคล้องกับหลักฐาน
ทางประวัติศาสตร์และโบราณคดีที่ปรากฏให้เห็น ดังเช่นที่ Edith Hamilton ให้ความเห็นไว้ว่า 
หลักฐานทางโบราณคดีและฉากหลังของสถานที่จริงในทางประวัติศาสตร์เหล่าน้ันนี่เองที่ทำให้
เรื่องราวของตำนานและปกรณัมกรีกดำรงอยู่ในสังคมได้อย่างน่าเช่ือถือและมีน้ำหนัก (Edith 
Hamilton, 1969: 16) 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 143 

 

หากมองจากแง่มุมนี้ จะเห็นได้ว่าตำนานกรีกดำรงสถานะในสังคมมากกว่าเป็นเพียงนิทานหรือ
เรื่องแต่งทั่วไป เพราะตำนานพยายามอ้างอิงกลับไปถึงความจริง ( truth) บางประการที่
สอดคล้องกับสภาพความจริง (fact) ที่เกิดข้ึนและเป็นอยู่ เกี่ยวกับประเด็นนี้ Euhemerus 
นักเขียนในราชสำนักของพระเจ้า Cassandros ในช่วง 300 ปีก่อนคริสตกาล ดูจะเป็นผู้แรกที่
ให้ความเห็นเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างความจริงทางประวัติศาสตร์และตำนาน โดยให้
ความเห็นว่าตำนานทั้งหลายคือความเป็นจรงิทางประวัติศาสตร์ และเรื่องราวของเทพเจา้ก็ล้วน
เป็นเรื่องราวของมหาบุรุษที่ถูกบูชาและทำให้เป็นเทพเจ้าไปหลังจากที่ตนเองตายไปแล้ว หาใช่
แค่เรื่องราวที่แต่งโดยไม่มีมูลไม่ (Barry B. Powell, 1995: 664-665) แนวคิดดังกล่าวนี้เป็นสิ่ง
ที่แตกต่างไปจากการให้ความเห็นและคำอธิบายเกี่ยวกับตำนานแบบเดิมเมื่อย้อนไปสามร้อยปี
ก่อนหน้า นักวิจารณ์วรรณกรรมชาวกรีกอย่าง Theagenes ที่ใช้ชีวิตอยู่ในช่วงศตวรรษที่หก
ก่อนคริสตกาลมองว่าตำนานหาใช่อะไรไม่หากเป็นเรื่องเล่าที่ใช้เปรียบเปรย (allegory) กับ
ความจริงทางธรรมชาติและปรัชญา (Barry B. Powell, 1995: 663) ความคิดเห็นจากมุมมอง
ที่แม้จะแตกต่างกันทั้งสองนี้ย่อมทำให้เห็นได้ว่า ตำนานเป็นเรื่องที่เช่ือมโยงและเกี่ยวพันกับการ
ปรากฏ (appearance) และความจริง (truth) ที่ผู้คนต่างต้องค้นหา สอดคล้องกับที่ Martin 
Heidegger ตีความและให้ความเห็นเชิงนิรุกติศาสตร์ไว้ว่าความจริงเป็นสิ่งที่เช่ือมโยงกับการ
ปกปิดหรือการซ่อนเร้น (Rose Cherubin, 2009: 53) 

ดังนั้นไม่ว่าเรื่องราวและเนื้อหาในตำนานนั้นจะเป็นจริงหรือไม่ หากตำนานย่อม
เกี่ยวพันกับความจริงไม่ในทางใดก็ในทางหนึ่ง Mircea Eliade อธิบายว่า ผู้คนต่างมองตำนาน
ที่ตนเช่ือว่ามันเป็นเรื่องจริงที่เช่ือมโยงกับเรื่องที่ว่าความจริงบางสิ่งเกิดข้ึนได้อย่างไร (Eliade 
M. 1963, 14 อ้างถึงใน Naddaf, Gerard: 2005) ในขณะที่ Henri Frankfort มองว่าตำนาน
เป็นสิ่งที่ก้าวข้ามบทกวี การให้เหตุผล และพฤติกรรมทางกรรมพิธีต่างๆทั่วไป ในแง่ที่ว่ามันเป็น
บทกวีที่ป่าวร้องถึงความจริง เป็นการให้เหตุผลที่ปรารถนาจะนำมาซึ่งความจริงที่ตนป่าว
ประกาศ และเป็นรูปแบบของการแสดงพิธีการที่ไม่ได้ค้นหาการเติมเต็มอะไรในการกระทำนั้น
แต่ต้องการป่าวร้องและขยายความถึงความจริงบางประการในรูปแบบของบทกวี ( Henri 
Frankfort, 1949: 16 อ้างถึงใน Naddaf, Gerard, 2005) กล่าวอีกนัย แม้ว่าจะมีสภาพที่กึ่ง
เท็จกึ่งจริงอย่างไร ตำนานก็เอ่ยอ้างและอิงตัวมันเองกับความจริงหนึ่งความจริงใดอยู่เสมอ  

ในขณะเดียวกัน เรื่องราวและตำนานที่ถูกขับขานยังทำหน้าที่ที่มากกว่าการสร้างความ
เพลิดเพลินและการบอกเรื่องราวของอดีตที่ เราไม่รู้จัก ในยุคมืดที่การล่มสลายของระบบ



144 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

การเมืองและสังคมเป็นไปพร้อมๆกับการสูญสลายของตัวหนังสือและระบบการศึกษา ตำนาน
ทำหน้าที่เป็นเรื่องเลา่ทางศีลธรรมที่ช้ีนำผู้คนว่าคุณธรรมในลักษณะใดเปน็สิ่งที่น่าพึงใจและควร
ให้คุณค่า (Morality Tale) ด้วยเหตุน้ีจึงไม่แปลกที่มนัยังสามารถกลายเป็นตัวแบบหรือต้นแบบ
ของการพัฒนาตัวตนหรือบุคลิกลักษณะของผู้คน (Model of Character Development) ใน
ขณะเดียวกันด้วย กล่าวอีกนัย ไม่ว่าจะเป็นฐานะของการเป็นประวัติศาสตร์หรือต้นแบบของ
คุณธรรม ตำนานดำรงสถานะของการขัดเกลาทางสังคมหรือการศึกษา พอ ๆ กับที่ว่ามันใช้ใน
การกล่อมเกลาความคิดทางการเมืองไปพร้อมกันด้วย 

แม้สังคมกรีกโบราณจะมีบทกวีมุขบาฐ (oral poetry) มากมาย หากแต่คงไม่มีบทกวีที่
หลงเหลือตกทอดมาจนถึงปัจจุบันบทใดที่จะสามารถอธิบายเกี่ยวกับต้นกำเนิดของสรรพสิ่งใน

ธรรมชาติได้ละเอียดและเป็นระบบระเบียบเท่า Theogony (θεογονια -Theogonia)  
ของ Hesiod อีกแล้ว สำหรับ Naddaf แล้ว Theogony เป็นงานประพันธ์ที่เกี่ยวกับกำเนิด
จักรวาลที่สำคัญที่สุดในวรรณกรรมกรีกโบราณ (Naddaf, Gerard, 2005: 42)  เช่นเดียวกับที่ 
Trzaskoma และคณะเห็นว่า ในแง่ของความเก่าแก่ ความยาว และความเป็นที่รู้จักแลว้มันอาจ
ด้อยกว่างานตำนานอย่าง Iliad และ Odyssey ของ Homer แต่หากพิจารณาในแง่มุมของ
การศึกษาเกี่ยวกับตำนานกรีก งานของ Hesiod กลับดูจะมีความสำคัญมากกว่าในหลายแง่มุม 
(Stephen M. Trzaskoma and others, 2016: 129) เพราะอย่างน้อยที่สุดงานของเขาก็เป็น
งานที่พยายามจะให้คำอธิบายเกี่ยวกับตำนานและปกรณัมอย่างเป็นระบบตั้งแต่เทพเจ้าองค์
แรกจนถึงวีรบุรุษทั้งหลายที่เก่าแก่ที่สุดในยุคสมัยของกรีกโบราณที่ยังคงหลงรอดเหลือมาถึงใน
ปัจจุบัน และเขาน่าจะมีชีวิตอยู่จริงและประพนัธ์ Theogony ข้ึนร่วมสมัยกับการถือกำเนิดของ
ตัวอักษรและการรื้อฟื้นระบบการเขียนในภาษากรีกด้วย (Stephen M. Trzaskoma and 
others, 2016: 129) เพราะถึงแม้ว่าจะไม่สามารถระบุถึงช่วงเวลาอย่างแม่นยำได้ แต่โดยทั่วไป
นักวิชาการต่างก็เห็นตรงกันว่าเขาน่าจะมีชีวิตอยู่ในช่วงศตวรรษที่ 8 หรือต้นศตวรรษที่ 7 ก่อน
คริสตกาล (Stephen M. Trzaskoma and others, 2016: 129; Naddaf, Gerard, 2005: 
42) กล่าวคือน่าจะมีชีวิตอยู่ระหว่างช่วงปี 750 - 650 ปีก่อนคริสตกาลโดยประมาณนั่นเอง 

อย่างไรก็ดี ความสำคัญในประเด็นหลังนี้ของ Hesiod ย่อมทำให้เกิดข้อถกเถียงสำคัญ
ในสองประเด็นกล่าวคือ หนึ่ง Hesiod เป็นบุคคลที่มีอยู่จริงในทางประวัติศาสตร์หรือไม่ และ
สอง ลักษณะการประพันธ์กวีนิพนธ์ของ Hesiod เป็นมุขปาฐะ หรือ Oral Poetry หรือไม่ หรือ
ว่าถูกประพันธ์ข้ึนด้วยวิธีการเขียนและใช้ตัวอักษรมาแต่ต้น เกี่ยวกับข้อถกเถียงแรกนี้ Robert 
Lamberton  มีความเห็นว่า Hesiod ก็เป็นเช่นเดียวกับ Homer กล่าวคือ หาได้เป็นบุคคลที่มี



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 145 

 

ตัวตนจริงในประวัติศาสตร์ หากแต่เป็นหน้ากากและสุ้มเสียงของกวีนิรนามจำนวนมากที่
ช่วยกันต่อเติมเสริมแต่งให้มีน้ำเสียงและอัตลักษณ์อย่างเดียวกันสืบทอดกันมา (Robert 
Lamberton, 1988: 2-7) หาก Gerard Naddaf หาได้ เช่ือ เช่นนั้นไม่  (Naddaf, Gerard, 
2005: 43) เช่นเดียวกับที่ Trzaskoma, Smith และ Brunet ต่างก็เช่ือว่า Hesiod มีตัวตนอยู่
จริงในทางประวัติศาสตร์เนื่องจากมีการให้รายละเอียดเกี่ยวกับอัตชีวประวัติของเขาไว้ใน 
Works and Days ไม่ว่าจะเป็นสถานที่เกิดของเขาเองและบิดา รวมถึงการบรรยายเรื่องราว
ความขัดแย้งกับพี่ชายของตนเกี่ยวกับมรดกและทรัพย์สินไว้อย่างค่อนข้างชัดเจนและ
ละเอียดละออ (Stephen M. Trzaskoma and others, 2016: 129) บันทึกของนักปรัชญา
และนักคิดนักเขียนกรีกในยุคต่อจากเขาอย่าง Thucydides Chersias หรือแม้แต่ Aristotle 
นั้นก็ดูจะช้ีไปในทิศทางเดียวกันว่า Hesiod น่าจะมีตัวตนอยู่จริงในทางประวัติศาสตร์ใน
ระยะเวลาที่ร่วมสมัยหรือหลังจากยุคของ Homer เพียงเล็กน้อย 

สำหรับข้อถกเถียงถัดมาอันเกี่ยวข้องกับวิธีในการประพันธ์นั้น เป็นที่ยอมรับร่วมกัน
สำหรับนักวิชาการในปัจจุบันเช่นกันว่า ชาวกรีกได้รื้อฟื้นระบบการเขียนข้ึนมาใหม่ในช่วง
ประมาณ ปี  750 ก่อนคริสตกาล  (Stephen M. Trzaskoma and others, 2016: 129; 
Naddaf, Gerard, 2005: 42; Willcock, ed, 1978: X)  ไม่ ว่า Hesiod จะมีตัวตนอยู่จริง
ในทางประวัติศาสตร์หรือไม่ หรือเป็นเพียงกวีนิรนามร่วมสมัยที่ช่วยกันแต่งเติมร่วมกันมา แต่ที่
แน่นอนก็คือว่า Theogony ได้ถูกประพันธ์ข้ึนอย่างร่วมสมัยหรือหลังจากที่ชาวกรีกเริ่ม
ประดิษฐ์ตัวอักษรกรีกและนำระบบการเขียนกลับมาใช้ได้เล็กน้อยเท่านั้น ดังนั้น คำถามคือ 
Hesiod “เขียน” Theogony หรือไม่ หรือว่า “แต่ง” ผ่านการท่องจำทางมุขปาฐะเท่านั้น 
เกี่ยวกับประเด็นนี้ Lamberton มีความเห็นไปในทางเดียวกับข้อความเห็นของ Milman 
Perry ที่มองว่าลักษณะของการประพันธ์แบบที่เรียกว่า hexameter poetry ของ Theogony 
อันเป็นแบบประพันธ์ที่นิยมในช่วงยุคอาเคอิคของกรีกนี้ถือกำเนิดจากการประพันธ์ด้วยด้วย
ปากจากกวีผู้ไม่รู้หนังสือหาใช่การเขียนไม่ (Naddaf, Gerard, 2005: 42) หากแต่ Naddaf ให้
ความเห็นต่างออกไป โดยเธอเช่ือว่า Hesiod น่าจะรู้หนังสือและอ่านออกเขียนได้ โดยให้
เหตุผลสนับสนุนทางด้านชีวประวัติของ Hesiod เอง และการเสนอว่ามุขปาฐะที่เกิดจากการ
ท่องจำนี้ย่ิงทำให้การเรียนรู้เกี่ยวกับการเขียนและตัวหนังสือเป็นเรื่องง่าย แต่กระนั้น Naddaf 
ก็ไม่ได้ฟันธงลงไปหากเพียงเสนออย่างสอดคล้องกับการให้ความเห็นเรื่องการประพันธ์เรื่อง 
Iliad ของ Willcock ว่ามันอาจถูกประพันธ์ข้ึนด้วยแบบวิธีมุขปาฐะและจดบันทึกไว้ทีหลังก็ได้ 



146 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

(Willcock, ed, 1978: XXII) แต่กระนั้นไม่ว่า Theogony จะถูกแต่งข้ึนแบบมุขปาฐะก่อนแล้ว
ถูกบันทึกตามด้วยตัวอักษรหรือไม่ Naddaf ก็เช่ือว่าลักษณะของบทประพันธ์ก็ช้ีให้เห็นได้ว่า
ผู้ประพันธ์แต่งข้ึนด้วยการมีจิตสำนึกตื่นรู้อย่างยิ่งยวดและถูกเขียนไว้สำหรับการแสดงอันเป็น
ส่วนสำคัญของการประพันธ์ตำนานปกรณัมอย่างแน่นอน (Naddaf, Gerard, 2005: 43)  

เช่นเดียวกับงานประเภทมหากาพย์ (Epic) และบทกวีที่เป็นที่นิยมทั่วไปของกรีกและ
โรมัน Theogony ถูกประพันธ์ข้ึนในรูปแบบของฉันทลักษณ์ที่เรียกว่า Hexameter poetry 
หรือ Dactylic Hexameter ลักษณะของบทประพันธ์เช่นนี้จะมีหกบาท (feet) ต่อเนื่องกันไป
ในหนึ่งบรรทัด โดยแต่ละบาทจะมีสามพยางค์ (syllables) มาตรฐานตามรูปแบบเสียงยาว-สั้น-
สั้นที่เรียกว่า “dactyl” ตามแผนผังฉันทลักษณ์ด้านล่าง โดยมีข้อยกเว้นคือในบาทสุดท้ายจะมี
เพียงสองพยางค์เท่านั้น และคู่พยางค์เสียงสั้นอาจแทนที่ด้วยหนึ่งพยางค์เสียงยาว และใน
พยางค์สุดท้ายของบรรทัดอาจเป็นเสียงสั้นหรือยาวก็ได้ (Willcock, ed, 1978: xxiv) 

I ยาว-สั้น-สั้น I ยาว-สั้น-สั้น I ยาว-สั้น-สั้น I ยาว-สั้น-สั้น I ยาว-สั้น-สั้น I ยาว-สั้น I 
เกี่ยวกับเนื้อหาใจความหลักนั้น Theogony หาได้ให้เพียงคำอธิบายเกี่ยวกับการให้

กำเนิดของเหล่าเทพ (Theogony)  แต่ยังเป็นการให้คำอธิบายถึงการกำเนิดของจักรวาล 
(Cosmogony) (พ ร้ อ ม กั บ ที่ ยั ง เป็ น ก าร ให้ ค ำอ ธิบ าย เกี่ ย วกั บ ก ารก ำ เนิ ดม นุ ษ ย์  
(Anthropogony) และสังคมมนุษย์) ไปในขณะเดียวกันด้วย เนื้อความของ Theogony อาจ
แบ่งออกได้เป็นสิบสามตอนกลา่วคือ หนึ่ง บทอัญเชิญเทพีแห่งศาสตร์และศิลป์ทั้งเก้า สอง การ
ถือกำเนิดของเหล่าเทพรุ่นแรก สาม การตัดอัณฑะอูรานอส สี่ กำเนิดของเทพีอะโฟรดิเท ห้า 
เรื่องราวของเหล่าเทพรุ่นแรกองค์อื่นๆ หก เรื่องราวของเทพีเฮคาเท เจ็ด กำเนิดแห่งเทพโอลิ
มปอส แปด เรื่องราวของโพรเมเธอุส เก้า แพนโดรา สิบ การรณยุทธกับเหล่าทีทัน สิบอ็ด 
เรื่องราวของทาทารอส สิบสอง การปราบไทฟอน และสิบสาม การข้ึนครองของเทพเซอุส ไล่
เลียงมาตามลำดับ ซึ่งหากกล่าวโดยรวมแล้วเป็นเรื่องราวของการข้ึนครองอำนาจและวาง
ระเบียบของเทพเซอุสให้กับทั้งจักรวาลกล่าวคือทั้งโลกสวรรค์และโลกมนุษย์ Naddaf มองว่า 
เนื้อหาสาระของมันเป็นเรื่องราวของการต่อสู้แย่งชิงอำนาจทางด้านสังคมการเมืองของเซอุส
เพื่อให้ได้มาซึ่งอำนาจสูงสุด (sovereignty) ในมือ ก่อนทำการแจกแจงอภิสิทธ์ิและหน้าที่ให้กับ
เทพองค์อื่นๆเพื่อทำการสร้างและการนัตีว่าระเบียบที่เกดิข้ึนใหม่นี้จะเปน็สิ่งที่ยั่งยืนอยู่ตลอดไป 
(Naddaf, Gerard, 2005: 48) 

เนื้อหาของ Theogony เริ่มต้นด้วยการอัญเชิญและอ้อนวอน “มิวส์” (Μυσαι- 
Muses) หรือเทพีแห่ งศาสตร์และศิลป์ทั้ งเก้าผู้ เป็นบุตรีแห่ งเซอุสและเทพี เนโมซี เน 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 147 

 

(Mnēmosunē - เทพีแห่งความทรงจำ) อันเป็น “ธรรมเนียมปฏิบัติ” ทั่วไปของการประพันธ์
บทกวีในยุคกรีกและโรมัน ก่อนที่จะเปิดเรื่องด้วยเรื่องราวการถือกำเนิดของเหล่าเทพกลุ่มแรก 
กล่าวคือ แรกเริ่มนั้น คาออส เทพีแห่งความวุ่นวายไร้ระเบียบได้ถือกำเนิดข้ึนก่อน ตามมาด้วย 
เกอา ผู้เป็นเทพีแห่งพื้นดิน ทาทารอส ผู้เป็นเทพแห่งใต้พิภพ เอรอส เทพแห่งความรัก ทั้งสี่จึง
ถือเป็นเทพและเทพรีุ่นแรกที่มีสถานะเท่าเทียมกัน ก่อนที่คาออสจะให้กำเนิดเอเรบอสเทพแห่ง
ความมืด และนุกซ์เทพีแห่งราตร ีโดยทันที่ทีท่ั้งสองมีสัมพันธ์กันนุกซ์ก็ให้กำเนิดเทพีแห่งอากาศ
เบื้องบนและเทพีแห่งทิวา ส่วนเกอาเทพีแห่งผืนดินก็ให้กำเนิดอูรานอส เทพแห่งสรวงสวรรค์
และผืนฟ้า และปอนโตสเทพแห่งท้องทะเล และในบทเริ่มต้นนี่เองที่จะได้เห็นลักษณะเฉพาะ
ประการหนึ่ งของตำนานและบทประพั น ธ์ป รัมปรากล่ าวคือการใช้บุ คลาธิษฐาน 
(Personification) ในการอธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติ ดังที่เราจะเห็นได้ว่านอกจากเทพทุก
องค์ที่กล่าวถึงนี้มีช่ือเดียวกับปรากฏการณ์และสรรพสิ่งต่างๆในธรรมชาติโดยไม่ได้มีความ
แตกต่างกันอย่างไรแล้ว การบรรยายหรือเทพบางองค์ก็ยังอธิบายด้วยลักษณะของธรรมชาติ

ของสิ่งนั้นอย่างชัดเจนด้วย เช่น การบรรยายว่าแผ่นดิน ซึ่งในภาษากรีกโบราณใช้คำว่า γαια 
(gaia) เป็นเพศหญิงมีลักษณะของอกที่กว้างใหญ่สำหรับที่จะรองรับสรรพสิ่งต่างๆในโลก
ทั้งหมดได้  (116-118) 

(Hē toi men prõtista chaos genet’, autar epeita 
Gai’ eurusternos, pantonedos asphales aiei 

Athanathōn, oi echousi kare niphoetos olympou,)  
“แต่แรกเริ่มมีเพียงความวุ่นวายที่ถือกำเนิด, แต่แล้วถัดมา 
ผืนดินผู้มีอุระอันกว้างขวาง, ยืนหยัดมั่นเสมอสำหรับสรรพสัตว์ 
ผู้อมตะต่างๆ, ผู้ถือครองยอดโอลิมปอสอันขาวโพลน” 
(In the beginning there was only chaos, the abyss 
But then gaia, the earth came into being,  
Her broad bosom the ever-firm foundation of all,) 
เช่นเดียวกับการที่อูรานอส (ผืนฟ้า) ถือกำเนิดข้ึนจากเกอา (แผ่นดิน) โดยที่มี “ขนาด

เท่าเธอพอดีในทุกทาง” ก็เป็นการแสดงมุมมองแบบบุคลาธิษฐานของผู้คนในยุคสมัยนั้นที่ยังไม่
รู้ว่าโลกเป็นทรงกลมและเห็นว่าผืนฟ้านั้นครอบคร่อมพื้นโลกอยู่ด้วยขนาดที่เท่ากันเพราะไม่มี
ส่วนใดของพื้นโลกที่จะไม่ถูกครอบคลุมโดยผืนฟ้าเลยแม้แต่น้อย (126-127) 



148 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

 “gaia de toi prōton men egaivato ison e’ aute, 
Ouranon asteroenth’ ina min peri panta kaluptoi,   
และผืนดินก็ให้กำเนิดสิ่งที่มีขนาดเสมอกัน, 
 ผืนฟ้าที่พรายพร่างด้วยดารา ที่ซึ่งครอบคร่อมพสุธาถ้วนทั่วร่าง” 
(Earth’s first child was Ouranos, starry heaven, 
 Just her size, a perfect fit of all sides,”) 
การใช้บุคลาธิษฐานย่อมทำให้เห็นได้ว่าลักษณะสำคัญข้อหนึ่งของตำนานและบทกวีมุข

บาฐแบบกรีกโบราณนี้เป็นการใช้คำเปรียบเปรย (Analogy) ที่แสดงให้เห็นถึงคุณลักษณะหรือ
แนวคิดบางประการที่อยู่เบื้องหลังเรื่องราวที่ขับขานออกมาก็ได้ โดยการที่ใช้เทพอันมีลักษณะ
เหมือนมนุษย์มาเป็นแสดงความหมายของปรากฏการณ์ธรรมชาติ หรือมองให้เทพเหล่าน้ันมีอยู่
จริงและมีลักษณะและพฤติกรรมที่เหมือนมนุษย์ เช่นการเปรียบเปรยว่า ความมืดมนทั้งหลาย
เป็นสิ่งที่เกิดมาจากความวุ่นวายก็บอกเป็นนัยถึงการที่ความไร้ระเบียบยุ่งเหยิงวุ่นวายย่อม
นำไปสู่สิ่งที่คลุมเครือและมองเห็นให้ชัดเจนไม่ได้  

“Ek chaeos d’ Erebos te melaina te nux egenonto.”   
“จากความยุ่งเหยิงวุ่นวาย ความมืดมิดและกลางคืนอันดำมืดก็ได้ถือกำเนิดข้ึนมา” 
(From chaos, became the darkness and dark night.) 
และการบรรยายให้เทพีแห่งผืนดินเป็นผู้ก่อให้เกิดเทือกเขา เหล่านางไม้ และทะเลลึก

กว้างใหญ่ ก็เกิดจากการเปรียบเปรยอันสอดคล้องกับธรรมชาติที่แผ่นดินเป็นแหล่งต้นกำเนิด
ของภูเขา ต้นไม้ และทะเล ภูเขาเกิดจากการโป่งนูนของแผ่นดิน ต้นไม้ย่อมไม่อาจสดช่ืนเหมือน
เช่นเหล่านางไม้ที่รื่นเริงใจหากขาดดินอันอุดม และผืนแผ่นดินก็เป็นที่เก็บกักความชุ่มช่ืนไว้ข้าง
ใต้ ที่ไม่เพียงใช้หล่อเลี้ยงเหล่าต้นไม้น้อยใหญ่แต่ยังทำให้เกิดสายน้ำที่ในเบื้องปลายก็จะค่อยๆ
กลายเป็นสายใหญ่และไหลลงสู่ทะเล เช่นเดียวกับที่ “barren, raging sea” ก็ให้ภาพของ
มนุษย์ที่หยาบกระด้าง ไม่คิดจะหยิบยื่นอะไรให้ใคร ทั้งยังเกรี้ยวกราดและเอาแน่เอานอนอะไร
ไม่ได้จากลักษณะโดยทั่วไปของทะเลนั่นเอง 

“geivato d’ ourea makra, theon charientas enaulous, 
Numpheon, ai naiousin an ourea besseenta. 
He de kai atrugeton pelagos teken, oidmati thuion, 
Ponton, ater philotetos ephimerou.”    
 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 149 

 

“และเทือกเขาที่ทอดยาวก็ถือกำเนิด, เหล่าเทพีผู้ปรีดาถือพำนักพักพิง, 
เหล่านางไม้, อาศัยอยู่ในหุบลึกแห่งขุนเขา 
แล้วจึงกำเนิดทะเลเปิดเกรี้ยวกราดอันไม่อุดม, 
ปอนโตส, โดยปราศจากความรักใคร่” 
(And she bore the mountains in the long ranges, haunted 
By the Nymphs who live in the deep mountain dells.  
Then she gave birth to the barren, raging sea 
Without any sexual love.) 
เรื่องราวหลังจากนั้นก็คือ อูรานอสผู้บุตรชายและเกอาผู้เป็นมารดามีความสัมพันธ์กัน

และให้กำเนิดเทพทั้งสิบสองที่รวมเรียกว่าทิทัน (Τιταν- Titan) อันได้แก่ โอเคอานอส คอย
ออส คริออส ฮีเปริออน อิอาปาตอส เธอา เรอา เธมิส เนโมซีเน ฟอยเบ เทธิส และโครนอส 
เทพทิทันทั้งหมดนี้หาได้ถูกเอ่ยถึงในรายละเอียดมากมายนัก หากแต่เรื่องราวของเทพรุ่นถัดมา
ที่ถือกำเนิดจากเทพทิทันเหล่าน้ี เช่น การให้กำเนิดเทพและเทพีแห่งสายน้ำจืดทั้งมวลของเทพี
เทธิสและเทพโอเคอานอส (เทพแห่งผืนน้ำที่ล้อมรอบผืนดิน) รวมถึงการที่เทพีฟอยเบ (อันมี
ความหมายว่าแสงสว่าง) กับคอยออสผู้เป็นพี่ชายและให้กำเนิดเทพีเลโทที่กลายมาเป็นมารดา
ของเทพอพอลโล (เทพแห่งดวงอาทิตย์) และอะเธมิส (เทพีแห่งดวงจันท์) ในภายหลังก็แสดงให้
เราได้เห็นว่าโดยผ่านการใช้บุคลาธิษฐาน Hesiod ได้อธิบายถึงการกำเนิดของจักรวาลในเชิง
กายภาพพร้อมๆไปกับการกำเนิดของเหล่าทวยเทพไปเรียบร้อยแล้ว 

นอกจากการใช้บุคลาธิษฐานเพื่อทำการเปรียบเปรยระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติหรือ
การใช้มนุษยรูปนิยมเพื่อทำการสร้างความเพลิดเพลินใจให้กับผู้ฟังแล้ว ย่อมเป็นที่สังเกตถึง
ลักษณะอีกประการหนึ่งของการประพันธ์และความคิดเบื้องหลังบทกวีมุขบาฐได้ นั่นคือ 
ปรากฏการณ์ต่างๆที่เกิดข้ึนนี้ย่อมไม่ได้เกิดจาก “เหตุบังเอิญ” หากเป็นสิ่งที่เกิดข้ึนโดยมี 
“ความตั้งใจ” (Intentionality) กล่าวอีกนัยไม่มีสิ่งใดในจักรวาลที่เกิดข้ึนเองหรือเกิดข้ึนอย่าง
ไร้สาเหตุ การถือกำเนิดของเทพแหง่ยอดเขาโอลิมปอสเกดิข้ึนได้จากโครนอส เรอาและเซอุสฉัน
ใด การล่มสลายของทรอยในสงครามโทรจันก็เกิดข้ึนจาก “ความตั้งใจ” ของเทพเจ้าเช่นกันฉัน
นั้น การอธิบายปรากฏการณ์ต่าง ๆ ด้วยเรื่องราวของเหล่าเทพที่มีลักษณะและนิสัยใจคอที่
คล้ายคลึงกับมนุษย์นี่เองที่ทำให้ “ความตั้งใจ” กลายมาเป็นสังกัปคิดสำคัญในการทำความ
เข้าใจเกี่ยวกับบทกวีมุขบาฐโบราณ เพราะหากสิ่งต่าง ๆ ล้วนเกิดจากกิจกรรมของเหล่าเทพที่มี



150 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

ความคิดความอ่านเหมือนมนุษย์ คำอธิบายย่อมไม่สามารถมีลักษณะที่เป็นภววิสัย (objective) 
ในแบบที่อธิบายด้วยหลักเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร์หรืออธิบายด้วยแนวคิดเรื่อง “ความบังเอิญ” 
อันเป็นมุมมองที่มีบนพื้นฐานอยู่บนความไร้ระบบระเบียบ  

ความปรารถนาของเหล่ากวีและนักประพันธ์ในยุคอาเคอิคที่บางครั้งเรียกว่า “ยุคก่อน
ปรัชญา” เหล่าน้ีคือความพยายามของมนุษย์รุ่นแรกๆที่ไม่เพียงแต่จะพยายามหาคำตอบและ
คำอธิบายเกี่ยวกับสิ่งที่อยู่รอบตัว แต่ยังเป็นการพยายามหาคำตอบที่มีลักษณะที่เป็นระบบ
ระเบียบหรือชัดเจนแน่นอนในระดับเท่าที่จะทำได้ ไม่มีพื้นที่ของ “ความบังเอิญ” ใดในระบบ
ของคำอธิบายที่ถูกแจกแจงไว้อย่างถ้วนทั่วและละเอียดละออ ในโลกปัจจุบัน วิทยาศาสตร์คือ
ความพยายามในการสร้างระบบของคำอธิบายที่เช่นน้ี หน้าที่ของมันคือการกำจัดข้อสงสัยและ
ให้คำอธิบายที่มากไปกว่าคำว่ามันเป็นเหตุบังเอิญอันไร้ที่มาที่ไปและเหตุผล  

แม้บทกวีมุขบาฐอย่างตำนานและปกรณัมทั้งหลายจะไม่สามารถหยิบยื่นคำอธิบายที่
เป็นระบบด้วยคำตอบอันเป็นภววิสัยในแบบที่วิทยาศาสตร์ทำได้ในโลกปัจจุบัน แต่กระนั้นการ
เอ่ยอ้างถึงความเป็นจริงของคำอธิบายน้ันย่อมเป็นสิ่งจำเป็นไม่แตกต่างกันจากที่วิทยาศาสตร์
เป็น สำหรับวิทยาศาสตร์แล้ว ความจริงถูกเอ่ยอ้างจากความเป็นสากลของหลักการอันสัมบูรณ์
และการพิสูจน์ได้ด้วยหลักฐานเชิงประจกัษ์ แต่สำหรับบทกวีมุขบาฐการเอ่ยอ้างถึงความจริงนั้น
กลับถูกอ้างอิงบนความเช่ือและความศรัทธาไม่ต่างจากศาสนา ดังเช่นที่  เอ่ยว่า ศาสนาเป็นสิ่ง
ที่อยู่ตรงกลางระหว่างตำนานและอาถรรพ์หรือเวทมนต์ (Evelyn Underhill, 1912: 69) 

การเอ่ยอ้างถึง “ความจริง” ของ Theogony จึงไม่ได้แตกต่างไปจากบทกวีมุขบาฐ
ชนิดอื่นที่ต้องอ้างอิงไปถึงเหล่าทวยเทพที่ตนนับถือหรือเคยได้รู้จักคุ้นเคยมาก่อน การบวงสรวง
อ้อนวอนถึงเทพีมิวส์ทั้งเกา้ผู้เป็นเทพีแห่งศิลปการประพันธ์และสรรพศาสตร์วิทยาการทั้งหลาย
จึงไม่ได้เป็นเพียงการ “ขอแรงบันดาลใจ” แต่ยังเป็นการเอ่ยอ้างถึง “ความจริง”  เพื่อสร้าง
ความชอบธรรมและความน่าเช่ือถือให้กับบทประพันธ์มาตั้งแต่ต้น ดังที่เหล่ามิวส์ได้ขับขานและ
เอ่ยกับ Hesiod ไว้ว่าพวกตนเอ่ยเรื่องเท็จที่ดูน่าเช่ือถือมากมายหากแต่ยามนี้จะเอ่ยความจริง
ให้ผู้ประพันธ์นำไปขับขานเพื่อสรรเสริญความยิ่งใหญ่ของเหล่าทวยเทพ (27-33) 

“idmen pheudea polla legein etumoisin homoīa 

Idmen d’, eut’ ethelōmen, alēthea gerusasthai”  
“เราอาจรู้วิธีเอ่ยกล่าวความเท็จที่ดูเหมือนจริงมากมาย 
และเราก็รู้จัก ยามเราปรารถนา ที่จะขับขานคำสัจจาด้วยเช่นกัน” 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 151 

 

(We know how to tell many believable lies, 
But also, when we want to, how to speak the plain truth.) 

ฉบับภาษากรีกคำว่า “truth” หรือ “สัจจะ/ความจริง” นี้ ใช้คำว่า ἀληθέα 

γηρύσασθαι (alethea gerusasthai - ขับขานสัจจา) ซึ่งมันถูกวางให้มีความหมายตรง

ข้ามกับคำว่า “ψεθδος” (pseudos-wrong, falsehood) ที่แปลว่าผิดหรือไม่จริง แต่เป็น
ความไม่จริงที่มีลักษณะพิเศษกล่าวคือเป็นความไม่จริงที่ดูน่าเช่ือว่าเป็นความจริงเสียด้วย 

(ψεύδεα πολλὰ λέγειν ἐτύμοισιν ὁμοῖα – เอ่ยความเท็จมากมายที่ดู
คล้ายจริง) ตรงนี้เราจะเห็นนัยยะของคำว่า “ความจริง” ในความคิดของ Hesiod อย่างชัดเจน
จากการเปรียบเทียบระหว่างความจริงว่าอยู่ตรงข้ามกับความไม่ถูกต้องที่ดูเสมือนว่าถูกต้อง  

คำว่า aletheia หรือความจริงที่แปลกันโดยทัว่ไปในคำกรีกโบราณนี้โดยทั่วไปแลว้จะมี
ความหมายหลักอยู่สองนัยยะ กล่าวคือ หนึ่ง หมายถึงความจริงในฐานะที่อยู่ตรงข้ามกับคำเท็จ 
กล่าวคือให้ความหมายของการพูดความจริงและการเอ่ยข้อเท็จจริงโดยปราศจากการปกปิด 
(absence of concealment of the facts) นัยยะนี้เป็นความหมายที่พบทั่วไปในงานเขียนใน
ยุคสมัยของโฮเมอร์ สอง หมายถึงความจริงในฐานะของความเป็นจริงที่อยู่ตรงข้ามกับสิ่งที่เป็น
เพียงภาพปรากฏ (mere appearance) ซึ่งการใช้คำว่า aletheia ในความหมายเช่นน้ีพบได้ใน
งานเขียนภายหลังยุคของโฮเมอร์ลงมา สำหรับกรณีที่ปรากฏใน Theogony บทนี้มีความ
น่าสนใจที่ว่า ความจริงที่เหล่าเทพมีิวส์กำลังจะบอกกลา่วเลา่ความให้กับ Hesiod นี้เป็นสิ่งที่อยู่
ตรงข้ามกับความเท็จที่เสมือนจริง ซึ่งก็แฝงนัยยะของการต้องค้นหาความจริงในภาพเสมือนที่
อาจเป็นความเท็จก็ได้ด้วยเช่นกัน 

หากพิจารณาเพียงความหมายของความจริงที่ใช้กันอยู่ในยุคสมัยของ Homer อันเป็น
ยุคที่ร่วมสมัยกับยุคของ Hesiod ก็ย่อมเห็นได้ว่าความจริงก็หาได้อยู่ในตำแหน่งที่ตรงข้ามกับ 

pseudos เพียงลำพัง หากแต่ยังอยู่ตรงข้ามกับ ληθη (lēthē) กล่าวคือความลืมเลือนและ
ความหลงลืมด้วย (Rose Cherubin, 2009: 58) นั่นจึงไม่น่าแปลกใจที่การอ้อนวอนต่อมิวส์

เป็นสิ่งจำเป็นในเมื่อมิวส์ทั้งเก้าต่างล้วนมีความทรงจำ (Mnēmosynē) เป็นมารดา กล่าวโดย
การเปรียบเปรยก็คือว่า โดยปราศจากความทรงจำที่แจม่ชัด ความจริงหรือสรรพศิลปวิทยาย่อม
ไม่สามารถถือกำเนิดหรือเอ่ยอ้าง 

เกี่ยวกับประเด็นความทรงจำนี้ Naddaf อธิบายว่าความทรงจำเป็นสิ่งที่ทำให้กวี
สามารถเข้าถึงยังเหตุการณ์ต่างๆที่ตนอธิบายได้โดยตรง การร้องของต่อมิวส์คือการร้องขอ 



152 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

“ของขวัญ” หรือ “พร” แห่งความทรงจำ เพื่อที่จะได้สามารถพิจารณาได้ถ้วนทั่วถึงความ
เป็นไปทั้งในอดีต ปัจจุบัน และอนาคต (Naddaf, Gerard, 2005: 47) ซึ่งความสามารถในการ

จำและพิจารณาทั้งอดีต ปัจจุบัน และอนาคตน้ีสะท้อนถึงความหมายของ aēltheia ในอีกทาง
หนึ่งด้วย Cherubin ช้ีให้เห็นว่าการใช้คำว่า aletheia ที่ปรากฏในงานเขียนในยุคก่อนปรัชญา
มีความหมายที่กว้างขวางและครอบคลุมกว่าเพียงการเอ่ยความจริงและการปราศจากการ
ปกปิด การเอ่ยความจริงไม่สามารถรวมเอาคำโกหก ความผิด ข้อผิดพลาด การตีความที่
ผิดพลาดหรือคลาดเคลื่อน การบิดเบือน และการละเลยต่อประเด็นที่เกี่ยวข้องกับความจริงนั้น
ไปได้ (Rose Cherubin, 2009: 57-58) กล่าวคือ สำหรับเธอแล้ว ความจริงในความคิดของกวี
ในยุคสมัยโฮเมอร์มีความเกี่ยวพันกับ amanke กล่าวคือมีลักษณะที่ถ้วนทั่วครอบคลุมทั้งหมด
ทุกสิ่ง ทั้งยังมีความสัมพันธ์กับโชคชะตา Moirai ในแง่ที่ทุกสิ่งย่อมมีส่วนแบ่งในโชคชะตา และ
สัมพันธ์กับความเที่ยงธรรม Dike ในแง่ที่ความจริงต้องสามารถแสดงถึงว่าอะไรเป็นธรรมและ
อะไรจะเป็นธรรมอย่างที่มนัเคยได้เปน็มา เป็นอยู่ และเป็นต่อไปด้วย (Rose Cherubin, 2009: 
67) ดังนั้นยามที่ Hesiod อ้างว่าเทพีมิวส์ทั้งเก้าได้ให้พรและแรงบันดาลใจกับเขาโดยจะเอ่ย
กล่าวความจริงนั้นก็เพื่อที่ว่าเขาจะได้สามารถที่จะ “ ina kleioimi ta t’ essomena pro t’ 
eonta (32)”  - เฉลิมฉลองหรือทำให้ “สิ่งนั้นที่จะเป็น” และ “ก่อนสิ่งที่เป็นอยู่” เป็นที่รู้จัก- 
เช่นเดียวกับยามที่ เหล่าเทพี ขับขานให้กับบิดา พวกเธอก็ “eireusai ta t’ eonta ta t’ 
essomena pro t’ eonta (38)”  - บอกกล่าวสิ่งนั้นที่เป็นอยู่ สิ่งที่จะเป็น และสิ่งที่เคยเป็น
ก่อนมา- กล่าวคือสิ่งที่เธอขับขานเป็นความจริงที่เคยเป็นมาต้ังแต่อดีต ปัจจุบัน จนถึงอนาคต 
ความจริงในความหมายของบทกวีมุขบาฐจึงมีความหมายถึงความจริงที่จะเป็นสัจนิรันดร์หาได้
เปลี่ยนแปลงอะไรหลังจากที่สรรพสิ่งได้ถือกำเนิดข้ึนจากความยุ่งเหยิงและความไร้ระเบียบแล้ว
นั่นเอง 

ดังนั้นการร้องขอต่อเทพีแห่งศิลปวิทยาทั้งเก้า “ taūta moi espete mo ūsai, 

Olympia dōmat’ echousai, ex archēs, kai eipath’, ho ti prōton genet’ autōn. 
(114-115)”  – เอ่ยบอกกล่าวถึง “ที่มา” ของสรรพสิ่งว่าอะไรถือกำเนิดมาก่อน- ดังที่ปรากฏ
ในท้ายส่วนแรกของ Theogony ก่อนที่จะทำการเอ่ยถึงเรื่องราวของการกำเนิดสรรพสิ่งจาก
ความวุ่นวายจึงเป็นนัยยะสำคัญที่มีความหมาย เพราะการสืบเสาะและอ้างอิงกลับไปยัง 

“จุดเริ่มต้น” (ἀρχή - arche) ของสรรพสิ่งเป็นสิ่งที่กวีสามารถใช้มันเป็นสิ่งเอ่ยอ้างถึงความ



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 153 

 

จริงที่ เกิดข้ึนได้ไม่ เพียงแต่ในอดีตและปัจจุบัน แต่เป็นความจริงที่ เป็นอมตะนิรันดร์ไม่
เปลี่ยนแปลงไปภายใต้คำอธิบายสรรพสิ่งที่ถูกจัดไว้อย่างเป็นระบบระเบียบแล้วนั่นเอง  
 

สรุป 
Theogony ของ Hesiod เป็นบทประพันธ์ร่วมยุคสมัยกับ Homer ที่ให้ภาพของความ

เข้าใจเกี่ยวกับบทกวีปกรณัม (Mythopoeic) ในยุคกรีกโบราณได้อย่างชัดเจนนอกเหนือไปจาก
ความเข้าใจเรื่องการถือกำเนิดของจักรวาลของผู้คนในยุคสมัยกรีกอาเคอิค แม้ว่าการปฏิเสธ
คำอธิบายแบบตำนานและนิทานปรัมปราน้ีจะเป็นหมุดหมายของการสิ้นสุดของยุคกวีมุขบาฐ
และการเป็นย่างก้าวแรกของยุคสมัยที่มนุษย์เริ่มรู้จักคำว่าปรัชญาและปรัชญาธรรมชาติ 
หากแต่ร่องรอยของมันก็ไม่ได้จางหาย ความปรารถนาในการแสวงหาคำตอบเกี่ยวกับธรรมชาติ
และสรรพสิ่ง แนวความคิดเกี่ยวกับความจริงและการใช้คำเปรียบเปรย เคยปรากฏในบทกวี
ปกรณัมอย่างไร ก็ยังคงปรากฏให้เห็นอยู่อย่างต่อเนื่องในรูปแบบที่เปลี่ยนไปตลอดยุคสมัยของ
ความรุ่งเรืองทางปัญญา ในแง่นี้บทกวีปกรณัมจึงไม่ได้เป็นเพียงความล้าหลังที่ดำมืด หากเป็น
ก้าวแรกของการเริ่มแผ้วถางทางปัญญาของโลกตะวันตกให้เดินก้าวต่อไปข้างหน้าอย่างไม่
หยุดยั้งในช่วงระยะเวลาสามพันปีที่ผ่านมาของอารยธรรมของมวลมนุษยชาติ 
 

เอกสารอ้างอิง 
Barry B. Powell. (1995). Classical myth. Englewood cliffs, N.J.: Prentice Hall.  
Euripides. (Online). Electra. Retrieved 11 [November 2023] form 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A199
9.01.0169%3Atext%3DPhaedo%3Asection%3D61b 

Evelyn Underhill. ( 1912)  Mysticism: A Study in Nature and Development of 
Spiritual Consciousness. (4th ed). London: Methuen & Co. Lte 

Frankfort, H., ed. ( 1949) .  Before Philosophy: The Intellectual Adventure of 
Ancient Man. Harmondsworth: Penguin Books.  

Hamilton Steele Savage., ed. ( 1969) . Mythology. New York : New American 
Library 



154 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University Vol.3 No.6 (November-December 2023)                            

Hesiod. (Online). Works and Days. Retrieved 11 [November 2023] form 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A199
9.01.0131%3Acard%3D174 

Homer. (Online). Odyssey. Retrieved 11 [November 2023] form  
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.013

1%3Acard%3D174 
Lombardo.  ( 2 0 1 6 ) .  Hesiod. In Stephen M. Trzaskoma, R. Scott Smith, and 

Stephen Brunet., ed. (2016). Anthology of classical myth: Primary 

Sources in Translation. (2th ed). Indianapolis: Hackett Publishing 

Company. 

M.M. Willcock., ed. ( 1978) .  The Iliad of Homer Books I-XII. Edited with 
Introduction and Commentary. New York: St Martin's Press. 

Naddaf, Gerard. ( 2005) .  The Greek concept of nature. New York: States 
University of New York Press. 

Plato. (Online). Phaedo. Retrieved 11 [November 2023] form 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A199
9.01.0169%3Atext%3DPhaedo%3Asection%3D61b 

Robert Lamberton. (1988). Hesiod. New Haven: Yale University Press 
Rose Cherubin. (2009). Aletheia from Poetry into Philosophy. In William Wians., 

ed. (2009). Logos and Muthos: Philosophical Essays in Greek Literature. 

New York: States University of New York Press. 

S. Marc Cohen, Patricia Curd, C.D.C. Reeve., ed.  (2011). Readings in ancient 
Greek philosophy : from Thales to Aristotle. ( 4th ed) . Indianapolis: 
Hackett Publishing Company. 

Stephen M. Trzaskoma, R. Scott Smith, and Stephen Brunet., ed. ( 2016) . 
Anthology of classical myth: Primary Sources in Translation. ( 2th ed) . 
Indianapolis: Hackett Publishing Company. 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566) | 155 

 

William Wians., ed. (2009) .  Logos and Muthos: Philosophical Essays in Greek 
Literature. New York: States University of New York Press. 

Ἡσίοδος. (1975). Θεογονία. Αθήνα: Καλή (ελαφρά σημειωμένο με στυλό).ī 

 


