
ข้อจำกัดทางการเมืองของพระสงฆ์ในสังคมไทย* 
CONSTRAINTS TO POLITICS OF SANGHA’S IN THAI SOCIETY 

 
เกษฎา ผาทอง 

Ketsada Phathong 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University, Thailand. 

E-mail: miniketsada@gmail.com  
 

บทคัดย่อ   
กาลเวลาผันผ่านสรรพสิ ่งในโลกย่อมเปลี ่ยนแปลงตาม การเข้าแทรกแซงของ

เจ้าหน้าท่ีรัฐซึ่งกระทำโดยต่างศาสนา ถึงแม้ว่าจะเป็น “คนกลุ่มน้อย แต่มากด้วยอำนาจ” เข้า
มากำหนดแผนแนวทางปฏิบัติ ซึ่งจะเห็นได้จากภัยคุกคามทางศาสนานับวันยิ่งรุนแรงและแผ่
ขยายออกไปเรื่อยๆ เช่น เหตุการณ์ความไม่สงบในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ได้กระทำการฆ่า
พระสงฆ์พร้อมทั้งผู ้นับถือศาสนาพุทธอย่างโหดเหี้ยม การยึดวัดสร้างศาสนสถานของต่าง
ศาสนา การสร้างศาสนสถานของต่างศาสนาในพื้นท่ีชุมชนท่ีไม่มีประชาชนในพื้นท่ีนับถือ ตลอด
ถึงเหตุการณ์กำจัดพุทธทางอ้อม เช่น การห้ามทำพิธีปลุกเสกวัตถุมงคล การส่ังให้ขนย้ายวัตถุท่ี
ไม่ใช่พุทธศาสนาออกไปจากวัด เป็นต้น ประการสำคัญประเทศไทยเป็นเมืองแห่งประชาธิปไตย 
สิทธิและเสรีภาพในการเลือกเคารพนับถือส่ิงใดก็ตามอันไม่ขัดต่อขนบธรรมเนียมประเพณีอันดี
งามของไทย ก็คงจะไม่ผิดแต่ประการใด แต่กลับต้องโดนเจ้าหน้าท่ีของรัฐส่ังห้ามหรือให้ขนย้าย
ออกไปจากวัด ตลอดถึงอีกหลายหลากประการ จนทำให้พระสงฆ์หลายรูปออกมาเคลื่อนไหว
ทางการเมืองทั้งยื่นข้อเสนอเรียกร้องให้บรรจุพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติลงใน
รัฐธรรมนูญแต่ไม่สัมฤทธิ์ผล ในอนาคตทำให้อดเป็นห่วงไม่ได้ว่าสถานการณ์บ้านเมืองจะเป็น
อย่างไร แต่ถ้าเราศึกษาในเรื่องของประวัติศาสตร์ประเทศเพื่อนบ้านแล้วนั้น การลุกฮือของ
พระสงฆ์ท้ังประเทศในการเรียกร้องสิทธิอันมีมาต้ังแต่สมัยบรรพบุรุษ อันนี้ก็เป็นเรื่องท่ีน่าห่วง
อยู่พอสมควร 
คำสำคัญ : พระสงฆ์, บทบาทและข้อจำกัด, การเมือง, สังคมไทย 

 
* Received: 9 April 2021; Revised: 12 May 2021; Accepted: 13 June 2021 

บทความวิชาการ 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 61 

 

Abstract 
Nowadays, through time, things change in the world. The interference 

of state officials by different religions. Although it is a "minority group, but with a 
lot of power", it sets out a plan of action. This is evident from the ever-violent 
and widespread religious threats such as unrest in the three southern border 
provinces. The monks killed Buddhist monks and ruthlessly. The confiscation of 
temples of different religious buildings. The construction of religious places in the 
area where there are no people in the area. Throughout the Buddhist eradication, 
such as the ban on sacred ceremony. In order to move non-Buddhist objects 
away from the temple, etc. Thailand is a city of democracy. The right and 
freedom to choose anything that is not contrary to the good traditions of 
Thailand. I would not be wrong. However, it must be banned by government 
officials or removed from the temple. And many more. Many Buddhist monks 
came out in the political movement and submitted proposals to include 
Buddhism as a national religion in the Constitution, but failed. The future is not 
worried about how the situation will be. But if we study about the history of 
neighboring countries. The uprising of monks in the whole country in claiming 
rights since the ancestors. This is a concern that is reasonable. 
Keyword : Sangkha, Constraints and Role, Politic, Thai Society 

 

บทนำ 
 การกำเนิดพุทธะนำมาซึ่งพุทธศาสนาอันเป็นกลจักรวงล้อแห่งธรรมขับเคล่ือนสรรพส่ิง
ในหลากหลายมิติ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาสำคัญในทวีปประเทศเอเชีย ซึ่งมีบทบาทและมี
อิทธิพลอย่างยิ่งต่อการศึกษา สังคม จิตวิทยา เศรษฐกิจ และการเมือง ซึ่งสะท้อนผ่านแง่มุม
มองทางด้านปรัชญา พิธีกรรม ความเชื่อ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีปฏิบัติของพระสงฆ์และ
พุทธศาสนิกชนท่ียึดถือเป็นหลักปฏิบัติ (Schecter, 1967)  และประเทศไทยถือว่าเป็นประเทศ
ท่ีนับถือพระพุทธศาสนาเป็นส่วนมากในอัตราเฉล่ีย 94.6% ของคนไทยท้ังประเทศ (Nationnal 
Research Council, 2012) เมื่อวิเคราะห์อิทธิพลของพระพุทธศาสนาผ่านสังคมสังคมไทยจะ



62 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

พบว่า พระสงฆ์กับชาวบ้านมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันมาเป็นระยะเวลาอันยาวนานกว่า 700 กว่า
ปี บทบาทและความสำคัญของพระสงฆ์ในฐานะปัจเจก และองค์กรสามารถวิเคราะห์ได้จาก
ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับนักปกครอง และประชาชนท่ัวไปต้ังแต่สมัยสุโขทัยเป็นต้นมา 
พระสงฆ์ทำหน้าที่สำคัญในฐานะเป็นที่ปรึกษาของพระมหากษัตริย์ และบางครั้งสามารถ
นำเสนอทางเลือกของการตัดสินใจของกษัตริย์ต่อการบริหารกิจการบ้านเมืองดังจะเห็นได้จาก
พ่อขุนรามคำแหง พระญาลิไท และสมเด็จพระนเรศวรมหาราช หรือกรณีท่ีชาวบ้านบางระจันท่ี
กำลังเผชิญหน้ากับสงคราม พระสงฆ์ได้เข้าไปมีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างพลังให้แก่
นักการเมือง และประชาชน เพื่อให้บ้านเมืองสามารถผ่านวิกฤติการณ์ต่างๆ มาได้ จะเห็นว่า 
ประวัติศาสตร์ของการพัฒนาชาติบ้านเมืองตั้งแต่สมัยสุโขทัยเป็นต้นมานั้น พระสงฆ์ได้เข้ามา
ช่วยเป็น “แกนกลาง” ในการเช่ือมท้ังผู้ปกครอง และประชาชนให้สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติ
ส ุขบนพ ื ้นฐานของการนำเสนอหล ักการทาง พระพ ุทธศาสนา (Phramaha Hansa 
Dhammahaso, 2014)  
 

วิถีความเป็นสงฆ์ในสังคมไทย 
วิถชีีวิตของพระสงฆ์มีความเกี่ยวข้องกับคฤหัสถ์อยู่เสมอ เพราะปัจจัยการดำรงชีพ

ของพระขึ้นอยู่กับชาวบ้าน ดังพระบาลีท่ีว่า “ปรปฏิพทฺธา เม ชีวิกา” แปลว่า การเล้ียงชีพของ
เรา (พระ) เนื่องด้วยผู้อื่น ด้วยชีวิตท่ียังต้องเกี่ยวข้องกับผู้อื่นท่ีเป็นชาวบ้านหรือคฤหัสถ์นี้เอง จึง
เป็นความจริงที่ต้องยอมรับว่า พระสงฆ์ไม่ได้หนีไปจากสังคมแต่ประการใด ดังนั้น บทบาท
หน้าที่ที่สำคัญ คือ การตอบแทนแก่ชาวบ้าน ซึ่งการตอบแทนแก่ชาวบ้านนั้น พระสงฆ์จะทำ
ตอบแทนอย่างไร แค่ไหน จึงจะเหมาะสม พอดีและพองาม ในส่วนของคฤหัสถ์หรือชาวบ้านท่ี
เกี่ยวข้องกับ “การเมือง” หรือเรื่องท่ีเกี่ยวข้องกับการทำให้บ้านเมืองสงบสุขนั้น พระสงฆ์ได้วาง
ตนดำรงสถานะอย่างไรต่อเรื่องดังกล่าว เพราะความหมายหนึ่งที่พระสงฆ์ให้ความสำคัญ คือ 
การเมือง หมายถึง การจัดการทำให้คนที่อยู่ร่วมกันเป็นจำนวนมาก เป็นไปอย่างสันติสุข สงบ
สุข (Buddasabhikkhu, 2011) เมื่อเป็นเช่นนี้ พระสงฆ์ย่อมมีหน้าที่โดยตรงเช่นกันที่จะสอน
ธรรม แสดงธรรม หรือเผยแผ่ธรรมเพื่อให้ได้มาซึ่งประโยชน์สุข สันติสุขแก่ชาวเมือง 

ความเกี่ยวเนื่องพระสงฆ์กับสถาบันกษัตริย์ 
พุทธศาสนาในประเทศไทย เราสามารถจะพบได้ว่าการเมืองกับพระสงฆ์ไทยมีนั้น

ต่างมีความสัมพันธ์กันเกี ่ยวข้องมาตั้งแต่สมัยสุโขทัยเพราะสถาบันการปกครองของไทย



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 63 

 

โดยเฉพาะสถาบันพระมหากษัตริย์ทรงให้การสนับสนุนกิจการคณะสงฆ์มาโดยตลอด ไม่
เพียงแต่เท่านั้น พระมหากษัตริย์หลายพระองค์ยังได้ทรงยึดถือเอาพุทธธรรมมาเป็นหลักในการ
ปกครองอีกด้วยซึ่งเราจะเห็นได้จากในสมัยสุโขทัย เมื่อพ่อขุนรามคำแหงเสด็จขึ้นครองราชย์ ได้
มีการวางรากฐานพุทธธรรมให้เป็นรากฐานท่ีมั่นคง ทรงอาราธนาพระมหาเถระสังฆราช ซึ่งเป็น
พระเถระชาวลังกาท่ีมาเผยแผ่อยู่ท่ีนครศรีธรรมราช มาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในกรุงสุโขทัย มี
การส่งเสริมการเรียนพระไตรปิฎก เมื่อพระยาลิไทขึ้นครองราชย์ ก็ได้มีการพัฒนาพุทธธรรม
ตามบริบทของสังคมไทยให้เป็นแบบ “สามประสาน” คือ 1) การสร้างระบบความรู้ ที ่เน้น
เรื่องราวของการดำเนินชีวิตตามหลักกฎแห่งกรรมและไตรภูมิ เพื่อให้บุคคลมีแรงกระต้นในการ
พัฒนาตนเองให้ดีขึ ้นจนพ้นทุกข์ในวัฏสงสาร มุ่ งเน้นให้คนเคารพในพระรัตนตรัย เห็น
ความสำคัญของพระรัตนตรัยที่มีต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต 2) ระบบค่านิยมพฤติกรรมบุญท่ี
เน้นการมีสัมมาทิฎฐิ ทานศีล ความกตัญญูการเช่ือฟังผู้ใหญ่ การมุ่งให้เห็นความสำคัญของการ
ทำนุบำรุงกิจการของพระพุทธศาสนา 3) ระบบคติความเช่ือและวิถีปฏิบัติของประชาชนท่ัวไป
ในเรื่องนรกสวรรค์และการทำดีทำช่ัว (Na Bangchang, 1992) 

 
การเมืองภายใต้ระบอบประชาธิปไตย 
 การเมือง (Politics) เป็นเรื่องของการต่อสู้เพื่อการมีอำนาจ (Power) อำนาจหน้าท่ี 
(Authority) หรือความขัดแย้ง (Conflict) (Easton, 1960) ซึ่งเกิดขึ้นในกระบวนการทางสังคม
ในรูปของกิจกรรมท่ีมีท้ังการแข่งขันและการร่วมมือ และการใช้อำนาจเพื่อแสวงหาผลประโยชน์
ในระดับบุคคล กลุ่มคนต่อกลุ่มคน และสังคมต่อสังคม (Wolin ; Sheldon, 1960) อย่างไรก็
ตามในสภาพของความเป็นจริงการเมืองกลับกลายเป็นเรื่องของอิทธิพลและผู้ทรงอิทธิพลหรือผู้
ท่ีสามารถได้รับหรือกอบโกยส่ิงท่ีมีคุณค่าต่างๆ ในสังคม  อันได้แก่ อำนาจ ความเคารพนับถือ 
ความนิยมชมชอบความยุติธรรม ความอยู่ดีกินดี ความมั่นคง ชำนาญ และความรอบรู้ได้มาก
ที่สุด (Lasswell, 1970) ชีวิตกับการเมืองเกี่ยวข้องกันเพราะการเมืองเข้ามามีอิทธิพลต่อชีวิต
ของมนุษย์ทุกคน กล่าวคือผลการบริหารของรัฐนำไปสู่การพัฒนาบ้านเมืองเพื่อความอยู่ดี กินดี 
มีสุขของประชาชน ชีวิตกับการเมืองจึงมีปฏิสัมพันธ์กัน (Kenaphoom, 2017) ซึ่ง อริสโตเติล 
(Aristotle) กล่าวว่า รูปแบบการปกครองใดก็ตามที ่ส่งเสริมให้ผู ้ปกครองใช้อำนาจเพื่ อ
ประโยชน์สุขของส่วนรวมถือเป็นรูปแบบที่ดี ในขณะเดียวกันรูปแบบการปกครองที่ส่งเสริมให้
ผู้ปกครองใช้อำนาจเพื่อผลประโยชน์ส่วนตนและพรรคพวกนั้นเป็นรูปแบบที่ไม่ดี ฉะนั้นเพื่อ



64 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

ป้องกันมิให้ผู้มีอำนาจทางการปกครองใช้อำนาจเพื่อประโยชน์ของตนและพวกพ้อง นักปรัชญา
การเมืองจึงเห็นว่า ประชาชนจึงเป็นผู้มีสิทธิ ์ที ่จะเป็นผู้กำหนดตัวผู้ปกครอง รูปแบบการ
ปกครองนี้ เรียกว่า “ระบอบประชาธิปไตย” (Copelend ; Lawrence, 1985) อย่างไรก็ดี
ประชาธิปไตยอาจมองได้ 3 มิติด้วยกัน ได้แก่ มิติอุดมการณ์ทางการเมือง มิติรูปแบบการ
ปกครอง และมิติวิถีชีวิตของประชาชน ทั้งสามอย่างอาศัยหลักการแห่งประชาธิปไตย เช่น 
(Mayo, 1976; Neumann, 1995 ; and Ranny, 1972) การยึดถือเหตุผล การเน้นความสำคัญ
ของปัจเจกชน การถือรัฐเป็นเครื่องมือของประชาชน การอาศัยความสมัครใจเป็นใหญ่ การ
ยึดถือกฎเหนือกฎ การเน้นความสำคัญของวิธีการ การถือความเห็นพ้องต้องกันเป็นหลักใน
มนุษยสัมพันธ์ การถือเสรีภาพ หรือความเท่าเทียมกัน ขั ้นมูลฐานของมนุษย์ ซึ ่งออกมาใน
ลักษณะของรูปธรรม ดังนั้น การควบคุมผู้วางนโยบายโดยประชาชนความเสมอภาคทาง
การเมือง เสรีภาพทางการเมืองหรือประสิทธิผลในการควบคุมโดยประชาชน ยึดเสียงส่วนมาก 
อำนาจอธิปไตย (อำนาจสูงสุด) มาจากพลเมือง การเลือกผู้นำเป็นไปโดยเสรี ผู ้นำมีความ
รับผิดชอบการสนับสนุนระบบพรรคการเมืองหลายพรรค การไม่กีดกันการมีส่วนร่วมทางการ
บริหารการปกครองการส่งเสริมครรลองทัศนคติแบบประชาธิปไตย เน้นความเช่ือมั่นในความดี
ของมนุษย์ การรับฟังความคิดเห็น เป็นต้น 
 

ข้อจำกัดวิถีสงฆ์ภายใต้รัฐธรรมนูญ 
การประกาศใช้รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 บทบาททาง

การเมืองของพระสงฆ์ก็ถูกจำกัดลง ด้วยกฎหมายท่ีนักการเมืองร่างขึ้นมา ซึ่ง Phuntharikviwat 
; Thawiwat (2017) ได้ วิเคราะห์ว่า ในยุคการเมืองการปกครองของไทยที ่ใช ้กฎหมาย
รัฐธรรมนูญฉบับ พ.ศ. 2540 พระสงฆ์ได้ถูกลิดรอนสิทธิทางการเมืองหลายด้านด้วยกัน เช่น 
สิทธิในการเลือกตั้ง สิทธิในการถือบัตรประจำตัวประชาชน และสิทธิในการได้รับหนังสือ
เดินทางตามข้ันตอนปกติ รวมทั้งเรื่องราวของภิกษุณี สามเณรี และแม่ชีกับสิทธิทางกฎหมายท่ี
เกี่ยวข้อง โดยการตีความทั้งในเชิงกฎหมาย (ตามบทบัญญัติของรัฐธรรมนูญ (ฉบับประชาชน) 
พ.ศ.2540) และพระธรรมวินัยเป็นที่ตั้งโดยได้ชี้ให้เห็นถึงความลักลั่นของการตีความสิทธิและ
หน้าที่แห่งคณะสงฆ์ไทยที่ขัดแย้งกันเอง ระหว่างหน่วย งานรับผิดชอบต่างๆ เช่น กระทรวง
มหาดไทย,กระทรวงกลาโหม, กระทรวงคมนาคม, และกระทรวงสาธารณสุข แม้พระสงฆ์ใน
ปัจจุบันจะถูกจำกัดสิทธิและบทบาททางการเมืองด้วยข้อกฎหมายและการเมืองแต่ทาง
จริยธรรมแห่งพุทธศาสนา พระสงฆ์ก็ยังได้ใช้ธรรมในการท่ีจะออกช่วยเหลือประเทศชาติ โดยใช้



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 65 

 

ความรู้ ใช้คุณธรรมจริยธรรมและจิตสำนึกของการเป็นพระในร่มเงาของพระพุทธศาสนาออก
ช่วยเหลือประชาชนในด้านต่างๆ ทั้งนี้เป็นเพราะวัฒนธรรมของสังคมไทยที่บ่มเพาะกันมาว่า 
พระสงฆ์คือ ท่ีพึ่งทางจิตใจของประชาชน ช้ีแนะแนวทางสายกลางเพื่อให้พ้นจากความทุกข์ ซึ่ง
ในปัจจุบันรัฐบาลได้กำหนดนโยบายโดยการนำมิติทางศาสนาร่วมแก้ไขปัญหาวิกฤติสังคมด้วย
การส่งเสริมนำพลัง “บ ว ร” บ้าน วัด  โรงเรียน ร่วมสร้างสังคมคุณธรรม (Department of 
Religious Affairs, 2017) ซึ่ง “วัด” จะเป็นหน่วยกลางในการเช่ือมต่อระหว่างบ้านกับโรงเรียน
อันเป็นสถาบันหลักของชาติ  เมื ่อเป็นเช่นนี้บทบาททางพระพุทธศาสนาจะมีมาก  แต่เมื่อ
วิเคราะห์ถึงอิทธิพลของพระพุทธศาสนาผ่านสังคมไทยแล้วจะพบว่าที่ผ่านมา ผู้มีบทบาทอัน
เป็นตัวแทนในการเผยแผ่ศาสนธรรมก็คือ “พระสงฆ์”  เพราะมีความสัมพันธ์ที่ดีกับชาวบ้านมา
เป็นระยะเวลาอันยาวนานกว่า 700 กว่าปี (Schecter, 1967) ความสัมพันธ์ของพระสงฆ์
ดังกล่าวเรียกได้ว่าเป็นบทบาทหน้าที่หลักต้องปฏิบัติตามในการบริหารกิจการคณะสงฆ์ทั้ง 6  
ด้าน โดยเฉพาะด้าน 3  ซึ่งเป็นภารกิจด้านการดําเนินการประกาศพระพุทธศาสนาให้ประชาชน
ได้รับทราบในทุกๆ วิธีท่ีไม่ขัดต่อพระธรรมวินัย โดยมุ่งเน้นให้ประชาชนได้มีความรู้ความเข้าใจ 
ในหลักธรรมแล้วน้อมนําไปปฏิบัติในชีวิตประจําวัน เช่น การเทศนา การปาฐกถาในโอกาสและ
สถานที่ต่าง ๆ ทั้งในวัด และนอกวัด การบรรยายธรรมทั้งทางวิทยุและโทรทัศน์ การเผยแผ่
ธรรมด้วยสื่อต่าง ๆ เช่น หนังสือ หนังสือพิมพ์หรือวีดีทัศน์ภารกิจด้านนี้ครอบคลุมถึงการที่วัด
หรือพระภิกษุจัดกิจกรรมต่างๆ ขึ้นในวัด โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อการเผยแผ่ธรรมหรือต้องการให้
ประชาชนเข้าวัดปฏิบัติธรรม หรือมุ่งเน้นสืบสานวัฒนธรรมไทยที่ได้รับอิทธิพลมาจากหลัก
พระพุทธศาสนา เช่น การจัดงานเทศน์มหาชาติการจัดงานในวันสําคัญทางพระพุทธศาสนาการ
จัดงานในวันที่กําหนดเป็นวันสําคัญของไทย (วันขึ้นปีใหม่ วันสงกรานต์ เป็นต้น) การจัด
โครงการบรรพชาสามเณรภาคฤดูร้อน การจัดโครงการ บวชเนกขัมมจาริณี (ชีพราหมณ์) การ
จัดอุปสมบทหมู่หรือจัดให้มีการปฏิบัติธรรมเฉลิมพระเกียรติเนื่องในวันเฉลิมพระชนมพรรษา
ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว และสมเด็จพระนางเจ้าฯ พระบรมราชินีนาถ การจัดพิธี
แสดงตนเป็นพุทธมามกะ การจัดให้มีการแสดงธรรมในวันธัมมสวนะ (วันพระ) การจัดส่ง
พระภิกษุไปสอนศีลธรรมแก่นักเรียนตามโรงเรียนต่าง ๆ นอกจากนี้ยังมีการเผยแผ่ธรรมท่ีคณะ
สงฆ์ร่วมกับสํานักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติจัดให้ดําเนินการในรูปแบบ “หน่วยอบรม
ประชาชนประจําตําบล (อ.ป.ต.)” “การอบรมจริยธรรมนักเรียน ข้าราชการ และประชาชน” 
“การอบรมครูจริยศึกษา” “การส่งเสริมหน่วยเผยแพร่ศีลธรรม” “การส่งเสริมหน่วยสงเคราะห์
พุทธมามกะผู้เยาว์” เช่น โครงการอุทยานการศึกษาในวัด โครงการสวนสมุนไพรในวัด โครงการ



66 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

ลานวัด ลานใจ ลานกีฬาโครงการวัดพัฒนาตัวอย่าง เป็นต้น (National Office of Buddhism, 
2011)  
 

ข้อห้ามสงฆ์ยุ่งเกี่ยวการเมือง 
 ปัจจุบันการบริหารกิจการของคณะสงฆ์ถือว่าเป็นปัจจัยที่สำคัญเพราะถ้ามีระบบการ
บริหารท่ีดี พระพุทธศาสนาก็มีความเจริญมั่นคง การบริหารกิจการของคณะสงฆ์ท่ีดีนั้นจะต้อง
มีรูปแบบและวิธีการจัดการหรือมีแนวคิด ซึ่งขึ้นอยู่กับการแบ่งงานมอบอำนาจกระจายงานให้ผู้
อยู่ฝ่ายบริหารระดับต่าง ๆ รับผิดชอบ ตามความรู้ความสามารถของตน และพัฒนาการในด้าน
ต่าง ๆ (Mayong, 2015) ทีนี ้ ประเด็นสำคัญมีอยู่ว่า บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ดังกล่าว
ส่วนมากจะเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับการสร้างคุณประโยชน์ให้สังคมประเทศชาติ “จะเข้าไปมี
ส่วนเก่ียวข้องทางการเมืองได้อย่างไร” และก็มีคำถามต่อไปอีกว่า “เม่ือเข้าไปยุ่งเก่ียวแล้วจะ
ได้ประโยชน์อะไร” เพราะทั้งๆ ที่กฎหมายบ้านเมืองก็กำหนดไว้ชัดเจนว่า พระสงฆ์เป็นบุคคล
ธรรมดา เพียงแต่มีกรอบวิถีทางดำเนินชีวิตท่ีแตกต่างจากพลเมืองท่ัวไป  ถึงแม้เป็นบุคคลท่ีต้อง
ดำรงชีวิตอยู่ด้วยปัจจัยสี่แต่ด้วยความศรัทธาต่อคุณธรรมอันยิ่งในศาสนา จึงต้องยอมละ
ความสุขแบบชาวโลกมาแสวงหาธรรมที่เหนือโลกและท้ายที่สุดก็ย้อนกลับมาให้คุณประโยชน์
ต่อสังคมไทยอยู่ดังเดิม ฉะนั้นบทบาทของพระสงฆ์ไทยที่มีต่อสังคมประเทศชาตินั ้นเป็นท่ี
ประจักษ์ให้เห็นมาทุกยุคสมัยว่าท่านมีคุณูปการมากจนเกินที่จะพรรณนาได้  ตั้งแต่การรักษา
ความเป็นชาติไทยเคียงคู่มาพร้อมกับสถาบันพระมหากษัตริย์ การสืบทอดวัฒนธรรมอันดีงาม 
ส่งเสริมให้สังคมมีความร่มเย็น เป็นต้น แต่เมื่อพิจารณาในอีกมุมหนึ่งพระสงฆ์เกือบจะถูกลืม
จากสังคมไทย  หากจะกล่าวไปแล้วในรัฐธรรมนูญมิได้มีบทบัญญัติใดที่จะส่งเสริม หรือรับรอง
สถานะสงฆ์ให้มีความพิเศษแตกต่างจากพลเมืองทั่วไป ทั้งๆ ที่อยู ่ในสถาบันศาสนาอันเป็น
สถาบันหลักของประเทศ ในทางกลับกันต้องถูกจำกัดสิทธิหลายประการในทางกฎหมาย เช่น 
สงฆ์ไม่ได้รับสิทธิเข้าร่วมพิจารณาออกกฎหมาย ไม่ได้รับสิทธิในการใช้สิทธิเลือกต้ัง โดยจะเห็น
จากบทบัญญัติของรัฐธรรมนูญ พ.ศ.2550 มาตรา 106 (2) บัญญัติว่า “บุคคลผู้มีลักษณะ
ต่อไปนี้ในวันเลือกตั้ง เป็นบุคคลต้องห้ามมิให้ใช้สิทธิเลือกตั้ง คือ เป็นภิกษุ สามเณร นักพรต 
หรือนักบวช” 

 

 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 67 

 

สถานภาพสงฆ์กับวิถีปฏิบัติ 
 บทบัญญัติกฎหมายพระภิกษุสงฆ์นั้นมี 2 ฐานะคือ ฐานะพลเมืองของรัฐต้องอยู่ภายใต้
บังคับกฎหมายของรัฐเช่นเดียวกับพลเมืองท่ัวไป นอกจากพระภิกษุจะถูกจำกัดสิทธิในบางส่วน
แล้ว สิทธิในบางส่วนยังไม่เกินไปกว่าพลเมืองท่ัวไป ดังบทบัญญัติรัฐธรรมนูญในหมวด 3 ว่าด้วย
สิทธิและเสรีภาพของชนชาวไทย มาตรา 38 พระภิกษุสงฆ์ก็อยู ่ภายใต้ความคุ้มครองของ
รัฐธรรมนูญเสมอกับพลเมืองท่ัวไปท่ีนับถือในทุกศาสนา ซึ่งบัญญัติว่า “บุคคลย่อมมีเสรีภาพใน
การปฏิบัติตามศาสนาบัญญัติหรือปฏิบัติพิธีกรรมตามความเชื่อถือของตน เมื่อไม่เป็น
ปฏิปักษ์ต่อหน้าที่ของพลเมืองและไม่เป็นการขัดต่อความสงบเรียบร้อยหรือศีลธรรมอันดี
ของประชาชนในการใช้สิทธิเสรีภาพดังกล่าวตามวรรคหนึ่ง บุคคลย่อมได้รับความคุ้มครอง
มิให้รัฐกระทำการใด ๆ อันเป็นการรอนสิทธิหรือเสียประโยชน์อันควรมีควรได้เพราะเหตทุี่
ถือศาสนา นิกายของศาสนา ลัทธินิยมในทางศาสนา หรือปฏิบัติตามศาสนาบัญญัติหรือ
ปฏิบัติพิธีกรรมตามความเชื่อถือแตกต่างจากบุคคลอื่น” ส่วนฐานะท่ีสองต้องอยู่ภายใต้กรอบ
พระธรรมวินัยสงฆ์และต้องไม่ขัดต่อกฎหมายคณะสงฆ์ซึ่งฝ่ายบ้านเมืองได้บัญญัติเพื่อให้การ
ปกครองคณะสงฆ์เป็นไปด้วยความเรียบร้อยป้องกันบุคคลผู้มีเจตนาไม่สุจริตอาศัยร่มเงา
พระพุทธศาสนาหาประโยชน์ใส่ตน อันเป็นต้นเหตุให้เกิดความเส่ือมศรัทธาของชุมชนและเป็น
การส่งเสริมสถาบันสงฆ์อันเป็นสถานะที่สําคัญต่อการดำรงอยู่ของศาสนา เนื่องจากพระภกิษุ
เป็นตัวแทนของศาสนาในฐานะองค์พระสังฆรัตนะซึ่งเป็นท่ีเคารพบูชา จึงมีความพิเศษแตกต่าง
จากพลเมืองท่ัวไป (Kitiyadisai, 2013) 

รัฐธรรมนูญภายใต้รัฐบาล คสช. กับข้อจำกัดเชิงพุทธ 
รัฐประหารในประเทศไทย เมื่อวันท่ี 22 พฤษภาคม 2557 เป็นการเปล่ียนแปลงครั้ง

ยิ่งใหญ่ของประเทศ โดยเฉพาะประเด็นทางด้านกฎหมายท่ีกำหนด "มาตรา 44" กับ "กฎอัยการ
ศึก" จากภาพรวมค่อนข้างเหมือนกันแต่จะแตกต่างในทางรายละเอียด ตรงที่ กฎอัยการศึก มี
บทบัญญัติที่ชัดเจน แต่มาตรา 44 ขอบเขตอำนาจนั้นกว้างกว่า ในเรื่องของอำนาจ กฎอัยการ
ศึก ให้อำนาจแก่ทหาร แต่ มาตรา 44 มีอำนาจทั้งนิติบัญญัติ บริหาร ตุลาการ  การฝ่าฝืน
ประกาศหรือคำส่ังของ คสช. ถือเป็นความผิด 

ท้ังนี้ มาตรา 44 ได้มอบอำนาจให้กับข้าราชการทหาร ในการปราบปรามการกระทำ
ผิดท่ีระบุไว้ข้างต้น ด้วยวิธีการดังต่อไปนี้ 



68 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

1) เรียกให้มารายงานตัว ส่งมอบเอกสาร หรือหลักฐาน ที่เกี ่ยวกับการกระทำผิด
ข้างต้น ในกรณีที่การสอบสวนยังไม่เสร็จสิ ้น มาตรา 44 กำหนดให้เจ้าหน้าที่มีอำนาจกักตัว
บุคคลดังกล่าวไว้ได้ไม่เกิน 7 วัน ในท่ีท่ีไม่ใช่สถานีตำรวจ ท่ีคุมขัง หรือเรือนจำ 

ทั้งนี้ การขึ้นศาลทหาร จำกัดไว้เพียงบุคคลที่กระทำผิดต่อความมั่นคงของประเทศ
เท่านั้น  

2) จับกุมได้ทันทีเมื่อทำความผิดข้างต้นแบบซึ่งหน้า และนำส่งเจ้าพนักงานสืบสวนให้
ดำเนินการต่อไป 

3) มีอำนาจตามกฎหมายในการเข้าไปร่วมสืบสวน โดยให้ถือว่าเจ้าหน้าที่ทหารเป็น
พนักงานสอบสวนอย่างถูกต้องตามกฎหมาย 

4) ตรวจค้นตัวบุคคล ที่อยู่อาศัย หรือยานพาหนะของบุคคลใดก็ตามที่ต้องสงสัยว่า
เป็นผู้กระทำความผิดท่ีได้ระบุไว้ข้างต้น โดยไม่ต้องขอหมายค้นจากศาล 

5) เจ้าหน้าท่ีทหารมีอำนาจยึดหรืออายัดทรัพย์ท่ีพบจากข้อ 4) 
6) เจ้าหน้าที่ทหารมีอำนาจทุกประการ หาก คสช. มอบหมายให้ทำ หรือก็คือมี

อำนาจหน้าท่ีแบบครอบจักรวาลนั่นเอง 
มาตรา 44 ยังระบุว่า คสช. มีอำนาจออกคำสั่งห้ามสื่อนำเสนอข่าวอะไรก็ตามที่ขัด

ต่อความสงบเรียบร้อย ภายใต้อำนาจนี้ สื ่อที่ออกมาวิพากษ์วิจารณ์การทำงานของรัฐบาล 
อาจจะมีความผิดตามกฎหมายได้ หาก คสช. เห็นว่าส่งผลกระทบต่อความสงบเรียบร้อยของ
ชาติ (Sanook, 2015) 

นอกจากนี้ การไม่ปฏิบัติตามคำสั่งหรือขัดขวางการทำงานของเจ้าหน้าที่ทหาร ถือ
เป็นความผิดตามมาตรา 44 มีโทษจำคุก และปรับ หรือท้ังจำท้ังปรับ 

แต่บริบทวิถีด้ังเดิมของสังคมไทยท่ีเคยปลูกฝังพระพุทธศาสนามาอย่างยาวนาน จาก
กรณีพระสงฆ์ช ุมน ุมที ่พ ุทธมณฑล จ.นครปฐม และมีข ้อเรี ยกร ้องหนึ ่ง  คือ “บรรจุ
พระพุทธศาสนา” เป็นศาสนาประจำชาติในรัฐธรรมนูญ   

ในเรื่องพุทธศาสนา ตามร่างรัฐธรรมนูญฉบับมีชัย ฤชุพันธุ์ ได้มีการบัญญัติ ไว้ใน 
มาตรา 63 วรรคแรก ว่า รัฐพึงอุปถัมภ์และคุ้มครองพระพุทธศาสนาและศาสนาอื่น  

ส่วนในวรรคสอง บัญญัติว ่า ในการคุ ้มครองพระพุทธศาสนาอันเป็นศาสนาท่ี
ประชาชนชาวไทยส่วนใหญ่นับถือมาช้านาน รัฐต้องมีมาตรการและกลไกในการป้องกันมิให้มี
การบ่อนทำลายพระพุทธศาสนา ไม่ว่าในรูปแบบใด และพึงส่งเสริมให้พุทธศาสนิกชน มีส่วน
ร่วมในการดำเนินการมาตรการหรือกลไกดังกล่าว    



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 69 

 

จริงอยู่แม้ว่าร่างรัฐธรรมนูญ จะไม่ได้บัญญัติถึงขนาดที่ให้ศาสนาพุทธ เป็นศาสนา
ประจำชาติ   

แต่ก็จะเห็นได้ว่าร่างรัฐธรรมนูญฉบับมีชัย ได้บัญญัติ ให้รัฐต้องอุปถัมภ์และคุ้มครอง
พระพุทธศาสนา และที่สำคัญ ในวรรคสอง ได้ระบุ ให้รัฐต้องมีมาตรการและกลไกในการ
ป้องกันมิให้มีการบ่อนทำลายพระพุทธศาสนา ไว้ด้วย   

ซึ่งนับว่า มีดีกรีและความเข้มข้นในการอุปถัมภ์และคุ้มครองพระพุทธศาสนามากกว่า 
รัฐธรรมนูญ ปี 2540 และปี 2550 ที่บัญญัติ เพียงว่า รัฐตองใหความอุปถัมภและคุมครอง
พระพุทธศาสนาและศาสนาอื่น เท่านั้น   

สำหรับเหตุผลที่คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ ไม่ได้บัญญัติ  ให้ศาสนาพุทธเป็น
ศาสนาประจำชาติมีเหตุผล 3 ประการ คือ 1.ร่างรัฐธรรมนูญมีมาตรการและกลไกในการ
ปกป้อง คุ้มครอง พระพุทธศาสนาอยู่แล้ว  2. การกำหนดให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติ 
อาจกระทบความรู้สึกของประชาชนในเรื่องสิทธิและเสรีภาพในการนับถือศาสนาซึ่งเป็นสิ่งท่ี
ละเอียดอ่อนและเป็นเรื่องอันตราย 3. ประเทศอื่นท่ีพลเมืองส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธ ก็ไม่ได้
มีการบัญญัติให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติ    

ที่ผ่านมา ผู้ที่เห็นด้วยให้บัญญัติ “ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติ ” ให้เหตุผล 
ว่า 1.ศาสนาพุทธเป็นศาสนาของคนส่วนใหญ่ในประเทศ 2.ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติ
ไทยมาช้านาน 3.พระพุทธศาสนาเป็นเอกลักษณ์ของชาติ   

ส่วนผู้ท่ีไม่เห็นด้วย ให้เหตุผลว่า 1.เป็นการเลือกปฏิบัติ 2.ทำให้เกิดความแตกแยก  
ว่าไปแล้ว การเรียกร้องให้ศาสนาพุทธ เป็นศาสนาประจำชาติ มีมานานแล้ว  
- ในปี 2517 มีการเรียกร้องให้บัญญัติ “พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติ” ใน

รัฐธรรมนูญ 
- เช่นเดียวกับปี 2540 ท่ีมีการยกร่างรัฐธรรมนูญ   
- ส่วนในปี 2550  ถือเป็นครั้งแรกในประวัติศาสตร์พุทธศาสนาในประเทศไทย ท่ีเกิด

ม็อบพระหน้ารัฐสภา ฮือกดดัน ให้ ส.ส.ร. แปรญัตติเพิ่มข้อความ “พระพุทธศาสนาเป็นศาสนา
ประจำชาติ” ไว้ในร่างรัฐธรรมนูญ แต่ทุกครั้ง ไม่เคยสำเร็จ  

และที่จริงแล้ว ประเทศไทยมีพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติโดยพฤตินัยอยู่แล้ว 
เห็นได้จาก การใช้ปี พ.ศ.อย่างเป็นทางการในการนับศักราชของประเทศ อีกท้ังมีวันหยุดประจำ
ชาติเพื ่อเฉลิมฉลองเทศกาลสำคัญในพุทธศาสนา โดยที ่ร ัฐบาลไทยไม่เคยกำหนดให ้มี
วันหยุดราชการของศาสนาอื่นใดเลย  



70 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

จึงไม่มีความจำเป็นที่จะต้องบัญญัติให้ “ศาสนาพุทธ” เป็นศาสนาประจำชาติอีก 
(Business Bangkok, 2017) 

 
บทสรุป 

เรื่องราวที่เกี่ยวข้องระหว่างพุทธศาสนากับการเมืองโดยเฉพาะประเด็นด้านพระสงฆ์ 
จากอดีตจนถึงปัจจุบันกับความดีท่ีเคยสร้างความงามท่ีเคยทำควบคู่กับการพัฒนาสังคมไทยมา
ตั้งแต่สมัยสุโขทัย ทั้งด้าน บทบาทในการเป็นที่ปรึกษา บทบาทในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท 
บทบาทในการเป็นทูตสันติภาพ บทบาทในการเชื่อมสมานความขัดแย้ง บทบาทในการชี้แนะ
และชี้นำ บทบาทในการช่วยเหลือกิจการบ้านเมือง บทบาทในการตอบสนองนโยบายแห่งรัฐ 
บทบาทในการด้ือแพ่งต่ออำนาจรัฐ บทบาทในการประท้วงผู้ปกครอง บทบาทในการสนับสนุน
พรรคการเมือง บทบาทในการลงสมัครรับการเลือกตั้ง บทบาทในการเป็นนักการเมือง แต่มิติ
ใหม่ทางสังคมการพัฒนาภายใต้ยุคโลกาภิวัตน์ (Globalization) การเปิดเสรีในการนับถือ
ศาสนาที ่หลากหลาย การเร ียกร ้องของพระสงฆ์ส ู ่ข ้อกำหนดวิถ ีปฏิบ ัต ิตามประเพณี 
เปล่ียนแปลงไปตามกาลสมัย ด้วยการเข้าแทรกแซงของต่างศาสนาโดยเจ้าหน้าท่ีรัฐ ถึงแม้ว่าจะ
เป็น “คนกลุ่มน้อย แต่มากด้วยอำนาจ” ในการกำหนดแผนแนวทางปฏิบัติ ซึ่งจะเห็นได้จากภัย
คุกคามทางศาสนา อันเกิดจากเหตุการณ์ความไม่สงบในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ได้กระทำ
การฆ่าพระสงฆ์พร้อมท้ังผู้นับถือศาสนาพุทธอย่างโหดเห้ียมไร้มนุษยธรรม การยึดวัดสร้างศาสน
สถานของต่างศาสนา การจับอดีตพระมหาอภิชาติ ปุณฺณจนฺโท ลาสิกขา เนื่องจากเจ้าหน้าท่ีรัฐ
ให้ความเห็นว่าเป็นภัยต่อความมั่นคง การสร้างศาสนสถานของต่างศาสนาในพื้นท่ีชุมชนท่ีไม่มี
ประชาชนในพื้นท่ีนับถือซึ่งชาวบ้านในชุมชนออกมาต่อต้านก็ไม่สัมฤทธิ์ผล ตลอดจนเหตุการณ์
จำกัดเชิงพุทธทางอ้อมในศาสนสถาน เช่น การห้ามทำพิธีปลุกเสกวัตถุมงคล การสั่งให้ขนย้าย
วัตถุที ่ไม่ใช่พุทธศาสนาออกไปจากวัด เป็นต้น แต่ทั ้งที ่ความเกี่ยวพันพุทธศาสนากับรูป
สัญลักษณ์ความเช่ือมาท่ีมีแหล่งกำเนินมาจากสถานท่ีเดียวกัน ประการสำคัญประเทศไทยเป็น
เมืองแห่งประชาธิปไตย สิทธิและเสรีภาพในการเลือกเคารพนับถือสิ่งใดก็ตามอันไม่ขัดต่อ
ขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงามของไทย เป็นท่ีพึ่งทางใจให้มีแรงบันดาลใจในการดำเนินชีวิต 
ก็คงจะไม่ผิดแต่ประการใด แต่กลับต้องโดนเจ้าหน้าที่ของรัฐสั่งให้ขนย้ายออกไปจากวัด อีก
หลายหลากประการกับข้อจำกัดเชิงพุทธ จนทำให้พระสงฆ์หลายรูปออกมาเคล่ือนไหวทางการ
เมืองทั้งยื่นข้อเสนอเรียกร้องให้บรรจุพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติลงในรัฐธรรมนูญ 
แต่ทุกอย่างล้วนไม่สัมฤทธิ์ผล ในอนาคตบ้านเมืองจะเป็นอย่างไรนั้นเราไม่อาจคาดการณ์ได้ แต่



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 71 

 

ถ้าในเรื่องของประวัติศาสตร์ประเทศเพื่อนบ้านแล้วนั้น การลุกฮือของพระสงฆ์ท้ังประเทศเพื่อ
ปกป้องสิทธิของตน ก็เป็นส่ิงท่ีน่าห่วงอยู่พอสมควร 

เอกสารอ้างอิง 
Buddasabhikkhu. (2011). This world is crazy. n.d.  
Business Bangkok. (2517). Buddhism in the Constitution. Retrieved October 3, 

2017, from http://www.bangkokbiznews.com/news/detail/687344 
Copelend, L. and Lawrence, L. (Eds.). (1985). The World’s Great Speeches. (2nd 

ed..) New York: Dover. 
Department of Religious Affairs. (2017). Community-Led Moral Practices and "B V 

R". Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
David Easton. (1960). The Political System. New York : Alfred A. Knoff. 
Harold D. Lasswell and Abraham Kaplan. (1970). Power and Society. New Haven 
: 
           Yale University Press. 
Jerrold Schecter. (1967). The new face of Buddha: Buddhism and Political power 

in Southeast Asia. London:Victor Gollancz LTD. Introduction XI. 
Kenaphoom, Sanya. (2017). The Influences of Political Utility Affecting the 

Democratic Political Decision, Central Northeast, Thailand. Journal of 
MCU Peace Studies. 5 (2), 22.  

Kitiyadisai, Khirawhoot. (2013). Freedom of the monk. Training Report on the Law 
of Democracy: The Office of the Constitutional Court 

Mayong, Wannachai. (2015). The administration of the monks in Chumphon 
Province. Sipakorn University Journal. 8 (1), 352. 

Nationnal Research Council. (2012). Survey of social and cultural conditions B.E. 
2011. Bangkok : Cabinet and the Government Gazette. 

Na Bangchang, Supapan. (1992). Traditions: The beliefs and practices of the 
Ayutthaya period. Bangkok : Chulalongkorn University. 

http://www.bangkokbiznews.com/news/detail/687344


72 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

Neumann, Si. (1995). Modern Political Parties. University of Chicago Press 
(December 1955) 
National Office of Buddhism. (2011). Development of Temple to standardized 

measurement. Bangkok : National Office of Buddhism Printing. 
Phramaha Hansa Dhammahaso. (2014). Trend in Sangha’s Role towards Thai 

Politics in the Next Two Decades. Buddhist Studies : Chulalongkorn 
University. 

Phuntharikviwat, Thawiwat. Thailand's political system that governs the 
constitutional law,1997. Retrieved October 3 2017, from  
www.bloggang.com/viewblog.php?id=khunz&date 

Ranny, Austin. (1972). Essay on the Behavioral Study of Politics. Urbana: University 
of 
           Illinois Press. 
Sanook. (2015). Section 44 uses martial law instead. Retrieved October 3, 2017, 

from    http://news.sanook.com/1773902/  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.bloggang.com/viewblog.php?id=khunz&date
http://news.sanook.com/1773902/

