
หลักทศพิธราชธรรมกับการปกครอง*  
THE THOSAPHITRAJADHAM OF GOVERNMENCE 

 
มนต์เทียน  มนตราภิบูลย์  
Montthien Montrapibooly  

วาริณี  โสภาจร 
Warinee Sopajorn 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University, Thailand. 

Email:Montraphibuly@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา ถึงแม้ว่าไม่ใช่ศาสตร์แห่งการเมืองการปกครอง
โดยตรงแต่มีหลักคำสอนสำคัญที ่เกี ่ยวเนี่องกับหลักการปกครองหรือการบริหารกิจการ
บ้านเมือง มีปรากฏอยู ่ในพระสูตรหลายสูตรด้วยกัน หลักธรรมที ่สำคัญที ่ส ุดคือหลัก
ทศพิธราชธรรม ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก  เล่มท่ี 28  พระสุตตันตปิฎก เล่มท่ี 20 ขุททกนิกาย 
ชาดก ภาค 2 ชื ่อ มหาหังสชาดก มีเนื ้อหาบ่งบอกถึงคุณสมบัติผู ้ปกครอง (ราชา) ในการ
ปกครอง อาณาประชาราษฎร์อย่างไรให้มีความสุข ทศพิธราชธรรม คือ จริยาวัตรที่พระเจ้า
แผ่นดินทรงประพฤติเป็นหลักธรรมประจำพระองค์หรือคุณธรรมของผู้ปกครองบ้านเมืองมี 10 
ประการ มี ทาน  การให้ เป็นต้น เป็นหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่เกี่ยวข้องกับการ
ปกครอง การคุ้มครอง ควบคุม ดูแลตนเองและบุคคลอื่น หลักทศพิธราชธรรมนี้ สามารถ
ประยุกต์ใช้กับผู้ปกครองทุกระดับชั้นไม่เฉพราะแต่พระมหากษัตริย์เท่านั้น  เมื่อผู้ปกครองทุก
ระดับชั้นนำไปใช้ กับผู้ใต้ปกครอง จะทำให้เป็นนักปกครองที่ดี และได้ผู้ใต้ปกครองที่ดี ทั้งนี้
ผู้ปกครองจะต้องปฏิบัติตามหลักทศพิธราชธรรมนี้ให้เป็นอัตตหิตสมบัติคือคุณสมบัติประจำตัว
และปรหิตปฏิบัติคือปฏิบัติให้เกิดประโยชน์สุขแก่ผู้อื่นด้วย การปฏิบัติตามหลักธรรมนี้จึงจะ
สมบูรณ์เกิดผลสำเร็จเป็นประโยชน์แก่ส่วนรวมและสังคมอย่างแท้จริง  
คำสำคัญ : ทศพิธราชธรรม, การปกครอง 
 
 
 
 

 
* Received: 20 June 2021; Revised: 15 July 2021; Accepted: 20 August 2021 

บทความวิชาการ 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 45 

 

Abstract 
Although, the Buddha’s doctrine is not directly the Science of Politics and 

Governance but there is important doctrine that is concerned with governing 
principle or public affairs administ These ten principles are ration which was 
displayed in many sutras also. The most important principle of Dhamma is the 
Thosaphitrajadham (virtues of the king) which is appeared in the Tripitaka, 
Volume 28, Suttantapitaka, Volume 20, Khuddaka Nikaya Jataka, Part 2 and 
named Mahahangsajataka that was explained to characteristic of the king who 
rules his country with happiness. The Thosaphitrajadham is procedure of the king 
or The principles of identity for the king that is consisted of 10 topics 1. Dana 
giving…etc. All of these ten principles are the Buddha’s teachings which is related 
to dominance, protection, surveillance and taking care of yourself and others. 
This virtues of the king can be applied to rulers of all levels, not only the king. If 
all the rulers could apply this principle of Dhamma to their controlee, they wil 
be a good governor and gain a good controlee also. However, the rulers must 
abide by this virtues of the king to be Attahita-sampatti that is to have achieved 
one’s own good and Parahita-pañipatti that is practice for the good or welfare of 
others. So this practice will be complete and truly successful for the public and 
society 
.Keywords: Thosaphitrajadham, Governance 
 
บทนำ 
 หลักทศพิธราชธรรม ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก เล่มท่ี 28 พระสุตตันตปิฎก เล่มท่ี 20 
ขุททกนิกาย ชาดก ภาค 2 ช่ือ มหาหังสชาดก ในชาดกเรื่องนี้ พญาหงส์ ซึ่งเป็นพระโพธิสัตว์ได้
ถูกจับมาและได้สนทนาธรรมถามตอบกับพระเจ้ากรุงพาราณสี โดยพญาหงส์โพธิสัตว์ ทูลถาม
ว่า  
 “ ข้าแต่พระองค์ผู้เป็นกษัตริย์ พระองค์ มิได้ทรงพิจารณาเห็นอนาคตอันยาวนาน หรือ
ทรงมัวเมาในอารมณ์อันเป็นท่ีต้ังแห่งความมัวเมาไม่ทรงสะดุ้งกลัวปรโลกหรือ” 
 พระเจ้ากรุงพาราณสี ตรัสตอบไปตามบทพระบาลีว่า  
 
 
 
 



46 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

   ทานํ สีลํ ปริจฺจาคํ       อาชฺชวํ มทฺทวํ ตปํ 
       อกฺโกธํ อวิหึสญฺจ        ขนฺตึ จ อวิโรธนํ ฯ 
       อิจฺเจเต กุสเล ธมฺเม    ฐิเต ปสฺสามิ อตฺตนิ 
    ตโต เม ชายเต ปีติ     โสมนสฺสญฺจนปฺปกํ ฯ (ขุ.ชา. 
28/240/86.) 
 “เราพิจารณาเห็นธรรม 10 ประการที่มีอยู ่ในตัวเราเหล่านี้ คือ ทาน ศีลบริจาค 
อาชชวะ  มัททวะ  ตบะ  อักโกธะ  อวิหิงสา  ขันติ และอวิโรธนะเมื่อนั้นปีติและโสมนัส มิใช่
น้อยย่อมเกิดแก่เรา ” 
  หลักทศพิธราชธรรม หรือธรรมของพระราชา 10 ประการ โดยพระเจ้ากรุงพาราณสี 
ตรัสเล่าให้  พญาหงส์ฟังว่า ทรงปกครองหรือบริหารกิจการบ้านเมืองให้ประชาราษฎร์มีความ
ผาสุกร่มเย็น โดยพระองค์  ทรงปฏิบัติตามหลักธรรมท้ัง 10 ประการอย่างบริบูรณ์ มีนักวิชาการ
การตีความให้ความหมายและให้ความสำคัญดังนี้ 
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 (ออนไลน์) ให้ความหมายของคำว่า 
ทศพิธราชธรรม ไว้ว่า ทศพิธราชธรรม หมายถึง จริยาวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินทรงประพฤติเป็น
หลักธรรมประจำพระองค์      หรือคุณธรรมของผู้ปกครองบ้านเมืองมี 10 ประการได้แก่  

1. ทาน  การให้     2. ศีล  การรักษากายวาจาให้
เรียบร้อย   

3. บริจาค  ความเสียสละ    4. อาชชวะ  ความซื่อตรง  
5. มัททวะ ความอ่อนโยน   6. ตบะ  การข่มกิเลส  
7. อักโกธะ  ความไม่โกรธ   8. อวิหิงสา  ความไม่เบียดเบียน  
9. ขันติ  ความอดทน    10. อวิโรธนะ  ความไม่คลาดจาก

ธรรม 
 สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ได้พระ
นิพนธ์เรื่องทศพิธราชธรรม ในสมัยดำรงพระยศที่สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช 
(ทศพิธราชธรรม, 2556) สรุปความไว้ว่า ทศพิธราชธรรม 10 ประการ สำหรับพระราชา ต้อง
ปฏิบัติตามธรรมท้ัง 10 ประการ ต่อผู้ปกครอง และผู้บังคับบัญชาด้วยเช่นกัน 
 สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (อัมพรมหา
เถระ) (BBC NEWS :ไทย,โทรทัศน์รวมการเฉพาะกิจแห่งประเทศไทย 5 พ.ค. 2562) ได้ทรง
แสดงพระธรรมเทศนา ถวายทศพิธราชธรรมจริยากถา หรือธรรมะ 10 ประการที่พระราชาพึง
ทรงยึดถือปฏิบัติแก่พระบาทสมเด็จพระวชิรเกล้าเจ้าอยู่หัว ในการพระราชพิธีบรมราชาภเิษก 
มีใจความสำคัญดังนี้ 
 "พระองค์เป็นผู้ทรงรับรักษาธรรมะ อันเป็นของพระมหากษัตริย์และขัตติยตระกูลซึ่งมี
หน้าท่ีท่ีจะทรงเพิ่มพูนความสุขแก่พสกนิกร ในอันท่ีจะทรงพิทักษ์รักษาบวรพุทธศาสนา 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 47 

 

เช่นเดียวกับพระศาสดาเมื่อทรงบรรลุอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณแล้ว ยังต้องบำเพ็ญพุทธกิจโปรด
เวไนยสัตว์ให้บริบูรณ์ฉันใด พระมหากษัตริย์ก็ฉันนั้น" 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม , 
2559: 240)     กล่าวไว้ว่า ราชธรรม 10 หรือ ธรรมของพระราชา กิจวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินควร
ประพฤติ ของผู้ปกครองบ้านเมือง สอดคล้องกับ สุชีพ พิริยสมิทธิ์ (2547) ได้เขียนบทความทาง
วิชาการเกี่ยวกับหลักทศพิธราชธรรมไว้ว่า ทศพิธราชธรรม คือ คุณธรรมของผู้ปกครอง 10 
ประการ ท้ังท่ีเป็นราชาหรือรัฐบาลตามความหมายสมัยใหม่ ในขณะท่ี อัศศิริ ธรรมโชติ (2564) 
ได้เขียนบทความเรื่อง ทศพิธราชธรรมของ “พระธรรมราชา” ในวารสารวัฒนธรรม (สยามรัฐ
ออนไลน์) ตอนหนึ่งความว่า ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช ได้กล่าวถึงท่ีมาหลักทศพิธราชธรรมหรือว่า
หลักธรรม10 ประการนี้ว่า มาจากตำราธรรมศาสตร์ ที่อาศัยหลักธรรมจากศาสนาพุทธในการ
กำหนดอำนาจ และการปฏิบัติตน  ของพระมหากษัตริย์ที่ต้องถือเอาความสุขของราษฎรเป็น
ใหญ่เหนือส่ิงใดท้ังส้ิน 
 กล่าวได้ว่า ทศพิธราชธรรม ท้ัง 10 ประการนี้ เป็นหลักธรรมท่ีพระมหากษัตริยาธิราช
เจ้า และผู้ปกครองทุกระดับชั้นพึงปฏิบัติเป็นแนวทางการบริหารราชการ  ปกครองแผ่นดิน 
และปกครองประชาชน ตลอดจนเป็นธรรมสำหรับคนที ่อยู ่ด้วยกันเป็นหมู ่เหล่าจนถึง
ประเทศชาติ พึงประพฤติต่อกันให้เกิดความร่มเย็นเป็นสุข โดยยึดหลักประโยชน์ส่วนรวมเป็น
สำคัญ 
 
การปกครอง  
 การปกครอง (Governence) ตรงกับคำว่า “ปริหาระ” หรือ “บริหาร”หรือจะใช้คำว่า 
“ปสาสะ”หรือ “อภิปาละ” หมายถึงการปกครอง การคุ ้มครอง ควบคุมดูแล โดยการใช้
กฎระเบียบควบคุม ซึ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า พระธรรมวินัย เป็นเครื่องมือในการปกครอง 
ให้คนเป็นคนดี ถึงพร้อมด้วยความรู้ ความประพฤติ คือ พร้อมท้ังวิชาและจรณะ 
 นอกจากนี้ คำว่า “การเมือง” ซึ่งหมายถึง การแสวงหาอำนาจ การได้มาซึ่งอำนาจ ใน
กรอบแนวคิดทางตะวันตกนั ้น การเมือง ยังหมายถึง “อำนาจ” นั่นเอง โดยคำนี ้ในทาง
พระพุทธศาสนามีศัพท์เกี่ยวข้องกับอำนาจหลายคำ เช่น วสะ อิทธิ สักกะ อานุภาวะ อินทรียะ 
พละ ใช้ในความหมายท้ังในรูปแบบแสดงถึงตัวอำนาจ อานุภาพของอำนาจ  
 
หลักทศพิธราชธรรมกับการปกครอง  
 พระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศรมหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราชฯ  พระมหากษัตริย์
ไทย รัชกาลที่ 9 ในราชวงศ์จักรี ทรงขึ้นครองราชย์เมื ่อวันที่ 9 มิถุนายน 2489 ต่อมาทรง
ประกอบพระราชพิธีบรมราชาภิเษก  เมื ่อวันที่ 5 พฤษภาคม 2493 ในมหามงคลวโรกาสนี้ 
พระองค์ได้ทรงประกาศพระปฐมบรมราชโองการเป็นพระราชสัตยาธิษฐานว่า  

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B9%8C%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B9%8C%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2


48 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

 “เราจะครองแผ่นดินโดยธรรม เพื่อประโยชน์สุขแห่งมหาชนชาวสยาม” 
 และ พระบาทสมเด็จพระวชิรเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลท่ี 10 ในราชวงศ์จักรี  ในการพระ
ราชพิธีบรมราชาภิเษกทรงมีพระปฐมบรมราชโองการพระราชทานอารักขาแก่ประชาชนชาว
ไทย ความว่า  
 "เราจะสืบสาน รักษา และต่อยอด และครองแผ่นดินโดยธรรมเพื่อประโยชน์สุขแห่ง
อาณาราษฎรตลอดไป"  
 คำว่า “ครองแผ่นดินโดยธรรม” ในที่นี้หมายถึง “ครองแผ่นดินโดยทศพิธราชธรรม” 
นั่นเอง 

หลักทศพิธราชธรรม มีอ ิทธ ิพลต่อระบอบการปกครองของไทยมาแต่โบราณ  
โดยเฉพาะระบอบการปกครองแบบสมบูรณาญาสิทธิราช ซึ่งเป็นระบอบการปกครองที่ให้
อำนาจพระมหากษัตริย์เป็นผู้มีอำนาจเด็ดขาดสูงสุดในแผ่นดิน ถ้าพระมหากษัตริย์ปกครอง
แผ่นดินโดยไม่ทรงต้ังอยู่ในทศพิธราชธรรมแล้วความเดือดร้อน ความไม่ผาสุกก็ย่อมตกอยู่กับผู้
ใต้ปกครองคือไพร่ฟ้าประชาราษฎร์ทั่วกันตรงกันข้ามถ้าองค์พระประมุข คือ พระมหากษตัรยิ์ 
ทรงตั้งอยู่ในทศพิธราชธรรม ความสงบสุข ความร่มเย็นย่อมเกิดขึ้นแก่อาณาประชาราษฎร์
เช่นเดียวกัน ถึงแม้ปัจจุบันระบอบการปกครองของไทยจะเปลี่ยนมา                       เป็น
ระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นพระประมุข และอยู่ภายใต้รัฐธรรมนูญก็
ตาม พระมหากษัตริย์ก็ยังทรงใช้อำนาจการปกครองผ่านระบบรัฐสภาเช่นเดิม  

 
หลักทศพิธราชธรรมท่ีปรากฏในคัมภีร์  

พระธรรมโกศาจารย์ (2550) ได้แสดงปาฐกถาไว้ว่า เหตุที่ทศพิธราชธรรมในมหาหัง
สชาดก มีอิทธิพลต่อสถาบันพระมหากษัตริย์มากมายขนาดนั้น เนื ่องมาจากคัมภีร์พระ
ธรรมศาสตร์ ซึ ่งเป็นกฎหมายหลักคู่บ้านคู ่เมืองของไทยมาตั้งแต่สมัยสุโขทัย คัมภีร์พระ
ธรรมศาสตร์ ได้ถูกใช้เป็นกฎหมายแม่บทมาก่อนที่จะมีรัฐธรรมนูญในประเทศไทยเมื่อ พ.ศ.
2475 จนกระทั ่งคำว่า “ธรรมศาสตร์” ในสมัยก่อนถูกใช้ในความหมายเดียวกับคำว่า 
“นิติศาสตร์” ในสมัยนี ้ ดังนั ้น   คัมภีร ์พระธรรมศาสตร์ จึงหมายถึง คัมภีร์น ิติศาสตร์             
ซึ ่งความสำคัญตรงนี้ ศุภมิตร ปิติพัฒน์ (2562) กล่าวไว้ว่า ทศพิธราชธรรม หมายถึง หลัก
กฎหมาย  หรือคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ หลักทั้งหมดเหล่านี้มิได้มาจากการตัดสินและไม่อาจ
เปลี ่ยนแปลงได้โดยพระราชมติของพระมหากษัตริย์แต่ละพระองค์ แต่เป็นหน้าที ่ของ
พระมหากษัตริย์ท่ีจะต้องธำรงรักษาไว้ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์สืบไป 

คัมภีร์พระธรรมศาสตร์ หรือ มนูธรรมศาสตร์ ถือเป็นคัมภีร์กฎหมายเก่าแก่ของอินเดีย
โบราณ ตามแนวคิดของฮินดู ทั้งยังถือเป็นคัมภีร์กฎหมายดังเดิมที่ไทยเรายึดถือมาตั้งแต่สมัย
สุโขทัย เป็นต้นมา โดยผ่านคัมภีร์ภาษามอญ จารึกเป็นภาษาบาลี และภาษามอญ มาปรับเป็น
ของตัวเองเพื่อให้พระมหากษัตริย์ทรงใช้เป็นกฎหมายแม่บทในการปกครองบ้านเมืองจนกระท่ัง

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%84%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A0%E0%B8%B5%E0%B8%A3%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%8E%E0%B8%AB%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B8%AD%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%98%E0%B8%A2%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B8%AD%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%98%E0%B8%A2%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%AD%E0%B8%8D


           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 49 

 

พ.ศ. 2348 ในรัชสมัยราชวงศ์จักรี พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก รัชกาลท่ี 1 จึงได้มี
การตรวจชำระและแปลคัมภีร์พระธรรมศาสตร์เป็นภาษาไทย และเรียกชื่อคัมภีร์ใหม่ว่า 
กฎหมายตราสามดวง ประทับตรา 3 ดวง คือ ตราพระราชสีห์ ตราพระคชสีห์ และตราบัวแก้ว 
สอดคล้องกับพระธรรมโกศาจารย์ (อ้างแล้ว) ท่ีกล่าวว่า ความสำคัญของคัมภีร์พระธรรมศาสตร์
ในสังคมไทยเริ ่มลดลงไปเมื่อประเทศไทยเริ่มปฏิรูประบบกฎหมายบ้านเมืองตามแบบฝรั่ง
ตะวันตก และเมื่อมีการประกาศใช้รัฐธรรมนูญในปีเปล่ียนแปลงการปกครอง 2475 คัมภีร์พระ
ธรรมศาสตร์ก็แทบจะถูกลืมไปเลย ความสำคัญคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ถูกรื้อฟื้นกลับคืนมาใน
เดือนมีนาคม พ.ศ. 2489 ปลายสมัยรัชกาลที่ 8 เมื่อกรมหมื่นพิทยลาภพฤฒิยากร ได้แสดง
ปาฐกถาหน้าพระที่นั่งรัชกาลที่ 8 โดยมีพระอนุชาคือรัชกาลที่ 9 ประทับร่วมฟังอยู่ด้วย และ
กล่าวว่า  

“พระมหากษัตริย์สยามทรงปกครองบ้านเมืองด้วยคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ 
ซึ่งทำหน้าท่ีเป็นรัฐธรรมนูญของสยามมาเป็นเวลาช้านาน” 

คัมภีร์พระธรรมศาสตร์ช่วยกำกับการใช้อำนาจของพระมหากษัตริย์ให้อยู่ในขอบเขต
แห่งทศพิธราชธรรม ซึ่งเป็นหลักประกันว่าบ้านเมืองมีความสงบสุขยุติธรรม แม้พระมหากษัตริย์
จะมีอำนาจล้นฟ้าสั่งประหารชีวิตคนได้ แต่จะไม่ใช้ทรงพระราชอำนาจล้นฟ้านั้นตามใจชอบ 
พระมหากษัตริย์ทรงปฏิบัติตามกรอบแห่งกฎหมายแม่บทของบ้านเมืองสมัยโน้น คือคัมภีร์พระ
ธรรมศาสตร์ ซึ่งกำหนดให้ต้องทรงปฏิบัติตามทศพิธราชธรรม 10 ประการ มี ทาน ศีล บริจาค 
เป็นต้น 

 
องค์ประกอบของทศพิธราชธรรม  

ทศพิธราชธรรมทั้ง 10 ประการ ผู้ปกครองจะต้องปฏิบัติด้วยตัวเอง อันเป็นอัตตหิต
สมบัติ คือ เป็นคุณสมบัติที ่จะต้องปฏิบัติให้เกิดมีขึ ้นในตนเองอย่างสม่ำเสมอ และเป็น
แบบอย่างให้แก่ผู้ใต้ปกครอง จะต้องประพฤติปฏิบัติให้เกิดเป็นปรหิตปฏิบัติ   คือ บำเพ็ญให้
เกิดประโยชน์แก่ผู้ใต้ปกครองด้วย จะละเว้นมิได้ ช่วยกำกับการใช้อำนาจของพระมหากษัตริย์
หรือผู้ปกครอง  ให้อยู่ในขอบเขตแห่งทศพิธราชธรรม ซึ่งเป็นหลักประกันว่าบ้านเมืองมีความ
ส ง บ ส ุ ข ย ุ ต ิ ธ ร ร ม  จ ะ ไ ม ่ ท ร ง ใ ช ้ พ ร ะ ร า ชอ ำน า จห ร ื อ อ ำน า จน ั ้ น ต าม ใ จชอบ  
ซึ่งกำหนดให้ต้องทรงปฏิบัติตามทศพิธราชธรรมนั่นเอง   

ทศพิธราชธรรม มีองค์ประกอบ 10 ประการ ดังต่อไปนี้ 
1. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย ทาน  
ทาน หมายถึง การให้ การเผื่อแผ่ด้วย มีใจประกอบด้วยเมตตาและกรุณา พร้อมที่จะ

ช่วยเหลือตลอดเวลา โดยลักษณะ ทานแบ่งออกเป็น 2 ประการ คือ  
  1.1 อามิสทาน/วัตถุทาน การให้ทรัพย์สินวัตถุสิ ่งของต่างๆเพื่อช่วยเหลือ
ประชาชน รวมทั้งการบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ต่างๆ เป็นการให้เพื่อสงเคราะห์อนุเคราะห์ให้



50 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

พ้นจากความทุกข์ยากลำบากที ่ประชาราษฎร์เผชิญอยู่ เป็นการช่วยเหลือ บรรเทาความ
เดือดร้อนให้เบาบางลง  
  1.2 ธรรมทาน/วิทยาทาน การให้ธรรมเป็นทาน หรือการให้ความรู้เป็นทาน 
เป็นการให้ที่มีคุณค่ามากที่สุด เพราะเป็นการให้แบบต่อยอดจากวัตถุทาน เป็นการให้ความรู้
ความเข้าใจหลักการ แนวทางหรือนโยบายปฏิบัติ เพื่อพัฒนาตนเองให้กับผู้ใต้ปกครองนำไป
ปฏิบัติให้เกิดผลอย่างยั่งยืน 
 ทศพิธราชธรรมข้อว่าด้วย ทาน นี้ มีความสำคัญอย่างยิ่งกับพระมหากษัตริย์หรือ
ผู้ปกครองทุกระดับช้ัน ดังท่ี สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆป
ริณายก (อัมพรมหาเถระ) (BBC NEWS :ไทย,โทรทัศน์รวมการเฉพาะกิจแห่งประเทศไทย 5 
พ.ค. 2562) ได้ทรงแสดงพระธรรมเทศนา ถวายทศพิธราชธรรมจริยากถา หรือธรรมะ 10 
ประการท่ีพระราชาพึงทรงยึดถือปฏิบัติ แก่พระบาทสมเด็จพระวชิรเกล้าเจ้าอยู่หัว ในการพระ
ราชพิธีบรมราชาภิเษก ใจความว่า “ ทาน คือ การให้ โดยพึงพระราชทานพระราชทรัพย์ชุบ
เลี ้ยงพระราชวงศ์ ข้าราชการ อาณาประชาราษฎร์ รวมทั้งพึงพระราชทานธรรมทาน พระ
ราโชวาท พระราชดำริอันถูกต้องทำนองคลองธรรม ให้พสกนิกรเจริญรอยตาม”และ สมเด็จ
พระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ในสมัยดำรงพระยศท่ี    
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดงไว้ว่า “ ทาน 
หมายถึง การให้เปน็การช่วย ผู้ท่ีต้องการช่วยเพราะมีความขัดข้อง แร้นแค้นนั้นๆ เช่น ผู้ท่ีขาด
อาหาร ก็ให้อาหารช่วย ขาดเสื้อผ้า ก็ให้เสื้อผ้าช่วย ขาดที่อยู่อาศัย ก็ให้ที่อยู่อาศัยช่วย ขาด
หยูกยารักษาโรค ให้หยูกยารักษาช่วย รวมความว่า เกิดความแร้นแค้นด้วยส่ิงใดส่ิงหนึ่ง หรือท่ี
ใดท่ีหนึ่งก็ให้ส่ิงท่ีต้องการนั้นๆ ช่วย ดังนี้เรียกว่า ทาน” 
 ทศพิธราชธรรมข้อท่ีว่าด้วย ทาน การให้ กับการปกครอง คือ ถ้าผู้ปกครองหรือผู้นำ มี
การบริหารจัดการให้การช่วยเหลือราษฎรหรือประชาชนมีการมอบทรัพย์วัตถุส่ิงของท่ีจำเป็นใน
สถานการณ์ท่ีฉุกเฉิน ไม่นิ่งดูดายปล่อยให้ประชาชนช่วยเหลือกันเองตามมีตามเกิด แต่สามารถ
บร ิหารให ้ช ่ วยเหล ืออย ่างท ันท ่วงท ี   การช ่วยเหล ือประชาราษฎร ์  และบ ํา เพ็ญ 
สาธารณประโยชน์ ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครองนี้ นับเป็นหัวใจของการบริหารจัดการเพื่อ
ได้ใจผู้ใต้ปกครองโดยแท้ เพราะสังคมโดยส่วนรวมคนลำบากยากจนมีมากกว่าคนร่ำรวย คน
ระดับกลางและระดับล่างมีมากกว่าคนระดับสูง(ชนช้ันปกครอง) ฉะนั้นการแบ่งปันผลประโยชน์
ให้แก่สังคมโดยรวม ผู้ปกครองต้องจักสรรทรัพยากรอันมีค่านั้น ๆ อย่างเป็นธรรมและคุ้มค่าแก่
คนในสังคมทุกฝ่ายอย่างเท่าเทียม  หลักทศพิธราชธรรมข้อนี้ จะสมบูรณ์ได้จะต้องปฏิบัติให้เป็น 
อัตตหิตสมบัติ คือคุณสมบัติส่วนตัวของผู้ปกครอง และการประพฤติปฏิบัติให้เกิดประโยชน์
เป็นปรหิตสมบัติแก่ผู้ใต้ปกครองโดยส่วนรวม 
 
 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 51 

 

 2. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย ศีล  
ศีล หมายถึง  กฎระเบียบ ข้อบังคับ หรือ ข้อบัญญัติทางพระพุทธศาสนาท่ีกำหนดการ

ปฏิบัติกายและวาจา เช่น ศีล 5 ศีล 8 เป็นต้น การรักษากายวาจาให้เรียบร้อย ความประพฤติ
เรียบร้อยดีงาม การสำรวมระวังรักษาพฤติกรรมทางกายและทางวาจาให้ถูกต้องเรียบร้อยดีงาม 
ทั้งที่เป็นอัตตหิตสมบัติ คือ คุณสมบัติความดีงามส่วนตัว และปรหิตปฏิบัติ คือ ปฏิบัติเพื่อ
ประโยชน์ส่วนรวม รวมทั้งกฎหมายท่ีบังคับใช้ในบ้านเมืองด้วยตามหลักคัมภีร์ธรรมศาสตร์ การ
รักษาศีลที่นับว่าเป็นทศพิธราชธรรมนั้น นอกจากจะปฏิบัติด้วยตัวเองเป็นอัตตหิตสมบัติแล้ว
จะต้องรักษาศีลให้เป็นปรหิตปฏิบัติด้วย คือ ผู้ปกครองต้องมีความซื่อสัตย์สุจริต สามารถทำตน
เป็นแบบอย่างและเป็นที่เคารพนับถือของคนทั่วไป ไม่ทุจริตคอรัปชั่น ผู ้ปกครองต้องมีศีล
สามัญญตา คือความมีศีลเสมอกันกับผู้ใต้ปกครองในสังคม ต้องรักษาระเบียบกติกา และปฏิบัติ
ตามกฎหมายของบ้านเมืองเช่นเดียวกับประชาชนท่ัวไป โดยไม่มีข้อยกเว้น  

สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆ ปริณายก (อัมพรมหา
เถระ)       (อ้างแล้ว) แสดงทศพิธราชธรรมข้อว่าด้วยศีลนี้ว่า  

“ศีล คือ สังวรกายวาจาให้ปราศจากโทษ พระมหากษัตริย์  พึงเว้นจากความประพฤติ
ทุจริต กล่าวในทางการปกครอง ย่อมหมายถึงรัฐธรรมนูญ ตัวบทกฎหมายจารีตประเพณอีันดี
งาม ในทางศาสนาย่อมหมายถึงศีล อย่างน้อยเบญจศีลของฆราวาส ซึ่งพระมหากษัตริย์ย่อม
รักษาและทรงโน้มน้าวให้พสกนิกรรักษาด้วย”และสมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณ
สังวร (เจริญ สุว ัฑฒนมหาเถระ) ในสมัยดำรงพระยศที ่สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ
พระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดงไว้ว่า  

“ ศีล คือความประพฤติต้องเว้นจากความชั่วร้ายทั้งหลายความประพฤติอันใดที่เป็น
ความช่ัวร้ายก่อให้เกิดเวรให้งดความประพฤติอย่างนั้น ไม่ทำส่ิงท่ีเป็นความช่ัวร้ายนั้น ไม่พูด ส่ิง
ท่ีเป็นความช่ัวร้ายนั้นรวมความว่า เว้นการท่ีควรเว้นต่างๆ ท้ังทางกาย วาจา ” 
 ทศพิธราชธรรมข้อท่ีว่าด้วย ศีล ท่ีเกี่ยวข้องกับการปกครอง คือ ถ้าผู้ปกครองหรือผู้นำ
มีศิลธรรม สามารถปฏิบัติตามกฎระเบียบ ข้อบังคับ หรือ ข้อบัญญัติทางศาสนา บทบัญญัติแห่ง
รัฐธรรมนูญ ตัวบทกฎหมาย จารีตประเพณีอันดีงาม ความประพฤติดีงาม คือ การสำรวมกาย
และวาจา ประกอบแต่การสุจริต รักษากิตติคุณให้ควรเป็นตัวอย่าง และเป็นท่ีเคารพนับถือของ
ประชาราษฎร์ มิให้มีข้อที่ใครจะดูแคลนได้แล้ว การปกครองก็มีความชอบธรรมเป็นที่ยอมรับ
ของคนในสังคมทุกภาคส่วน เพราะผู้ปกครองหรือผู้นำของตนตั้งมั ่นในหลักการสำคัญไม่มี
ข้อบกพร่องใดๆให้น่าตำหนิติเตียนได้ หลักธรรมข้อนี้นับเป็นอัตตหิตสมบัติของผู้ปกครองและ
ประพฤติให้เป็น ปรหิตปฏิบัติแก่ผู้ใต้ปกครอง โดยมีประโยชน์สุขของส่วนรวมเป็นท่ีต้ัง 

3. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย ปริจจาคะ บริจาค 
ปริจจาคะ บริจาค หมายถึง  ความเสียสละความสุขความสบายส่วนตัวเพื่อประโยชน์

สุขส่วนรวม หรือ เพื่อประโยชน์สุขของประชาชนสมาชิกในสังคม และความสงบเรียบร้อยของ



52 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

บ้านเมือง เป็นการสละความเห็นแก่ตัว เป็นความ  ไม่เห็นแก่ตัวของผู้ปกครอง มุ่งตรงต่อปรหิต
ปฏิบัติคือยึดประโยชน์สุขของคนท่ีอยู่ใต้ปกครองเป็นท่ีต้ัง ทศพิธราชธรรม ข้อว่าด้วยบริจาคนี้ 
สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก(อัมพรมหาเถระ) 
(อ้างแล้ว) แสดงไว้ว่า  

“บริจาค เพื่อบรรเทาความโลภ พึงสละสิ่งที่มีประโยชน์น้อยเพื่อประโยชน์ยิ่งใหญ่กว่า เพื่อ
บรรเทาความตระหนี่” 

และสมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ใน
สมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดง
ไว้ว่า  

“ปริจจาคะ การสละ อันหมายความว่า สละสิ่งที่มีประโยชน์น้อยแก่สิ่งที่มีประโยชน์
มาก ยกตัวอย่างเช่น สละทรัพย์เพื่อรักษาอวัยวะร่างกาย เช่น เจ็บป่วยที่อวัยวะร่างกาย ก็ยอม
สละทรัพย์รักษา สละอวัยวะร่างกายเพื่อรักษาชีวิต ในเมื่อต้องการท่ีจะรักษาชีวิตไว้ก็ยอม และ
...สละได้ทุกๆ อย่าง ท้ังทรัพย์ อวัยวะร่างกาย ตลอดจนถึงชีวิต ในเมื่อประพฤติธรรม คือ ความ
ถูกต้อง หรือหน้าที่อันต้องปฏิบัติ เช่น ทหาร ยอมสละทุกอย่างเพื ่อปฏิบัติหน้าท่ี ร ักษา
ประเทศชาติ ดังนี้ เรียกว่า บริจาค หรือ สละ” 
 ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย ปริจจาคะ บริจาคที่เกี ่ยวข้องกับการปกครอง คือ ถ้า
ผู ้ปกครองหรือผู้นำมีความเสียสละประโยชน์สุขส่วนตัวเพื่อประโยชน์ส่วนรวม  ปริจจาคะ 
หมายถึงการสละกิเลสต่างๆที่ก่อเกิดในใจของผู้ปกครองเองที่สามารถยับยั้งหรือข่มความ
ปรารถนาความสุขส่วนตัวได้  จึงต่างจากทศพิธราชธรรมข้อทานซึ่งเป็นเรื่องของอามิสการสละ
สิ่งของ ทานเป็นการสละที่ต้องมีผู้รับ แต่บริจาคคือการสละกิเลส เช่นสละความเห็นแก่ตัว ไม่
ต้องมีผู้รับ หลักธรรมข้อนี้นับเป็นอัตตหิตสมบัติของผู้ปกครองที่จะต้องเสียสละประโยชน์สุข
ส่วนตัวไปเป็นปรหิตปฏิบัติเพื่อประโยชน์สุขส่วนรวมเป็นหลัก 
 4. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย อาชชวะ  

อาชชวะ หมายถึง ความซื่อตรงคือความซื่อสัตย์สุจริต ตั้งตนอยู่ในโปรงใส สามารถ
ตรวจสอบได้ ไม่ประพฤติทุจริต ไม่คดโกง ไม่คอรัปชั่น สุจริตต่อตนเอง ต่อบ้านเมือง สุจริตต่อ
ประชาชน และสุจริตต่อหน้าที่ที่รับผิดชอบ  เป็นคุณสมบัติที่สำคัญของผู้ปกครอง เพราะถ้า
ผู้ปกครองไม่มีความซื่อตรงไม่ซื่อสัตย์ มีพฤติกรรมที่ชอบคดโกง ทุจริตคอรัปชัน เสียแล้ว การ
บริหารกิจการบ้านเมืองก็จะเกิดความล้มเหลว ไม่เป็นไปเพื่อความเจริญของบ้านเมือง มีแต่
ความเดือดร้อนไปทุกหย่อมหญ้า  ทศพิธราชธรรม ข้อว่าด้วยอาชชวะ นี้ สมเด็จพระอริยวง
ศาคตญาณ  สมเด็จพระสังฆราช  สกลมหาสังฆปริณายก (อัมพรมหาเถระ) (อ้างแล้ว) แสดงไว้
ว่า “อาชชวะ ความซื่อตรง พระมหากษัตริย์พึงประพฤติพระองค์ ซื่อตรงในการงานตามหน้าท่ี
ของพระประมุข ปราศจากมารยา ซื่อสัตย์สุจริตต่อสัมพันธมิตร ไม่หลอกลวงประทุษร้ายคน
ท้ังหลายด้วยอยุติธรรม” และ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒ



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 53 

 

นมหาเถระ) ในสมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 
2556) ได้แสดงไว้ว่า “อาชวะ ความตรง คือ ความประพฤติซื่อตรงไม่คดทรยศต่อเพื่อน มิตร
สหาย ต่อหน้าท่ีการงาน ตลอดจนถึงประชาชน” 
 ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย อาชชวะ คือ ถ้าผู้ปกครองหรือผู้นำ มีความซื่อตรง คือ 
ซื่อตรงท้ังต่อตนเองและต่อคนอื่น ต่อการปฏิบัติหน้าท่ี มีความสัตย์จริงไร้มารยา ปฏิบัติภารกิจ
โดยสุจริต มีความจริงใจโปร่งใส ตรวจสอบได้ ไม่หลอกลวงประชาชน การปกครองหรือบริหาร
ในภาครัฐทุกระดับก็สามารถขับเคล่ือนนโยบายให้บรรลุตามเป้าหมายท่ีวางไว้ได้ หลักธรรมข้อนี้
นับเป็นอัตตหิตสมบัติของผู้ปกครองด้วยและปฏิบัติตนเป็นปรหิตปฏิบัติเพื่อส่วนรวมเป็นหลัก
โดยแท้ 

5. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย มัททวะ  
มัททวะ หมายถึง ความอ่อนโยน เป็นการปฏิบัติต่อคนอื่นด้วยความอ่อนโยนสุภาพ

เรียบร้อย ไม่เย่อหยิ่ง หลงตัวเอง เป็นความแข็งแรงแต่ไม่แข็งกระด้างและเป็นความอ่อนโยนแต่
ไม่อ่อนแอ เป็นคุณสมบัติของผู้นำหรือผู้ปกครอง ทำให้เป็นผู้ที่น่ารักใคร่และชอบใจของผู้ใต้
ปกครอง มีภาวะความเป็นผู้นำสูง ทศพิธราชธรรม ข้อว่าด้วยมัททวะ นี้ สมเด็จพระอริยวง
ศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช  สกลมหาสังฆปริณายก (อัมพรมหาเถระ) (อ้างแล้ว) แสดงไว้
ว่า 

“มัททวะ ความอ่อนโยน พระมหากษัตริย์พึงมีพระราชอัธยาศัยอ่อนโยน ละมุนละม่อม 
มีความอ่อนน้อม ไม่ถือพระองค์ด้วยความด้ือรั้น เมื่อมีผู้กราบบังคมทูลพระกรุณาด้วยเหตุผล
ของบัณฑิต ก็ควรทรงพึงสดับตรับฟังโดยถ่ีถ้วน ” 

และ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ใน
สมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดง
ไว้ว่า  

“มัทวะ ความอ่อนโยน คือ ความมีอาการทางกาย วาจา อ่อนโยน สุภาพ ไม่แสดง
ความแข็งกระด้าง มิใช่หมายความว่าอ่อนแอ แต่ว่าอ่อนโยน สุภาพ ไม่แสดงความแข็งกระด้าง 
แสดงการยกตนเหนือคนอื่น มีความอ่อนโยน สุภาพทางกายถึงวาจา พูดจาอะไรก็อ่อนโยน 
สุภาพ” 
 ทศพิธราชธรรมข้อท่ีว่าด้วย มัททวะท่ีเกี่ยวข้องกับการปกครอง คือ ถ้าผู้ปกครองหรือ
ผู้นำมีความอ่อนโยน มีอัธยาศัยอ่อนน้อม ไม่เย่อหยิ่ง ไม่มีความกระด้างถือตัวว่ามียศใหญ่กว่า
คนทั้งปวง มีความงามสง่า มีกิริยาอาการสุภาพนุ่มนวลสุขุมคัมภีรภาพแล้ว ส่งผลโดยตรงต่อ
การปกครอง ทำให้เป็นผู้น่าเคารพและน่าไว้วางใจของผู้ใต้ปกครอง การบริหารงานต่างๆก็
สำเร็จราบรื่นไม่ติดขัดไม่มีการประท้วงจากผู้ใต้ปกครองที่เห็นต่าง หลักธรรมข้อนี้นับเป็นอัตต
หิตสมบัติของผู้ปกครองโดยแท้จริงและปฏิบัติตนให้เป็นปรหิตปฏิบัติเพื่อส่วนรวมเป็นหลัก 
 



54 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

 6. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย ตบะ   
ตบะ หมายถึง ความเพียรเป็นเครื ่องเผาพลาญเผากิเลส  ไม่หลงระเริงไปกับคำ

สรรเสริญเยินยอและความสำเร็จความสำราญท่ีมาพร้อมกับอำนาจวาสนาจนลืมปฏิบัติหน้าท่ีให้
บริบูรณ์ ผู้ปกครองหรือผู้นำที่มีตบะจะสามารถควบคุมจิตใจให้พอใจกับความเรียบง่าย ไม่
ตามใจกิเลสตัณหาของตัวเอง มีความยับยั้งชั ่งใจเมื ่อถูกความอยากครอบงำได้ ย่อมทำ
ประโยชน์ให้กับส่วนรวมได้มาก ตบะ อาจหมายถึงพระเดช หรืออำนาจที่ตนมี ผู้ปกครองที่มี
ตบะเดชะ คือมีอำนาจอยู่ในมือ สามารถใช้อำนาจไปในทางที่ผิดได้ถ้าไม่มีความยับยั้งชั่งใจที่ดี
พอ เปรียบเสมือนดาบสองคม มีทั้งคุณและโทษอยู่ในตัว ทศพิธราชธรรม ข้อว่าด้วยตบะ นี้ 
สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ  สมเด็จพระสังฆราช  สกลมหาสังฆปริณายก(อัมพรมหาเถระ) 
(อ้างแล้ว) แสดงไว้ว่า  

“ตปะ การกำจัดความเกียจคร้านและความชั่ว พระมหากษัตริย์พึงมีตบะในการ
คุ้มครองประชาชน พึงพากเพียรขจัดความเกียจคร้านในการปกป้องรักษาประชาราษฎร์ให้อยู่
เย็นเป็นสุข ต้องทรงต้ังพระราชหฤทัยบำเพ็ญพระราชกิจอย่างสม่ำเสมอ” 

และ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ใน
สมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดง
ไว้ว่า  

“ตบะ ความเพียร เป็นผู้กล้าหาญในการทำส่ิงท่ีควรทำ ไม่กลัวเกรงในการทำดังกล่าว 
ไม่มีความเกียจคร้าน ปฏิบัติหน้าท่ีของตนอย่างสม่ำเสมอไม่บกพร่อง มีความเป็นผู้กล้า มีความ
เพียร ไม่อ่อนแอย่อท้อ เข้มแข็ง ถ้าทำดังนี้ จะเป็นที่ยำเกรงของบุคคลที่เกี่ยวข้องทั้งหลาย ไม่
กล้าท่ีจะละเมิด” 
 ทศพิธราชธรรมข้อท่ีว่าด้วย ตบะ ท่ีเกี่ยวข้องกับการปกครอง คือ ผู้ปกครองหรือผู้นำมี
ความเพียรพยายามเผาผลาญกิเลสที่มาครอบงำจิตใจ มีความยับยั้งชั่งใจเมื่อถูกสิ่งไม่ดีต่างๆ
ครอบงำ สามารถปฏิบัติหน้าที่ได้อย่างเข็มแข็ง มีวุฒิภาวะผู้นำที่เต็มเปี่ยมไปด้วยความมั่นใจ 
บริหารงานด้วยความโปร่งใส มีความขยัน มีวิสัยทัศน์ ไม่มีความคิดถอยหลัง มองการณ์ไกล 
สามารถนำพาประเทศไปในทิศทางที่ประชาชนต้องการอย่างชาญฉลาดและบรรลุผลตามรัฐ
นโยบายต่างๆได้อย่างมีประสิทธิภาพเกิดประสิทธิผลสูงสุดต่อชาติบ้านเมือง  หลักธรรมข้อนี้
นับเป็นปรหิตปฏิบัติคือ ทำในสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ส่วนรวมเป็นหลัก และเป็นอัตตหิตสมบัติ
ของผู้ปกครองท่ีสำคัญอีกด้วย 
 7. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย อักโกธะ   
 อักโกธะ หมายถึง ความไม่โกรธ ไม่เป็นผู้มักโกรธ คือ ไม่กริ้วกราดดุร้ายเมื่อประสบส่ิง
ที่ไม่ชอบใจ ไม่ลุอํานาจแก่ความโกรธ จนเป็นเหตุให้ทำให้ผู้อื่นได้รับความเดือดร้อน มีเมตตา
ธรรมประจำใจ ระงับความเคืองขุ่นไว้ภายในใจ ผู้นำหรือผู้ปกครองต้องเป็นมีจิตใจสงบเยือกเย็น 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 55 

 

พิจารณาหลักการต่างๆท่ีเป็นประโยชน์ของส่วนรวมด้วยความละเอียดสุขุมลุ่มลึกประกอบด้วย
ปัญญา ไม่ขาดสติ  

ทศพิธราชธรรม ข้อว ่าด้วยอักโกธะ น ี ้  สมเด็จพระอร ิยวงศาคตญาณ สมเด็จ
พระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก(อัมพรมหาเถระ) (อ้างแล้ว) ได้แสดงไว้ว่า  

“อักโกธะ ความไม่มักโกรธ พระมหากษัตริย์พึงมีพระเมตตาสูงส่ง ไม่ทรงปรารถนาจะ
ก่อเวรภัยแก่ผู้หนึ่งผู้ใด ไม่ทรงพระพิโรธด้วยเหตุอันไม่สมควร แม้จะมีเหตุให้ทรงลุถึงแก่อำนาจ
แห่งความโกรธ ก็พึงข่มพระราชหฤทัยสงบระงับ มิให้บังเกิดพระกิริยาอันไม่งดงาม ไม่น่ารักน่า
เคารพ ดุจมีพระฉายส่องพระพักตร์เป็นเครื่องกำกับพระอาการไว้เสมอ” 

และ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ใน
สมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดง
ไว้ว่า  

“อักโกธะ ความไม่โกรธ หมายถึงว่า ความมีจิตท่ีประกอบด้วยเมตตา มุ่งท่ีจะ
ปรารถนาดีเป็นท่ีต้ัง ไม่เป็นคนใจน้อยหงุดหงิดง่าย แต่มีใจหนักแน่น ไม่คิดจะเอาแต่โทษใคร 
รู้จักให้อภัยและมีเมตตา” 
 ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย อักโกธะ ความไม่โกรธที่เกี ่ยวข้องกับการปกครอง  คือ 
ผู้ปกครองหรือผู้นำมีวุฒิภาวะผู้นำเป็นผู้ไม่โกรธและไม่มักโกรธง่ายๆ ไม่มีอารมณ์โมโหร้าย ไม่
ฉุนเฉียวง่ายๆ มีจิตใจหนักแน่นมั่นคงมีอารมณ์คงท่ีต่อทุกสถานการณ์ท่ีประสบ  เพราะการเป็น
ผู้นำหรือผู้ปกครองผู้อื่นนั้นความมั่นคงทางอารมณ์นับเป็นวุฒิภาวะผู้นำที่สำคัญ ถ้าผู้นำหรือ
ผู้ปกครองเป็นผู้ท่ีโกรธง่ายและมักโกรธบ่อยๆ การบริหารงานก็ต้องมีความผิดพลาดเพราะขาด
สติ ผู้ใต้ปกครองก็ไม่สนับสนุน การประสานงานก็ลำบากทำให้เสียผลประโยชน์ท่ีส่วนรวมจะพึง
ได้รับ  หลักธรรมข้อนี้นับเป็นปรหิตปฏิบัติคือ ทำในสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ส่วนรวมเป็นหลัก 
และเป็นอัตตหิตสมบัติของผู้ปกครองท่ีสำคัญอีกด้วย 

8. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย อวิหิงสา   
อวิหิงสา  หมายถึง ความไม่เบียดเบียน ความไม่ทำร้ายประทุษร้ายผู้ใดผู้หนึ่งให้ได้รับ

ความเดือดร้อนไม่ว่าทางกาย ทางวาจาหรือจิตใจ มีความกรุณาคิดจะช่วยเหลือผู้อื่นอยู่เสมอ ไม่
หาเรื่องกดข่ีข่มเหงหรือลงอาญาแผ่นดินโดยปราศจากเหตุอันควร มีความหวั่นใจสงสารเมื่อเห็น
ความทุกข์ของประชาชนและพยายามหาหนทางที่จะแก้ไขปัญหาให้เกิดความยั่งยืนและเป็น
รูปธรรมมากที่สุดเพื่อปลดเปลื้องความทุกข์เหล่านั้น ทศพิธราชธรรม ข้อว่าด้วย อวิหิงสา นี้    
สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ  สมเด็จพระสังฆราช  สกลมหาสังฆปริณายก(อัมพรมหาเถระ) 
(อ้างแล้ว) ได้แสดงไว้ว่า  

“อวิห ิงสา การไม ่ เบ ียดเบ ียนผ ู ้อ ื ่น ตลอดจนสรรพสัตว ์ ให ้ตกท ุกข ์ ได ้ย าก 
พระมหากษัตริย์พึงประกอบด้วยพระมหากรุณา ไม่ปรารถนาจะทรงเบียดเบียนผู้ใดให้ลำบาก 



56 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

ไม่ทรงก่อทุกข์ยากแก่มนุษย์หรือสัตว์เพียงเพื่อความสนุก ไม่ขูดรีดหรือกะเกณฑ์ราษฎรอย่าง
เหลือกำลัง จนเกิดความระส่ำระสาย ทรงคุ้มครองราษฎรดุจบิดรมารดารักษาบุตร” 

และ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ใน
สมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดง
ไว้ว่า  
 “อวิหิงสา ความไม่เบียดเบียน คือ การไม่ทำอะไรท่ีเป็นการเบียดเบียนผู้อื่นให้
เดือดร้อน ท้ังทางตรงและทางอ้อม มีจิตประกอบด้วยกรุณา คิดช่วยเหลือและทำการช่วยเหลือ
อยู่เสมอ” 
 ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย อวิหิงสา ที่เกี่ยวข้องกับการปกครอง คือ ผู้ปกครองหรือ
ผู้นำมีพฤติกรรมที่ไม่ดุร้าย ไม่โหดร้ายหรือโหดเหี้ยมผิดไปจากหลักมนุษยธรรมสากล ตั้งมั่นใน
หลักการท่ีสำคัญของชาติ  มีความคิดไม่เบียดเบียน ไม่ประทุษร้ายหรือทำร้ายผู้ใต้ปกครองหรือ
ผู้อื่นให้ได้รับความเดือดร้อน ไม่ลงโทษเกินกว่าความผิดที่ได้กระทำ  เป็นคุณธรรมประจำตัว
ของผู้นำหรือผู้ปกครองที่บ่งบอกถึงความเป็นผู้นำที่ดี ที่เห็นแก่ประโยชน์สุขของส่วนรวมเป็น
หลัก มีจิตใจกรุณาพร้อมช่วยเหลือผู้ใต้ปกครองอย่างถูกต้องและเป็นธรรม หลักธรรมข้อนี้
นับเป็นปรหิตปฏิบัติคือ ทำในสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ส่วนรวมเป็นหลัก และเป็นอัตตหิตสมบัติ
ของผู้ปกครองท่ีสำคัญอีกด้วย 
 9. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย ขันติ  

ขันติ หมายถึง ความอดทน คือทนต่อความลำบากตรากตรำทนต่อทุกขเวทนาทางกาย 
ความเจ็บปวดต่าง ๆ ทนต่อความเจ็บใจ ทนต่อถ้อยคำยั่วยุเย้ยหยันหรือคำนินทาว่าร้าย ผู้นำ
หรือผู้ปกครองที่ดีต้องมีความอดทนสามารถควบคุมอารมณ์ของตนได้ดีในทุกสถานการณ์ เมื่อ
ต้องเผชิญกับปัญหาอุปสรรค ความยากลำบากในการปกครองบ้านเมือง เป็นตัวอย่างที่ดีแก่
ผู้อื่น ถ้าผู้นำหรือผู้ปกครองไม่อดทนมีความย่อท้อง่าย ๆ ต่อการทำหน้าที่แล้ว ผู้ใต้ปกครองก็
หมดหวังเช่นเดียวกัน ดังนั้นผู้นำต้องพร้อมที่จะเผชิญต่อสภาวะที่ไม่พึงปรารถนารอบด้านเพื่อ
ประโยชน์สุขของส่วนรวม ทศพิธราชธรรม ข้อว่าด้วย ขันติ นี้ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ  
สมเด็จพระสังฆราช  สกลมหาสังฆปริณายก (อัมพรมหาเถระ) (อ้างแล้ว)  ได้แสดงไว้ว่า  

“ขันติ ความอดทนต่อสิ่งที่ควรอดทน เป็นเบื้องหน้าพระมหากษัตริย์พึงมีพระราช
หฤทัยกล้าหาญอดทนต่อโลภะ โทสะ และโมหะ ย่อมต้องทรงอดทนต่อสู้กับกิเลสได้ ทรง
สามารถอดทนต่อถ้อยคำที่ชั ่ว ติฉินนินทา ทรงรักษาพระกายพระวาจาให้สงบเรียบร้อยได้
เสมอ” 

และ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ใน
สมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม, 2556) ได้แสดง
ไว้ว่า  



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 57 

 

“ขันติ ความอดทน คือ รู้จักอดทนต่อความตรากตรำต่างๆ เช่น รู้จักอดทนต่อหนาว 
ร้อน หิว กระหาย ทนต่อส่ิงท่ีไม่เป็นสุข ไม่สนุกต่างๆอดทนต่อเวลาท่ีต้องพบความทุกข์ ตลอด
จนถึงเวลาเจ็บไข้ได้ป่วย ก็ต้องมีน้ำอดน้ำทนรู้จักอดทนต่อความเจ็บใจต่อถ้อยคำ...ที่เขามาว่า
กล่าวในบางครั้งบางคราว อันจะทำให้เกิดความเจ็บใจ ช้ำใจ ก็ให้มีความอดทน” 
 ทศพิธราชธรรมข้อท่ีว่าด้วย ขันติ ท่ีเกี่ยวข้องกับการปกครอง คือ ผู้นำหรือผู้ปกครองท่ี
ดีต้องมีความอดทนอดกลั้นต่อทุกเหตุการณ์ที่ประสบพบเจอไม่ว่าดีหรือร้าย ดำเนินตามรัฐ
นโยบายอย่างเคร่งครัด ไม่ลุแก่อำนาจ ไม่ใช้อำนาจนั้นไปในทิศทางท่ีขัดหลักการปกครอง มีวุฒิ
ภาวะผู้นำสูง สามารถควบคุมอารมณ์ของตนได้ดีในทุกสถานการณ์ ไม่หวั่นไหน อ่อนแอ ท้อแท้
ส้ินหวังง่าย ๆ เมื่อต้องเผชิญกับปัญหาอุปสรรค ความยากลำบากในการปกครองบ้านเมือง เป็น
ตัวอย่างท่ีดีแก่ผู้อื่น ถ้าผู้นำหรือผู้ปกครองไม่อดทนมีความย่อท้อง่ายๆต่อการทำหน้าท่ีแล้ว ผู้ใต้
ปกครองก็หมดหวังเช่นเดียวกัน ผู้นำหรือผู้ปกครองคนต้องอดทนให้มากกว่าผู้อื่นเป็นเปน็พัน
เท่าจึงจะประสบผลสำเร็จในการบริหารกิจการบ้านเมืองได้ หลักธรรมข้อนี้นับเป็นปรหิตปฏิบัติ
คือทำในสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ส่วนรวมเป็นหลัก และเป็นอัตตหิตสมบัติของผู้ปกครองที่สำคัญ
อีกด้วย 
 10. ทศพิธราชธรรมข้อที่ว่าด้วย อวิโรธนะ  

อวิโรธนะ หมายถึง ความไม่คลาดเคล่ือนผิดจากหลักธรรม เป็นการยึดมั่นในหลักการ
ปกครอง หลักนิติรัฐ หลักนิติธรรมและขนบธรรมเนียมประเพณีต่าง ๆ โดยไม่ประพฤติปฏิบัติให้
เกิดความเสียหายผิดเพี้ยนไปจากหลักการเหล่านั้น ไม่มีความลำเอียงเข้าข้างฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง
อย่างขาดความยุติธรรม ทศพิธราชธรรม ข้อว่าด้วย อวิโรธนะนี้ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ 
สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (อัมพรมหาเถระ) (อ้างแล้ว) ได้แสดงไว้ว่า  

“อวิโรธะ การไม่ปฏิบัติให้ผิดจากการท่ีถูกท่ีตรง ดำรงอาการคงท่ี ไม่ให้วิการด้วยความ
ยินดียินร้าย พระมหากษัตริย์พึงรักษาพระราชจรรยานุวัตรตามหลักนิติศาสตร์ และราชศาสตร์ 
ไม่ทรงประพฤติคลาดจากความยุติธรรม ทรงยกย่องผู้กระทำดีสมควรได้รับการยกย่อง ทรง
ปรามผู้กระทำเลวสมควรถูกกำราบ ไม่ทรงตัดสินพระราชหฤทัย หรือข่มเหงบุคคลใด ๆ ด้วย
อำนาจแห่งความลำเอียงสี่ประการ คือลำเอียงเพราะความชอบหนึ่ง ความชังหนึ่ง ความกลัว
หนึ่ง และความเขลาหนึ่ง” 

และ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถระ) ใน
สมัยดำรงพระยศท่ีสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (ทศพิธราชธรรม,2556) ได้แสดง
ไว้ว่า     

“อวิโรธนะ ความไม่ผิด เมื่อรู้ว่าอะไรผิดก็ไม่ทำเพราะทุกคนย่อมต้องมีความผิดบ้าง ไม่
มากก็น้อย ด้วยส่ิงท่ีไม่รู้ซึ่งมีอยู่มาก หรืออาจจะพล้ังเผลอทำให้ผิดอยู่บ้าง แต่ว่าอะไรท่ีรู้ว่าผิดก็
ไม่ควรทำ คือไม่ทำผิดท้ังท่ีรู้ ควรรอบคอบในส่ิงท่ีจะทำท้ังหลาย ระมัดระวังไม่ให้ผิด หรือจะผิด



58 | Journal of Political Science Mahamakut Buddhist University   Vol.1 No.4 (July-August 2021) 

ก็แต่น้อย อีกอย่างต้องรักษาความเที่ยงธรรม ความยุติธรรม ในเมื่อเป็นผู้ใหญ่ ต้องไม่ลำเอียง
เพราะความชัง ความหลง ความกลัว ท้ังหลายดังนี้คือความไม่ผิด” 
 ทศพิธราชธรรม ข้อที่ว่าด้วย อวิโรธนะที่เกี ่ยวข้องกับการปกครอง คือ ผู ้นำหรือ
ปกครองบ้านเมืองที่ดี จะต้องปฏิบัติตนให้อยู่ในหลักการปกครองที่สำคัญของประเทศ คือยึด
มั่นในหลักการปกครอง กฎหมาย หลักศีลธรรม รวมทั้งประเพณีวัฒนธรรมอันดีงามต่างๆของ
บ้านเมือง ไม่ประพฤติตนให้ขัดแย้งกับหลักการปกครอง ไม่กระทำตนอยู่เหนือกฎหมาย กระทำ
กิจต่างๆตามอำเภอใจ ยึดมั่นในสิ่งที่ถูกต้อง ยึดมั่นในประโยชน์สูงสุดของชาติบ้านเมือง ไม่
ประพฤติผิดแผกไปจากจารีตประเพณีอันดีงามที่เคยปฏิบัติมา สร้างความมั่นใจและเชื ่อมั่น
ให้กับผู้ใต้ปกครอง สามารถใช้ความสามารถและสติปัญญานำพาประเทศชาติไปสู ่ความ
เจริญรุ่งเรืองสืบไป หลักธรรมข้อนี้นับเป็นปรหิตปฏิบัติคือ ทำในส่ิงท่ีเป็นประโยชน์แก่ส่วนรวม
เป็นหลัก และเป็นอัตตหิตสมบัติของผู้ปกครองที่สำคัญอีกด้วย นับเป็นหลักทศพิธราชธรรมท่ี
สำคัญข้อสุดท้าย  
 
สรุป  
 หลักทศพิธราชธรรมท้ัง 10 ประการเหล่านี้ เป็นหลักคำสอนท่ีปรากฏอยู่ในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนาที่สำคัญที่ผู ้ปกครองบ้านเมืองตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันต่างนำมาประยุตก์ใช้
ผสมผสานให้เข้ากับหลักการปกครองบ้านเมือง ตั้งแต่มีการจดจารึกให้มีปรากฏอยู่ในคัมภีร์
ธรรมศาสตร์ใช้เป็นหลักกฎหมายบริหารกิจการบ้านเมืองมาทุกยุคทุกสมัย จวบจนมาถึงสมัย
หลังการเปล่ียนแปลงการปกครองจากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราช มาเป็นระบอบการปกครอง
แบบประชาธิปไตย  ประชาชนชาวไทยได้รับการถ่ายโอนพระราชอำนาจมาใช้บริหารและ
ปกครองบ้านเมืองในระบอบประชาธิปไตยที่มีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข ความผิดพลาด
ประการหนึ่งก็คือไม่มีการถ่ายโอนพระราชธรรม 10 ประการมาให้ประชาชนได้ประยุกต์ใช้ใน
การบริหารและการปกครองบ้านเมือง แต่ใช้หลักการปกครองการบริหารแบบตะวันตกมาใช้
แทน ซึ่งมีหลากหลายทฤษฎี หลายแนวคิด หลายรูปแบบ มาประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับระบอบ
การปกครอง ซึ ่งหากเราประยุกต์เอาหลักทศพิธราชธรรมมาปรับใช้ปกครอง (บริหาร) 
ผสมผสานควบคู่ไปกับหลักการบริหารแบบชาติตะวันตก ผลดีคงมากกว่าผลเสียอย่างแนน่อน 
ผลประโยชน์ก ็จะเก ิดขึ ้นก ับประชาชนอย่างย ั ่งย ืน ม ั ่นคงและเป็นธรรม  เพราะหลัก
ทศพิธราชธรรมนี้สามารถประยุกต์ใช้กับผู้ปกครองทุกระดับช้ัน ไม่ใช่เฉพาะแต่พระมหากษัตริย์
เท่านั้น หลักทศพิธราชธรรมเป็นหลักธรรมไม่ใช่แค่เป็นอัตตหิตสมบัติหรือการทำความดีส่วนตัว
ของผู้นำหรือผู้ปกครองทุกระดับชั้นเท่านั้น แต่เป็นหลักที่ผู้นำทุกระดับควรนำไปปฏิบัติมุ่งป
รหิตปฏิบัติคือการบำเพ็ญประโยชน์สุขเพื่อผู้อื่นหรือส่วนรวมในสังคมเป็นสำคัญ 
  
 



           วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั  ปี่ที่ 1 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)  | 59 

 

เอกสารอ้างอิง 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. (2554). ทศพิธราชธรรม. เรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 2564 

จากhttps://dictionary.orst.go.th/ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, 

2559. เ ร ี ยก ใช เม ื ่ อ  18  ม ิ ถ ุ น ายน  2564  จาก  https://www.watnyanaves. 
net/th/book_dnet/th/ 
book_detail/267 

พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร สันตุสสโก). (2550). ธ ทรงครองแผ่นดินโดยทศพิธราชธรรม. 
เรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 2564 จาก https://www.mcu.ac.th/article/detail/511 

มหาหังสชาด. (2564). พระไตรปิฎก เล่มท่ี 28 พระสุตตันตปิฎก เล่มท่ี 20 ขุททกนิกาย ชาดก 
ภ า ค  2.  เ ร ี ย ก ใ ช เ ม ื ่ อ  1 8  ม ิ ถ ุ น า ย น  2 5 6 4  จ า ก 
https://84000.org/tipitaka/atthapali/read_th.php?B=42&A=4899 

ศุภมิตร ปิติพัฒน์. (2562). พระนิพนธ์ทางการเมืองการปกครองของกรมหมื่นพิทยลาภพฤฒิยา
กร. เรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 2564 จาก https://www.the101.world/read-
prince-bidyalabh- bridhyakon/ 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช. (2556). ทศพิธราชธรรม. เรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 
2564 จาก https://www.posttoday.com/dhamma/246928 

สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปริณายก, (2562). บรมราชาภิเษก : ถวายพระธรรมเทศนา 
“ทศพิธราชธรรม”. สืบค้นวันท่ี 18 กรกฎาคม 2564 จาเรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 2564 
จาก  https://www.bbc.com/thai/Thailand-48168114 

สงบ เช้ือทอง. (2564). รัฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์. สืบค้นวันท่ี 18 กรกฎาคม 2564  
         จ า ก  http://psiba.blogspot.com/2 0 1 2 / 0 3 / political-science-in-buddhist-

approach.html  
สุชีพ  พิริยสมิทธิ์. (2564). พระพุทธศาสนากับรัฐศาสตร์. เรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 2564 จาก 

http://kengkkoo.blogspot.com/2013/03/blog-post_7235.html  
อัศศิริ ธรรมโชติ. (2564). ทศพิธราชธรรมของ “พระธรรมราชา”. วารสารวัฒนธรรม (สยามรัฐ

ออนไลน์ 2564). เรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 2564 จาก 
https://siamrath.co.th/n/14950 

อุบาสก ตะวัน คำสุจริต.(2564). สิงคาลกสูตร เรื่อง สิงคาลกคฤหบดีบุตร ว่าด้วยคิหิปฏิบัติ (ข้อ
ปฏิบัติสำหรับพุทธศาสนิกชนท้ังหลายควรทราบ). เรียกใชเมื่อ 18 มิถุนายน 2564 จาก 
https://www.dhammayut.net/index.php/dhamma/22-2020-04-09-23-13-43 

BBC NEWS/ไทย. (2562). บรมราชาภิเษก : พระปฐมบรมราชโองการ ร. 10. เรียกใชเมื่อ 18 
มิถุนายน 2564 จาก https://www.bbc.com/thai/thailand-48158949 

https://www.watnyanaves/
https://84000.org/tipitaka
https://www.the101.world/read-prince-bidyalabh-%09bridhyakon/
https://www.the101.world/read-prince-bidyalabh-%09bridhyakon/
https://www.posttoday.com/dhamma/246928
https://www.bbc.com/
http://kengkkoo.blogspot.com/2013/03/blog-post_7235.html
https://www.bbc.com/thai/thailand-48158949

