
การศึกษาพิธีกรรมและความเชื่อเรื่องศาลในชุมชนลาวเวียง

อ�ำเภอบางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี

	 	 	 	 สุนันทา  เงินไพโรจน์1,*

บทคัดย่อ 

	 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์ศึกษาภูมิปัญญาพิธีกรรมความเชื่อเรื่อง

ศาลชุมชนลาวเวียงหมู่ 8 ต�ำบลจรเข้ใหญ่ และหมู่ 10 ต�ำบลโคกคราม อ�ำเภอบางปลาม้า จังหวัด

สุพรรณบุรี และศึกษาการด�ำรงอยู่ของพิธีกรรม ความเชื่อ และการเปลี่ยนแปลง โดยก�ำหนดกลุ่มผู้ให ้

ข้อมลูจ�ำนวน 40 คนประกอบด้วยร่างทรง 16 คนและผู้เข้าร่วมพิธกีรรม 24 คน เกณฑ์ในการคดัเลือก คอื 

เป็นผู้เข้าร่วมพิธกีรรมไหว้ศาล แบ่งเป็นผูส้งูอายุและคนรุน่ใหม่ การเลอืกผูส้งูอายเุพราะมปีระสบการณ์

และสามารถบอกเล่าเรื่องราวความเป็นมาของพิธีกรรมได้ ท�ำให้เห็นการเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรม

จากอดีตสู่ปัจจุบัน ส่วนคนรุ่นใหม่เพื่อให้เห็นมุมมองของคนต่างวัย ความคิดเห็นต่อความเชื่อและการ

ประกอบพิธกีรรมเรือ่งศาล เครือ่งมอืทีใ่ช้ในการวิจัยคอืแบบสัมภาษณ์แบบเป็นทางการและไม่เป็นทางการ  

การสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม และการส�ำรวจชุมชน ผลการศึกษาพบว่าในชุมชน

ลาวเวียงในพ้ืนที่หมู่ 8 และหมู่ 10 นับถือศาสนาพุทธควบคู่ไปกับการนับถือผี ปรากฏออกมาใน 

รูปของประเพณีการไหว้ศาลประจ�ำปี การเข้าร่วมพิธีไหว้ศาลมีทั้งคนรุ่นเก่ากับคนรุ่นใหม่แสดงถึง

ความสัมพันธ์และความสามัคคีในชุมชน เป็นภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่ใช้ความเชื่อมาเชื่อมโยงคนใน 

ชมุชนเข้าด้วยกนัผ่านร่างทรง ศาลจงึกลายเป็นทีพ่ึง่ทางจติใจ  เป็นศนูย์รวมทางศาสนา  และเป็นศนูย์กลาง

การพบปะท�ำกิจกรรมของชุมชน ผ่านประเพณีไหว้ศาลที่จัดขึ้นทุกปี จนกลายเป็นอัตลักษณ์ของชุมชน 

ด้วยเหตุนี้ประเพณีการไหว้ศาลในชุมชนยังคงอยู่แม้ปัจจุบันสภาพสังคมจะเปลี่ยนแปลงไปตาม

ความเจริญก้าวหน้าของเทคโนโลยีสมัยใหม่

ค�ำส�ำคัญ : พิธีกรรม ความเชื่อเรื่องศาล ชุมชนลาวเวียง  

1,*	หมวดทฤษฎีศิลป์ ภาควิชาศิลปสากล วิทยาลัยช่างศิลปสุพรรณบุรี  

  	อีเมล : ununthan@hotmail.com  

วันที่รับบทความ       13/09/2566

วันที่แก้ไขบทความ 	 14/11/2566

วันที่ตอบรับบทความ 	23/11/2566



Ceremonies and Beliefs of Shrine in A Study Case of 
Lao Wieng, Bang pla ma District, Suphanburi Province

                                

 Sunantha Ngoenpairot1,*

Abstract 
	 The purposes of this qualitative research were: 1) to study the wisdom of rituals 
and beliefs about the Lao Wiang community’s shrines, at Moo 8, Jorakheyai sub-district, 
and Moo 10 Kokkram sub-district, Bang pla ma district, Suphanburi province, and 2) 
to study the existence of rituals, beliefs and transformations. Forty subjects consisted 
of 16 spiritual mediums and 24 ritual participants. The sample groups were worshippers 
at the shrines during ceremonies and were categorized into two groups; the elderly 
and the new generation. The elders were chosen because they had experienceand 
could tell the history of the rituals. They were able to witness the changes from 
the past to the present ways. As for the new generation, they could see different 
perspective of people in different ages, and recognize the similarities and differences 
of opinions on beliefs and rituals. The research instruments were formal and informal 
interview forms, including participant and non-participant observations, interviews, 
and survey. The results of the study revealed that the people in Lao Wiang at Moo 
8 and Moo 10 believed in Buddhism along with the belief in worshiping spirits, which 
appeared in the form of an annual shrine tradition. Participating in the ceremony to 
pay homage was found in both the old and the new generation reflecting the relationship 
and unity in the community. It is the wisdom of the ancestors who use their beliefs 
to connect people in the community together through spiritual mediums. The shrine 
thus becomes a spiritual refuge, a religious center, and the center of community 
activities through the tradition of paying homage to the shrine held every year until it 
becomes the identity of the community. For this reason, the tradition of worshiping the 
shrine in the community still exists even though the social conditions have changed 
according to the advancement of modern technology.

Keywords: Ceremony; Belief of shrine; Community of Lao Wieng dynamic  

Received	 13/09/2023

Revised	 14/11/2023

Accepted	 23/11/2023

1,*	ceremony; belief of shrine; community of Lao Wieng

  	e-mail: pattareya.h@rmutp.ac.th



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 สุนันทา เงินไพโรจน์46

บทน�ำ

	 สังคมไทยเป็นสังคมท่ีประกอบด้วยผู้คนหลายเช้ือชาติ หลายศาสนาอาศัยอยู่รวมกัน การอยู่ร่วมกัน

ระหว่างชาวไทยและกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ นับตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน กล่าวได้ว่ามีการผสมกลมกลืน

และมีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ทำ�ให้ทุกเชื้อชาติสามารถอยู่รวมกันอย่างมีความสงบสุข  จังหวัด 

สุพรรณบุรีมีกลุ่มชาติพันธ์ท่ีหลากหลาย หน่ึงในกลุ่มชาติพันธ์ุท่ีสำ�คัญคือ ลาวเวียง การเข้ามาของลาวเวียง

ในประเทศไทยมีมาตั้งแต่สมัยกรุงธนบุรี โดยเคลื่อนย้ายมาจากเมืองเวียงจันทน์ อาณาจักรล้านช้าง 

(บังอร ปิยะพันธ์, 2541, น.25)  ด้วยเหตุผลทางการเมืองและสงคราม  หรือเป็นการชักชวนกันของเครือญาติ 

ที่เข้ามาอาศัยอยู่แต่ดั้งเดิมแล้ว  มีการตั้งถิ่นฐานอยู่ในพื้นที่ต่าง ๆ  หลายภูมิภาคทั้งในภาคกลาง 

ภาคตะวันออกเฉียงเหนือและภาคตะวันออก ในภาคกลางคือ สระบุรี ลพบุรี สุพรรณบุรี ราชบุร ี

(วลัยลักษณ์ ทรงศิริ, 4 พฤศจิกายน 2566) ที่จังหวัดสุพรรณบุรีลาวเวียงกระจายอยู่ในอำ�เภอเมือง 

อำ�เภอบางปลาม้า และอำ�เภออู่ทอง ชาวลาวเวียงเหล่าน้ีได้เข้ามาอาศัยอยู่ในไทยพร้อมกับนำ�ความเช่ือ 

ภูมิปัญญามาผสมผสานกับวิถีชีวิตแบบไทย เกิดเป็นอัตลักษณ์ของชุมชน สิ่งเหล่านี้คือการคงอยู่ของ

วัฒนธรรมลาวเวียงผ่านประเพณี พิธีกรรม ดังเช่นความเชื่อและการไหว้ศาลที่เป็นวัฒนธรรมอันเป็น

อัตลักษณ์ของชุมชน

	 การเข้ามาของกลุ่มชาติพันธ์ุได้นำ�ความเช่ือและพิธีกรรมมาสืบทอดต่อกันมาจนกลายเป็นประเพณี

ประจำ�ชุมชน  หากแต่ละชุมชนมีการรวมกลุ่มแตกต่างกันไปตามพื้นที่ซึ่งมีทั้งที่คงลักษณะแบบแผน 

บ้านเรือนและวัฒนธรรมด้ังเดิมของชุมชนต่อเน่ืองมาจากในอดีตได้ดี และบางส่วนมีการเปล่ียนแปลงไป

ตามยุคสมัย การศึกษานี้ผู้วิจัยได้เลือกศึกษาชุมชนลาวเวียงที่อำ�เภอบางปลาม้า ตำ�บลจรเข้ใหญ ่

และตำ�บลโคกคราม เนื่องจากมีความสัมพันธ์กันมาตั้งแต่อดีต พื้นที่ตั้งของชุมชนอยู่ติดกัน (สุนันทา 

เงินไพโรจน์, 2564, น.15) และชาวลาวเวียงทั้งสองตำ�บลนี้ยังมีประเพณีร่วมกัน สืบทอดพิธีกรรม 

ความเชื่อเรื่องศาลมาจากเมืองเวียงจันทน์ จนกลายเป็นประเพณีของชุมชนในปัจจุบัน ดังนั้น ผู้วิจัยจึง

ต้องการศึกษาถึงวัฒนธรรม และภูมิปัญญาเร่ืองศาลเพ่ือนำ�ไปสู่การอนุรักษ์ของชุมชนและการจัดทำ�ส่ือ 

เพื่อให้ชุมชนตระหนักถึงความสำ�คัญของวัฒนธรรมของชาวลาวเวียง โดยกำ�หนดพื้นที่ศึกษา 2 หมู่ คือ 

หมู่ 8 ตำ�บลจรเข้ใหญ่ และหมู่ 10 ตำ�บลโคกคราม อำ�เภอบางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี ชุมชน 

ทั้งสองแห่งนี้ปรากฎการตั้งศาลเพื่อประกอบพิธีกรรมทางความเชื่อทั้งในศาสนาพุทธ และการนับถือผ ี

มีการจัดพิธีไหว้ศาลเป็นประจำ�ทุกปี  ศาลจึงเป็นศาสนสถานท่ีมีความสำ�คัญเป็นเอกลักษณ์อยู่คู่กับชุมชน

มาอย่างยาวนาน ประกอบด้วยศาลเจ้าปู่และศาลเจ้าพ่อซ่ึงเป็นความเช่ือของชาวลาวเวียง  ศาลพระภูมิ

ประจำ�บ้าน และศาลกะแบะกะบาน ศาลคือสิ่งที่แสดงให้เห็นว่าชาวลาวเวียงไม่ได้ทิ้งวิถีชีวิตแบบเดิม 

ไปตามยุคสมัย  แต่เป็นการนำ�อดีตมาใช้ในปัจจุบันและยังสามารถดำ�รงอยู่ได้  ซึ่งเป็นภูมิปัญญาของ 

ชุมชนที่ใช้ความเชื่อมาเชื่อมโยงคนในชุมชนเข้าด้วยกัน  ใช้เป็นที่พึ่งทางจิตใจ  เป็นศูนย์รวมทางศาสนา 

เป็นศูนย์กลางการพบปะทำ�กิจกรรมของชุมชน  และเป็นตัวแทนความเชื่อท้องถิ่นของตนที่แสดงถึง



Sunantha Ngoenpairot47
Dhonburi Rajabhat University Journal

Volume 17, Issue 2, July - December 2023

การนำ�ธรรมชาติและสิ่งเหนือธรรมชาติเข้ามาผสมผสานกับวิถีชีวิต และสามารถปรับเข้ากับยุคสมัยได้
การประกอบพิธีกรรมไหว้ศาลเป็นอัตลักษณ์ของชุมชนท้ังสองแห่งน้ี ผู้วิจัยจึงมีความสนใจในการศึกษา
ข้ันตอนพิธีกรรม การดำ�รงอยู่ของความเช่ือเร่ืองศาล และการเปล่ียนแปลงของพิธีกรรม เน่ืองจากปัจจุบัน
มีการเปลี่ยนแปลงทางด้านสังคม  เศรษฐกิจ  และเทคโนโลยี การประกอบพิธีกรรมยังคงเหมือนเดิม 
หรือมีการเปล่ียนแปลงอย่างไรบ้าง อีกท้ังการวิจัยดังกล่าวยังมีจุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างจิตสำ�นึกให้เยาวชน
คนรุ่นใหม่ ตลอดจนคนในชุมชนได้เห็นความสำ�คัญในวัฒนธรรมของตน  เป็นแรงกระตุ้นให้เกิด
การสืบทอดประเพณีดั้งเดิมต่อไป

วัตถุประสงค์การวิจัย
	 1.	 เพื่อศึกษาภูมิปัญญาพิธีกรรมความเชื่อเรื่องศาลของชุมชนลาวเวียงหมู่ 8 และหมู่ 10 
	 2.	 ศึกษาการดำ�รงอยู่ของพิธีกรรม  ความเชื่อ  และการเปลี่ยนแปลง

วิธีการดำ�เนินการวิจัย
	 การวิจัยเชิงคุณภาพ  วิธีการดำ�เนินงานวิจัยนี้ พื้นที่ศึกษาคือหมู่ 8 ตำ�บลจรเข้ใหญ่ และ
หมู่ 10 ตำ�บลโคกคราม วิธีการเก็บข้อมูล และการวิเคราะห์ข้อมูล ลักษณะการดำ�เนินการวิจัยมีดังนี้

ภาพที่ 1 แผนภาพหมู่ 8 ตำ�บลจรเข้ใหญ่ และ หมู่ 10 ตำ�บลโคกคราม อำ�เภอบางปลาม้า 
จังหวัดสุพรรณบุรี

	 กลุ่มประชากรและกลุ่มผู้ให้ข้อมูลในการศึกษา
	 ผู้วิจัยใช้วิธีเลือกแบบเจาะจง กลุ่มผู้ให้ข้อมูลจำ�นวน 40 คน จากในพ้ืนท่ีหมู่ 8 ตำ�บลจรเข้ใหญ่ 
และหมู่ 10 ตำ�บลโคกคราม อำ�เภอบางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี อายุ 18-90 ปี ประกอบด้วย ร่างทรง 
16 คน ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม 24 คน



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 สุนันทา เงินไพโรจน์48

	 วิธีการแบ่งกลุ่มผู้เข้าร่วมวิจัย (Subject allocation) แบ่งเป็น 2 กลุ่ม คือ 

	 1) ร่างทรง หมายถึง ผู้น�ำในการประกอบพิธีกรรมไหว้ศาล ผู้เป็นร่างทรงในชุมชนทั้ง 2 หมู่ 

ปัจจุบันมีจ�ำนวน 16 คน ซึ่งบรรดาร่างทรงเหล่านี้เป็นร่างทรงของเจ้าปู่ เจ้าพ่อ แม่นางไม้ และ

กุมารทอง ปัจจุบันมีทั้งหมด 27 องค์ ได้แก่ 1. เจ้าพ่อขุนราม 2. เจ้าพ่อขุนทรัพย์ 3. เจ้าพ่อสุวัฒน์  

4. เจ้าพ่อศรบีงัใบ 5. เจ้ายอดแก้ว 6. เจ้าแก้วกายสทิธ์ิ 7. เจ้าปูข่นุอไุรเลิศ 8.พ่อปูป่ระกายแก้ว 9. เจ้าพ่อ

มะขามเฒ่า 10. แม่นางทิพย์มณฑา 11. กุมารทองเกตุมณี 12. แม่นางสร้อยมาลี 13. เจ้าพ่อเขาวงศ์ 

14. แม่นางทัศนีย์ 15. เจ้าพ่อขอนทอง 16. เจ้าพ่ออินทร์เขียน 17. เจ้าพ่อไหมค�ำเทียน 18. เจ้าพ่อ

ขอนแก่น 19. เจ้าพ่อหงส์ทอง 20. กุมารทอง 21. เจ้าพ่อมาลัยกัลป์ 22.เจ้าพ่อคลองชะโด  23. เจ้าพ่อ

หลักเมือง 24. เจ้าพ่อขุนเณร 25. เจ้าพ่อปู่หิน 26. พ่อเลี้ยงเวียงทอง และ 27. แม่เฒ่าด�้ำ

ภาพที่ 2 แผนผังศาลหมู่ 8 และหมู่ 10

	 	 ผู้วิจัยได้ทำ�การสัมภาษณ์ร่างทรงท้ังหมดจำ�นวน 16 คน ซ่ึงในปัจจุบันมีร่างทรงท่ียังคงทำ�

พิธีกรรมมีจำ�นวน 11 คน เน่ืองจากร่างทรงบางคนเข้าทรงเจ้าหลายองค์ บางคนปัจจุบันไม่ได้เข้าทรงแล้ว 

และบางคนเสียชีวิตไม่มีการสืบทอดเป็นร่างทรง
	 2)	 ประชาชนที่มาร่วมพิธีกรรม หมายถึง ประชากรหมู่ 8 และ หมู่ 10 ที่เข้าร่วมพิธีกรรม 
โดยแบ่งเป็น 2 กลุ่มย่อยคือ กลุ่มที่ 1 คือผู้อาวุโสประจำ�ชุมชน อายุ 40 ปีขึ้นไป เลือกจากผู้สูงอายุ
ประจำ�ชุมชนที่มีประสบการณ์ในการเข้าร่วมพิธีกรรม และสามารถบอกเล่าเรื่องราวความเป็นมาของ
พิธีกรรมได้ ตลอดจนอธิบายรายละเอียดท่ีเป็นประโยชน์ต่อการนำ�มาวิเคราะห์ได้ สาเหตุท่ีเลือกผู้สูงอายุ
เพราะทำ�ให้เห็นการเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรมจากในอดีตสู่ปัจจุบัน
	 	 กลุ่มท่ี 2 อายุ 18-39 ปี หมายถึง คนรุ่นใหม่ เพ่ือให้เห็นมุมมองของคนแต่ละวัย มีความคิดเห็น 
เหมือนหรือแตกต่างกันอย่างไรต่อความเชื่อและการประกอบพิธีกรรม รวมถึงรายละเอียดต่าง ๆ ใน
การจัดพิธีกรรม 



Sunantha Ngoenpairot49
Dhonburi Rajabhat University Journal

Volume 17, Issue 2, July - December 2023

	 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ในการเก็บรวบรวมข้อมูลเป็นแบบสัมภาษณ์ที่ผู้วิจัยสร้างขึ้นเอง 

จำ�นวน 2 ฉบับ คือ 

	 ฉบับที่ 1 แบบสัมภาษณ์ร่างทรง

	 ฉบับที่ 2 แบบสัมภาษณ์ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม

	 การสร้างและหาคุณภาพเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยมีขั้นตอนดังนี้

	 1)	 สร้างแบบสัมภาษณ์เพื่อใช้ในการหาข้อมูลเรื่องประวัติของศาลและพิธีกรรม โดยกำ�หนด

แบบสัมภาษณ์ไว้ 2 ฉบับ ฉบับที่หนึ่งสำ�หรับร่างทรง ฉบับที่สองสำ�หรับผู้เข้าร่วมพิธีกรรม 

	 2)	 หาความเที่ยงตรงของแบบสัมภาษณ์ โดยการตรวจสอบความเที่ยงตรงของเนื้อหาจาก

ค่า OIC ผู้เชี่ยวชาญจำ�นวน 3 คน

	 ผลการประเมินจากผู้เชี่ยวชาญ = 4.00 แบบสัมภาษณ์มีความเหมาะสมมากที่สุด สามารถนำ�

ไปใช้ได้

	 การเก็บรวบรวมข้อมูล เก็บข้อมูลภาคสนามเป็นหลักและทบทวนเอกสารงานวิจัยท่ีเก่ียวข้อง

กับความเชื่อเรื่องศาล พิธีกรรม ข้อมูลแบ่งเป็น 2 ส่วน คือ ข้อมูลปฐมภูมิ (Primary data) และข้อมูล

ทุติยภูมิ (Secondary data)

	 ข้อมูลปฐมภูมิ เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องศาล พิธีกรรมของชุมชนทั้ง 4 แห่ง ข้อมูลในส่วนนี้

ประกอบด้วย 2 ส่วนหลัก คือ

	 1.	 ข้อมูลประวัติความเป็นมาของชุมชน

	 2.	 ข้อมูลด้านความเชื่อ พิธีกรรม และประเพณี เรื่องศาล

	 ข้อมูลทั้ง 2 ส่วนใช้วิธี 3 แบบ คือ

	 -	 ดำ�เนินการสำ�รวจชุมชน (Survey) เป็นการสำ�รวจการเปล่ียนแปลงทาง ค่านิยม การแสดงออก 

ความเชื่อในชุมชน

   	 - 	 ดำ�เนินการสัมภาษณ์ (interview) ซักถามอย่างมีจุดมุ่งหมายโดยใช้แบบสัมภาษณ์ท่ีสร้างไว้ 

แบบสัมภาษณ์แบ่งเป็น 2 ชุด คือ ชุดที่ 1 ใช้สัมภาษณ์ร่างทรง ชุดที่ 2 ใช้สัมภาษณ์ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม

   	 - ดำ�เนินการสังเกต (observation) โดยการเข้าร่วมประเพณีและพิธีกรรมประจำ�หมู่บ้าน  

และทำ�การสังเกตพิธีการ คนในชุมชน  และสิ่งแวดล้อมต่าง ๆ 

	 ข้อมูลทุติยภูมิ หรือข้อมูลท่ีเก่ียวเน่ืองต่าง ๆ เป็นข้อมูลท่ีผู้วิจัยไม่ได้เก็บรวบรวมเอง แต่มาจาก

หน่วยงานต่าง ๆ หรือเอกชนเป็นผู้จัดทำ� อันได้แก่ ประวัติความเป็นมาของชุมชน สภาพแวดล้อมชุมชน 

ลักษณะทางภูมิศาสตร์ ทรัพยากร และประเพณีวัฒนธรรมของชุมชน โดยการรวบรวมจากแผนที่ทาง 

Google และเอกสารหลักฐานท่ีเก่ียวเน่ืองอ่ืนจากแหล่งต่าง ๆ ท้ังจากชาวบ้าน ผู้เช่ียวชาญของท้องถ่ิน 

องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น กรมแผนที่ทหาร และหน่วยงานราชการต่าง ๆ รวมถึงเอกสารงานวิจัย 

วิทยานิพนธ์ บทความ 



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 สุนันทา เงินไพโรจน์50

	 นำ�ข้อมูลท่ีได้จากแหล่งต่าง ๆ เหล่าน้ี มาตรวจสอบแบบสามเส้า (Trianguiation) คือ ข้ันตอน
การตรวจสอบความเชื่อถือของข้อมูลที่ได้มาก่อนนำ�มาวิเคราะห์ โดยผู้วิจัยเลือกทำ�การตรวจสอบ
ด้านวิธีรวบรวมข้อมูล เป็นการตรวจสอบโดยพิจารณาจากการใช้วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลที่ต่างกัน 
เพื่อรวบรวมข้อมูลเรื่องเดียวกัน คือ ใช้วิธีการสังเกตควบคู่ไปกับการสัมภาษณ์พร้อมศึกษาข้อมูลจาก
เอกสารประกอบ และตรวจสอบข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูลหลายคนโดยใช้คำ�ถามเดียวกัน ข้อมูลที่ได้จะ
แตกต่างกันหรือไม่ และมีการถามคำ�ถามเดิมอีกครั้งกับผู้ให้สัมภาษณ์คนเดิม เพื่อตรวจสอบข้อมูลให้
เที่ยงตรง
	 การวิเคราะหข้์อมลู วธิกีารวเิคราะหข์อ้มลูสำ�หรบัการวจัิยนี ้ประกอบดว้ย การวเิคราะหข์อ้มลู 
เรื่องความเชื่อ ความเป็นมาของพิธีกรรม วิเคราะห์การเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรมในอดีตกับปัจจุบัน 
โดยใช้การวิเคราะห์เชิงพรรณนา ซึ่งได้จากการสังเกต การสัมภาษณ์ และข้อมูลจากเอกสาร แล้วนำ�
ข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์

การทบทวนวรรณกรรม
	 การทบทวนวรรณกรรมผู้วิจัยทบทวนความเชื่อเรื่องศาล การนับถือผี และประเพณีพิธีกรรม 
การศึกษาเรื่องความเชื่อเรื่องศาลและการนับถือผี เป็นความเชื่อพื้นฐานที่มีในสังคมไทยมานานแล้ว  
มผีูศึ้กษาเป็นหนงัสอื บทความ งานวิจยัหลายเร่ืองด้วยกนั แต่ในทีน่ีผู้ว้จิยัเน้นความเชือ่ของชาวลาวเวยีง 
หรอืความเช่ือทางภาคอีสาน เนือ่งจากมทีีม่าจากแหล่งเดียวกนัคอืเป็นลาวทีเ่คล่ือนย้ายมาจากเวยีงจันทน์ 
งานวิจัย 2 เรื่องคือ “กระบวนการสร้างพื้นที่ทางสังคมของผีอีสาน” ของปิยลักษณ์ โพธิวรรณ์ และ 
ยุภาพร ยุภาศ พ.ศ. 2559 และงานของนันทยา คงประพันธ์, สุภาวดี  เผือกฟัก และพรทิพย์ ช่วยเพล 
เผยแพร่ในวารสารวิทยาลัยสงฆ์นครล�ำปาง ปีท่ี 9 ฉบับที่ 2 เรื่องความเชื่อและพิธีกรรมเก่ียวกับ
ศาลเจ้าของชุมชนต�ำบลย่านยาว อ�ำเภอสามชุก จังหวัดสุพรรณบุรี มีข้อสรุปที่เหมือนกันคือ กล่าวถึง 
การด�ำรงอยู ่ของความเชื่อเรื่องผี และการประกอบพิธีกรรมศาลเจ้า ซ่ึงในวัฒนธรรมลาวเวียง
มีการนับถือผีเช่นเดียวกัน ผู้เขียนได้ให้ความเห็นว่าการนับถือผีเป็นกระบวนการที่ผลิตซ�้ำสืบทอด 
ต่อกันมาในครอบครัว เป็นเครื่องมือที่ใช้ควบคุมสังคมให้สงบสุข ดังนั้น การประกอบพิธีกรรมจึงเป็น
เรือ่งจ�ำเป็นส�ำหรบัครอบครวั จนกลายเป็นชวีติประจ�ำวัน และกลายเป็นจารีตประเพณีของชมุชนในทีส่ดุ 
ซึ่งผู้วิจัยมีความเห็นว่าแนวคิดน้ีมีความคล้ายคลึงกับรูปแบบความเชื่อของลาวเวียงในสุพรรณบุรี 
ซึง่วัฒนธรรมประเพณบีางอย่างของลาวเวยีงมคีวามคล้ายกับคนในภาคอสีาน เนือ่งจากทีม่าอาจมาจาก
ที่เดียวกันคืออาณาจักรล้านช้างในอดีตที่ชาวลาวเวียงในสุพรรณเคลื่อนย้ายมา 
	 ส่วนงานของวันดี พินิจวรสิน “ภูมิปัญญาการปรับตัวในบ้าน - เรือนลาวเวียง บริเวณลุ่มน�้ำ
ภาคกลางหน้าจั่ว : ว่าด้วยสถาปัตยกรรม การออกแบบ และสภาพแวดล้อม”. ฉบับที่ 27 ก.ย. 2555 – 
ส.ค. 2556 กล่างถงึความเชือ่เรือ่งศาลปูต่าและศาลปูทุ่่งมคีวามคล้ายกบัชมุชนทีเ่มอืงเวยีงจนัทน์ ผูว้จิยั 
มีแนวคิดเช่นเดียวกันว่าที่มาของศาลน่าจะสืบทอดจากที่เวียงจันทน์ แต่งานของวันดีมีสิ่งที่น่าสนใจ 
คือ ศาลปู่ทุ่งเชื่อว่าจะปกป้องคุ้มครองไร่นา (2555, น.45-60) ในงานวิจัยต้องมีการส�ำรวจเพิ่มเติมใน



Sunantha Ngoenpairot51
Dhonburi Rajabhat University Journal

Volume 17, Issue 2, July - December 2023

ประเด็นนี้ และการปลูกบ้านของลาวเวียงมีความสัมพันธ์กับการสร้างศาล เป็นอีกแนวคิดหนึ่งที่ผู้วิจัย
ให้ความสนใจ เช่นเดียวกับงานของวรรณพร บุญญาสถิต, ฉันทัส เพียรธรรม และเทพธิดา ศิลปรรเลง 
(2560, น.26-38) เสนอแนวคิดเรื่องความเชื่อและประเพณี ความเชื่อเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลอย่างมากต่อ
พฤติกรรมของมนุษย์ โดยเฉพาะความเชื่อในรูปของศาสนาและอ�ำนาจเร้นลับเหนือธรรมชาติหรือ
ภูตผีวิญญาณต่าง ๆ เป็นระบบความเชื่อพื้นฐานที่มีมานานในสังคมทุกแห่ง และยังถือเป็นระบบที่ใช้
ในการรักษากฎเกณฑ์ระเบียบสังคม ด้วยวัฒนธรรมดั้งเดิมของกลุ่มคนในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้นั้น
มีความเชื่อในเร่ืองการนับถือผีอยู่ก่อนท่ีวัฒนธรรมความเชื่อทางศาสนาแบบพราหมณ์และพุทธจะ 
เข้ามามีอิทธิพลต่อผู้คนในดินแดนแถบนี้ และหลังจากการเข้ามาของศาสนาพราหมณ์และพุทธแล้ว 
การนับถอืผยีงัมีสบืต่อมาจนถงึทกุวันนี ้ จากความเชือ่ดงักล่าวท�ำให้ผูค้นในสงัคมได้มปีระเพณ ี พธิกีรรม
ที่เป็นสัญลักษณ์สื่อถึงความเชื่อและถือปฏิบัติสืบทอดต่อกันมา ดังนั้น ความเชื่อและแนวทางปฏิบัติ
ในวิถีชีวิตจึงด�ำเนินไปด้วยกัน

สรุปและอภิปรายผลการวิจัย
	 สรุปผลการวิจัย
	 การศึกษานี้มีวัตถุประสงค์ศึกษาภูมิปัญญาพิธีกรรมความเชื่อเรื่องศาล และการดำ�รงอยู่ของ
พิธีกรรม ความเชื่อ  และการเปลี่ยนแปลง ด้วยวิธีการสังเกตุแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม รวมถึง
การสัมภาษณ์ ทำ�ความเข้าใจสภาพแวดล้อม ประวัติความเป็นมาของชุมชน วิถีชีวิต และความเชื่อ 
ประเพณี พิธีกรรม เพื่อทำ�ความเข้าใจถึงที่มีความเชื่อในชุมชน และความสัมพันธ์ของคนในชุมชนที่มี
ต่อประเพณีการไหว้ศาล 
	 จากการศึกษาพบว่าประชากรในหมู่ 8 ตำ�บลจรเข้ใหญ่ และหมู่ 10 ตำ�บลโคกคราม อำ�เภอ
บางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี มีวัฒนธรรมของชาวลาวเวียงคือความเชื่อเรื่องศาลของชุมชนทั้งสองมี 
3 แบบ คือ ศาลเจ้าปู่หรือศาลเจ้าพ่อ ศาลพระภูมิ และศาลกะแบะกะบาน
	 ศาลเจ้าปู่หรือศาลเจ้าพ่อเป็นที่สถิตของเจ้าปู่หรือเจ้าพ่อหมายถึงเทวดาตามความเชื่อของ
ลาวเวียง โดยแต่ละบ้านที่มีศาลจะมีชื่อเรียกของเจ้าปู่แตกต่างกัน เช่น เจ้าปู่ขุนอุไรเลิศ เจ้าพ่อขุนราม 
เจ้าพ่อเขาวงศ์ เป็นต้น ลักษณะเป็นศาลไม้ภายในมีเจว็ดตั้งอยู่ เจว็ด คือ แผ่นไม้ ลักษณะเคล้ายใบเสมา 
เขียนหรือแกะเป็นรูปเทพารักษ์คือเทวดามือขวามือถือพระขรรค์ ตามความหมายของพจนานุกรม
ฉบับราชบัณฑิตยสถาน เจว็ดหมายถึง ผู้ที่ได้รับยกย่องให้เป็นประธานหรือเป็นใหญ่ แต่ไม่มีอำ�นาจ 
(พจนานุกรมไทยราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554, 13 เมษายน 2565) ในชุมชนลาวเวียงท่ีอ่ืนในภาคกลาง
จะมีการเรียกชื่อศาลแตกต่างกันไปบ้าง เช่น ที่ชุมชนลาวเวียงวัดศีรษะทอง จังหวัดนครปฐม ใช้คำ�ว่า
ศาลปู่ตาหรือหอปู่ตา (นิภาพร โชติสุดเสน่ห์, 2541, น.26)



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 สุนันทา เงินไพโรจน์52

ภาพที่ 3 ศาลเจ้าปู่ขุนอุไรเลิศ หมู่ 8

	 ศาลพระภูมิ คือศาลเทพารักษ์หรือศาลเจ้าที่ มีประจำ�ทุกบ้าน รูปแบบเป็นศาลปูน มักตั้งอยู่
ในบริเวณเดียวกับศาลเจ้าปู่หรือศาลเจ้าพ่อ การไหว้มักทำ�ในวันสำ�คัญทางศาสนา เช่น วันพระ วันเข้า
พรรษา วันอาสาฬหบูชา เป็นต้น หรือไหว้พร้อมกับพิธีไหว้ศาลเจ้าพ่อของลาวเวียงพร้อมกัน

ภาพที่ 4 ศาลพระภูมิ หมู่ 8
	
	 ศาลกะแบะกะบาน คือ การไหว้ด้วยกระบุงมีรูปปั้นสัตว์เป็นตัวแทนคนไหว้ นำ�ไปวางไว้ที่ทาง
สามแพร่งหรือจุดที่ร่างทรงชี้ไว้ เพื่อสะเดาะเคราะห์ ทิ้งความทุกข์หรือสิ่งที่ไม่ดี ส่วนตัวศาลไม่ม ี
เป็นลักษณะของความเชื่อ



Sunantha Ngoenpairot53
Dhonburi Rajabhat University Journal

Volume 17, Issue 2, July - December 2023

ภาพที่ 5 ศาลกะแบะกะบาน (เนื่องจากตั้งแต่เกิดโรคระบาดโควิดตั้งแต่ พ.ศ. 2563 ทำ�ให้งดการไหว้
ศาลกะแบะกะบาน และประกอบกับร่างทรงท่ีทำ�หน้าท่ีผู้นำ�พิธีป่วยจึงไม่มีการไหว้ศาลกะแบะกะบาน
จนถึงปัจจุบัน)
 
	 ผลการศกึษาวตัถปุระสงค์ข้อที ่ 1 คอื ชมุชนหมู ่ 8 ต�ำบลจรเข้ใหญ่ และหมู ่ 10 ต�ำบลโคกคราม 
อ�ำเภอบางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี มีการสืบทอดการไหว้ศาลซ่ึงเป็นประเพณีที่สืบทอดมาจาก
บรรพบุรุษตั้งแต่ครั้งอพยพมาจากเวียงจันทน์ จนมาตั้งถิ่นฐานในจังหวัดสุพรรณบุรีที่วัดมณีวรรณ 
และบริเวณบ้านแม่น�้ำ และย้ายครอบครัวมาอยู่ที่หมู่ 8 ต�ำบลจรเข้ใหญ่ และหมู่ 10 ต�ำบลโคกคราม 
อ�ำเภอบางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี (สุนันทา เงินไพโรจน์, 2564, น.19) ชาวลาวเวียงยังคงปฏิบัติตาม
ขนบธรรมเนียมประเพณีดั้งเดิมอย่างสม�่ำเสมอทุกปี จนกลายเป็นอัตลักษณ์ของชุมชนในพื้นที่แห่งนี ้
ผูเ้ข้าร่วมพธินีอกจากลาวเวยีงแล้วยงัมพีวนและไทยด้วย ซ่ึงแสดงถึงความสัมพันธ์อนัดีของคนในชมุชน 
และพธิไีหว้ศาลยงัเป็นเสมอืนสิง่ทีเ่ชือ่มความสามคัคีของคนในชมุชนอกีด้วย พธิกีรรมไหว้ศาลมี 2 พธิสี�ำคญั 
วันแรกเป็นพิธีทรงเจ้า เพื่อให้วิญญาณศักดิ์สิทธิ์หมายถึง เจ้าปู่ เจ้าพ่อ แม่นางไม้ หรือกุมารทองลงมา 
ประทับทรงเพือ่ตดิต่อกับลกูหลานท่ีศรทัธา และท�ำนายทายทกัถึงดวงชะตาของผูท่ี้มาร่วมพธีิทีต้่องการ
ถามเก่ียวกับชีวิตความเป็นอยู่ การงาน การเงิน โชคลาภ และบนบานศาลกล่าวขอในสิ่งที่ต้องการ 
ร่างทรงจงึเปรยีบเสมอืนเป็นตวักลางทีท่�ำหน้าทีต่ดิต่อส่ือสารระหว่างวญิญาณกบัมนษุย์ ดังนัน้ ผู้ท่ีเป็น
ร่างทรงจึงได้รับความเคารพจากคนในชุมชน เปรียบเสมือนเป็นผู้น�ำชุมชนอีกคนหนึ่ง แต่เป็นผู้น�ำทาง 
จิตวิญญาณคอยควบคุมระเบียบของสังคม ให้คนประพฤติดี ถ้าประพฤติตนไม่ดีส่ิงศักด์ิสิทธิ์จะไม ่
ช่วยเหลอือาจกล่าวได้ว่านีค่อืภมิูปัญญาของบรรพบรุษุท่ีใช้ควบคุมสงัคมในชมุชนให้สงบสขุ โดยไม่ต้อง
ใช้กฎหมายของรัฐมาควบคุม วันที่สองคือ พิธีไหว้ศาล ร่างทรงและผู้เข้าร่วมพิธีน�ำอาหารคาวหวาน
ถวายแด่เจ้าพ่อที่ศาลประจ�ำบ้านหรือศาลประจ�ำชุมชน
	 ผลการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 ปัจจุบันแม้ว่าสถานการณ์ของโลกเปลี่ยนแปลงไปทั้งด้าน
เศรษฐกิจ เทคโนโลยีที่ก้าวหน้า สภาพสังคมที่เปลี่ยนแปลง คนหนุ่มสาวออกไปใช้ชีวิตข้างนอกชุมชน
มากขึ้น แต่เมื่อถึงวันเวลาในการไหว้ศาล คนรุ่นใหม่เหล่านี้ยังคงกลับมายังชุมชนเพื่อร่วมพิธี 
แสดงให้เห็นว่าพิธีกรรมการไหว้ศาลนี้เป็นสิ่งที่ช่วยสร้างความสัมพันธ์ในครอบครัว และความสามัคคี
ในชมุชน เนื่องจากพิธีกรรมแม้จัดที่บ้านใดบ้านหนึ่งแต่เพื่อนบ้านได้เข้ามาร่วมพิธีกรรมด้วย โดยไม่มี



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 สุนันทา เงินไพโรจน์54

การกีดกันว่าเป็นคนนอกตระกูล ถือเป็นกุศโลบายในการเผยแพร่ความเชื่อเรื่องศาล จึงท�ำให้พิธีกรรม
การไหว้ศาลยงัคงด�ำรงอยูถ่งึปัจจุบนั จากค�ำบอกเล่าของผูอ้าวุโสในชมุชนสมยัก่อนผู้คนจะมาร่วมพธิกีนั 
มากมาย พิธีกรรมท�ำทั้งกลางวันกลางคืน มีการแสดงลิเก การฟ้อนร�ำ แต่ปัจจุบันการเข้าร่วมของคน 
ในพิธีอาจมีน้อยลงบ้างเมื่อเทียบกับในอดีต รวมถึงการจัดงานอาจไม่ใหญ่โตเหมือนสมัยก่อน เนื่องด้วย 
ปัจจัยหลายประการคือ การเข้าทรงไม่ใช่ทรงรับแขก เป็นการทรงเพื่อไหว้ศาลเท่านั้น จึงท�ำให้ผู้คน 
มาน้อยลง อีกทั้งสภาพเศรษฐกิจที่ฝืดเคือง และโรคระบาดโควิดที่เกิดขึ้นตั้งแต่ปี พ.ศ. 2563 ผู้คนที่มา
ร่วมงานจึงน้อยลง ขั้นตอนบางอย่างจึงต้องกระชับ และรวดเร็วขึ้นตามสถานการณ์ปัจจุบัน

          
                                 1                                                 2

             
                                 3                                                4

ภาพที่ 6 พิธีไหว้ศาลเจ้าพ่อที่หมู่ 8

	 1. 	 การเตรียมอาหารคาวหวานสำ�หรับพิธีไหว้
	 2.	 ผู้ร่วมพิธีนำ�อาหารและเครื่องประกอบพิธีเดินแห่รอบศาล 3 รอบ
	 3.	 นำ�อาหารถวายที่ศาลเจ้าพ่อ
	 4.	 ผู้ร่วมพิธีจุดธูป 12 ดอกนำ�ไปปักท่ีของไหว้และในกระถางหน้าศาล หรือปักไว้บริเวณใต้ศาล 
แล้วรอจนธูปหมดดอก เป็นการเสร็จสิ้นพิธีไหว้ศาล



Sunantha Ngoenpairot55
Dhonburi Rajabhat University Journal

Volume 17, Issue 2, July - December 2023

	 อภิปรายผลการวิจัย
	 ชุมชนลาวเวียงหมู่ 8 และหมู่ 10 เป็นชุมชนท่ีมีอัตลักษณ์วัฒนธรรมท่ีเป็นแบบเฉพาะของตนเอง
ทางประเพณี และพิธีกรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องของความเชื่อเรื่องศาล การประกอบพิธีกรรม 
ที่เป็นอัตลักษณ์อันโดดเด่นของชุมชน ผู้วิจัยได้เข้าไปทำ�การศึกษาด้วยการสัมภาษณ์และการสังเกต
แบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วมในพิธีกรรมประจำ�ชุมชนทั้งพิธีไหว้ศาลและประเพณีสำ�คัญของ
ชุมชน เพื่อให้ทราบถึงทัศนคติที่คนในชุมชนมีต่อประเพณีการไหว้ศาล ทำ�ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของ 
ความเช่ือคนในชุมชนท่ีมีต่อประเพณีการไหว้ศาล รวมถึงความสัมพันธ์ทางด้านสังคมในชุมชนโดยมีศาล 
เป็นเสมือนตัวเชื่อมความสัมพันธ์ แม้ว่าในปัจจุบันสภาพเศรษฐกิจสังคมมีการเปลี่ยนแปลง แต่ชุมชน
ยังคงมีความศรัทธาต่อศาล ดังน้ัน การท่ีความเช่ือเร่ืองศาลและพิธีกรรมการไหว้ศาลยังคงอยู่ถึงปัจจุบัน
มาจากปัจจัยหลายประการ ดังนี้
	 1.	 เป็นเสมอืนศนูย์รวมจิตใจของคนในครอบครัวและชมุชน ดังในทฤษฎเีร่ืองผี ผีเป็นสัญลักษณ์
เชงิอ�ำนาจทีม่นษุย์มองดดู้วยความเคารพ เป็นศนูย์รวมจติใจและช่วยสร้างความสามคัค ี (บญุยงค์ เกศเทศ, 
2557, น.239) เมื่อถึงงานประเพณีไหว้ศาลทุกปี ญาติพี่น้องที่ย้ายออกไปอาศัยอยู่นอกชุมชนที่อยู ่
ห่างไกลได้กลับมาร่วมงานพิธี เป็นการท�ำกิจกรรมร่วมกัน ท�ำให้เกิดความสัมพันธ์อันดีระหว่างญาต ิ
ในครอบครัว และสมาชิกในชุมชน และการที่คนในชุมชนพร้อมใจมาช่วยงาน เช่น ท�ำอาหาร  
ช่วยขนย้ายสิง่ของจดัสถานที ่หรอืน�ำอาหารมาร่วมเล้ียงแขกท่ีมาร่วมงาน แสดงให้เหน็ว่าการไหว้ศาลมี
ความส�ำคญัต่อชมุชนและชวีติผูค้นทีเ่คยอยูอ่าศยัในชมุชนทัง้สองนี ้ เป็นการสร้างความสามคัคใีนครอบครวั 
และชุมชน อีกทั้งสอดคล้องกับงานวิจัยของ อนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ (2562, น. 8-9) เรื่องการศึกษา
ตัวและบทบาทของผีปู่ตา อ�ำเภอเสลาภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด ที่ได้กล่าวถึงบทบาทของผีปู่ตา หรือ
ผีบรรพบุรุษในความเชื่อของชุมชนเสลาภูมิ ผีปู่ตาเป็นผู้เสริมสร้างความสามัคคีในชุมชน เป็นสื่อกลาง
ความสัมพันธไมตรีให้กับคนในชุมชน ทั้งคนในชุนชนที่รู้จักกันมาก่อน และไม่เคยรู้จักกันมาก่อนหรือ
คนที่ย้ายถิ่นฐานมาอาศัยอยู่ ผีปู่ตามีหน้าที่ช่วยปกปักรักษาคนใน เพราะคนในชุมชนจะท�ำกิจกรรม
ร่วมกัน โดยผ่านเฒ่าจ�้ำผู้เป็นสื่อกลางระหว่างคนในชุมชนกับผีปู่ตาหรืออีกนัยหนึ่งคือร่างทรง ท�ำให้
ชุมชนมีความสัมพันธ์อันแน่นแฟ้นยิ่งขึ้น
	 2.	 ศาลเปรียบเสมือนท่ีพ่ึงทางใจ จากการสัมภาษณ์คนในชุมชน พบว่าเม่ือเจ็บป่วยหรือมีปัญหา
ในหน้าที่การงาน การเงิน การดำ�เนินชีวิต โชคลาภ จะไปบนบานต่อศาลหรือร่างทรงที่เป็นที่สถิตของ
เจ้าพ่อ เจ้าปู่ หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์อื่น ๆ  และเมื่อสำ�เร็จตามที่บนบานไว้ จึงเชื่อว่ามาจากการดลบันดาล
ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านี้ ยิ่งช่วยเพิ่มความศรัทธาต่อความเชื่อ สิ่งศักดิ์สิทธิ์มีบทบาทช่วยลดความทุกข์ 
ความวิตกกังวลในจิตใจ อันเกิดจากความไม่แน่นอนในชีวิต สอดคล้องกับงานวิจัยเรื่องความเชื่อและ
พิธีกรรมเกี่ยวกับศาลเจ้าของชุมชนตำ�บลย่านยาวอำ�เภอสามชุก ของนันทยา คงประพันธ์, สุภาวดี 
เผือกฟัก และพรทิพย์ ช่วยเพล (2563, น.44) มีความเห็นว่าศาลเจ้าพ่อเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของ 
ชุมชน ตามที่ชาวบ้านศรัทธา การใช้ศาลเจ้าในการขอพร การเสี่ยงทาย หรือการที่ชาวบ้านใช้ศาลเจ้า 
ชุมชนในการรักษาโรคภัยไข้เจ็บทั้งทางด้านร่างกายและจิตใจ ดังเช่นศาลเจ้าปู่ที่ชุมชนทั้งสอง เมื่อ
ประสบปัญหาไม่ว่าจะเป็นทางร่างกายหรือจิตใจ จะไปหาเจ้าพ่อบนบานต่อศาล เม่ือได้รับการทำ�นาย



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 สุนันทา เงินไพโรจน์56

ทายทักช่วยให้ลดความตึงเครียดทางใจ นอกจากน้ี คนในชุมชนเช่ือว่าส่ิงศักด์ิสิทธ์ิยังช่วยปกป้อง คุ้มครอง
สมาชิกในครอบครัวและชุมชนให้ปลอดจากภัยอันตรายต่าง ๆ ดังน้ัน ศาลจึงเป็นท่ีพ่ึงทางใจ เกิดกำ�ลังใจ
ให้คนเจ็บหายป่วย หรือสร้างความมั่นใจให้กับผู้คนในการดำ�เนินชีวิต เป็นผู้ปกป้องคนในชุมชนให้พ้น
จากภัยอันตรายต่าง ๆ
	 3.	 ในฐานะโครงสร้างชุมชน ช่วยปกป้องคุ้มครองให้โชคลาภ รักษาโรค ทำ�ให้ชีวิตเจริญรุ่งเรือง 
และแก้ปัญหาต่าง ๆ (บุญชนะ ทองแสน, 2559, น.115) และการใช้ความเช่ือเป็นเคร่ืองมือในการควบคุม
ความสัมพันธ์ทางสังคม ของอานันท์ กาญจนพันธ์ (ชัยวัฒน์ นามราช, 2 พฤษภาคม 2566) การนับถือ
เจ้าพ่อหรือร่างทรงส่งผลให้คนในชุมชนปฏิบัติตามประเพณีที่บรรพบุรุษได้วางไว้ หากไม่ปฏิบัติตามที ่
บรรพบุรุษเคยทำ�มาจะเกิดความไม่สบายใจ รู้สึกติดขัดในการทำ�งาน ดังน้ัน การสืบต่อประเพณีพิธีกรรม
จึงเป็นสิ่งที่ต้องปฏิบัติทุกปี เพื่อความสบายใจของตนเอง และสมาชิกในครอบครัว ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของพระใบฎีกาสุวรรณ อธิปญโญ บำ�มิลา (2562, น. 56-57)  เรื่อง ศึกษาหลักธรรมที่เกี่ยวกับ
พิธีกรรมการบูชาปู่ตา ของชาวบ้านสงยาง ตำ�บลสะอาดสมบูรณ์ อำ�เภอเมือง จังหวัดร้อยเอ็ด ผู้เขียน 
ได้กล่าวถึงหลักธรรมของปู่ตาท่ีบ้านสงยางไว้ดังน้ี การบูชาปู่ตามีมานานแล้วชาวบ้านยังคงศรัทธา ปฏิบัติ 
สืบทอดพิธีกรรมสืบต่อกันมาด้วยเช่ือว่าทำ�แล้วจะมีความสุข ชุมชนเกิดความสามัคคี ไม่มีความเดือดร้อน 
ทุกคนในหมู่บ้านอยู่เย็นเป็นสุข ด้วยการประกอบพิธีกรรมเซ่นไหว้ ดังน้ัน การประกอบพิธีไหว้ศาล 
หรือเจ้าปู่ เจ้าพ่อจึงมีการปฏิบัติถึงปัจจุบัน และยังเป็นการแสดงถึงการเคารพนับถือผู้อาวุโส บุคคลสำ�คัญ
หรือบุคคลพิเศษภายในชุมชน คือ ร่างทรงที่เป็นผู้นำ�ในการประกอบพิธีกรรม ซึ่งเป็นที่เคารพนับถือ
ของคนในชุมชนแห่งนี้ เปรียบเสมือนตัวกลางเชื ่อมความสัมพันธ์ของคนในหมู่บ้าน ร่างทรงจึง
เปรียบเสมือนหมอที่รักษาทางใจ ใช้ประสบการณ์ในชีวิตช่วยแก้ปัญหาตามที่คนมาขอให้ร่างทรงช่วย 
สิ่งศักดิ์สิทธิ์จึงมีบทบาทช่วยลดความทุกข์ ความวิตกกังวลในจิตใจ อันเกิดจากความไม่แน่นอนในชีวิต 
เมื่อได้รับการทำ�นายทายทักช่วยให้ลดความตึงเครียดทางใจ 

องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย
	 จากการศึกษาพบว่าประชากรในหมู่ 8 และหมู่ 10 มีวัฒนธรรมของชาวลาวเวียงคือ ความเช่ือ
เร่ืองศาลของชุมชนท้ังสองน้ี มี 3 แบบ คือ ศาลเจ้าปู่หรือศาลเจ้าพ่อ ศาลพระภูมิ และศาลกะแบะกะบาน 

ภาพที่ 7 แผนภาพศาลชุมชนลาวเวียง หมู่ 8 และหมู่ 10



Sunantha Ngoenpairot57
Dhonburi Rajabhat University Journal

Volume 17, Issue 2, July - December 2023

	 1.	 ศาลเจ้าปู่หรือศาลเจ้าพ่อ คือศาลที่เป็นที่สถิตของวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ มีประจำ�บ้านหรือ
ประจำ�ชุมชน ทำ�ด้วยไม้ ทุกปีมีพิธีไหว้ศาลช่วงเดือน 6 ถึงเดือน 7 แล้วแต่บ้านแต่ละหลังจะกำ�หนดวัน 
ผู้ทำ�พิธีคือร่างทรงของเจ้าพ่อประจำ�ศาล
	 2.	 ศาลพระภูมิ คือ ศาลเทพารักษ์หรือศาลเจ้าที่ มีประจำ�ทุกบ้าน รูปแบบเป็นศาลปูน 
มักต้ังอยู่ในบริเวณเดียวกับศาลเจ้าปู่หรือศาลเจ้าพ่อ การไหว้มักทำ�ในวันสำ�คัญทางศาสนา เช่น วันพระ 
วันเข้าพรรษา วันอาสาฬหบูชา เป็นต้น หรือไหว้พร้อมกับพิธีไหว้ศาลเจ้าพ่อของลาวเวียงพร้อมกัน
	 3.	 ศาลกะแบะกะบาน คือการไหว้ด้วยกระบุงมีรูปปั้นสัตว์เป็นตัวแทนคนไหว้ นำ�ไปวางไว้
ที่ทางสามแพร่งหรือจุดที่ร่างทรงชี้ไว้ เพื่อสะเดาะเคราะห์ ทิ้งความทุกข์หรือสิ่งที่ไม่ดี ส่วนตัวศาลไม่มี 
เป็นลักษณะของความเชื่อมากกว่า
	 พิธีกรรมไหว้ศาลมี 2 พิธีสำ�คัญ วันแรกเป็นพิธีทรงเจ้า ผ่านร่างทรง เพื่อติดต่อกับลูกหลาน 
ที่ศรัทธา และทำ�นายทายทักถึงดวงชะตาของผู้ที่มาร่วมพิธีที่ต้องการถามเกี่ยวกับชีวิตความเป็นอยู ่
การงาน การเงิน โชคลาภ และบนบานศาลกล่าวขอในสิ่งที่ต้องการ
	 วนัทีส่องคอื พธิไีหว้ศาลหรือขึน้ศาล พธิไีหว้ศาลจัดขึน้หลงัจากท�ำพธิเีข้าทรงเสรจ็เรียบร้อยแล้ว 
จัดขึ้นตอนเช้าประมาณ 9 นาฬิกาเป็นต้นไป ผู้ร่วมพิธีจัดเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ทั้งอาหารคาวหวาน
และผลไม้ จากนั้นน�ำอาหารและเครื่องประกอบพิธี เช่น ฉัตร บายศรี เดินวนรอบศาล 3 รอบ โดยมี
ร่างทรงเป็นผูน้�ำ หลงัจากนัน้น�ำอาหารวางบนโต๊ะทีจั่ดเตรยีมไว้หน้าศาล บางส่วนน�ำขึน้ไปถวายบนศาล 
หลงัจากนัน้ผูร่้วมพธิจีดุธปู 12 ดอกน�ำไปปักทีข่องไหว้และในกระถางหน้าศาลหรอืปักไว้ทีใ่ต้ศาลรอบ ๆ 
บริเวณ  แล้วรอจนธูปหมดดอก   จากนั้นผู้ร่วมพิธีจะแบ่งของไหว้ใส่ใบตองหรือกระทงวางไว้ตามพื้นดิน 
ให้กับสัมภเวสี พิธีการสุดท้ายคือพิธีค�้ำคูณ คือ การท�ำบุญใส่เงินในขันเชิน ขันเชิญคือ พานบุหรี่ เทียน 
ชาวบ้านจะเข้าไปให้เจ้าพ่อท�ำนายทายทัก และขอความเป็นสิริมงคลจากเจ้าพ่อ จากนั้นจะถวายเป็น
เงินในขันเชิญ หลังจากหมดคนที่จะเข้ามาขอค�้ำคูณ เจ้าพ่อจะออกจากร่างทรง เป็นอันเสร็จพิธีการ
ไหว้ศาลหรือขึ้นศาล 

ข้อเสนอแนะจากการวิจัย
	 1.	 องค์กรปกครองท้องถิ่นควรให้ความสำ�คัญ และส่งเสริมให้มีการอนุรักษ์ประเพณีเรื่อง
การไหว้ศาล และเสริมความรู้ให้เยาวชนรุ่นหลังเห็นถึงความสำ�คัญของมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม
ของชุมชน
	 2.	 ควรมีการศึกษาเพิ่มเติมถึงพิธีกรรมและความเชื่อเร่ืองศาลกับชุมชนลาวเวียงในจังหวัด
สุพรรณบุรีหรือในพื้นที่อื ่น หรือกลุ่มชาติพันธ์ลาวอื่น ๆ เพื่อทำ�ความเข้าใจในความเหมือนและ
ความแตกต่างมากข้ึน



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 สุนันทา เงินไพโรจน์58

บรรณานุกรม
ชัยวัฒน์ นามราช. (2566). อ่านประวัติศาสตร์ความเชื่อ (พิธีกรรม) อ่านอนาคตคน (สังคม) ไทย. 

ค้นเมื่อ 14 สิงหาคม 2566. จาก https://prachatai.com/journal/2023/05/103929.
นันทยา คงประพันธ์, สุภาวดี  เผือกฟัก, และพรทิพย์ ช่วยเพล. (2563). ความเช่ือและพิธีกรรมเก่ียวกับ

ศาลเจ้าของชุมชนตำ�บลย่านยาว อำ�เภอสามชุก จังหวัดสุพรรณบุรี. วารสารวิทยาลัยสงฆ์
นครลำ�ปาง 9 (2), น.40-51.

นิภาพร โชติสุดเสน่ห์. (2541). พระราหู : ภาพสะท้อนการผสมกลมกลืนทางความเชื่อของกลุ่ม 
ชาติพันธุ์ลาวเวียง. สารนิพนธ์ศิลปศาสตรบัณฑิต สาขามานุษยวิทยา คณะโบราณคดี 
มหาวิทยาลัยศิลปากร.

บุญชนะ ทองแสน. (2529). การศึกษาระบบความเชื่อที่นอกเหนือพุทธศาสนาของชุมชนชาวพุทธ
ในเขตลุ่มน�้ำท่าจีน. กรุงเทพมหานคร : พิมพ์ลักษณ์.

บุญยงค์ เกศเทศ. (2557). ผี วิถีคน ความเช่ือและการพ่ึงพาระหว่างคนกับผี. มหาสารคาม : กากะเยีย. 
บังอร  ปิยะพันธ์ (2541). ลาวในกรุงรัตนโกสินทร์. กรุงเทพมหานคร : สำ�นักกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 
ปิยลักษณ์ โพธิวรรณ์ และยุภาพร ยุภาศ. (2559). กระบวนการสร้างพื้นที่ทางสังคมของผีอีสาน. 

มหาสารคาม : มหาวิทยาลัยราชภัฎมหาสารคาม.
พจนานุกรมไทยราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. (2554). ค้นหาแบบทั่วไป. ค้นเมื่อ 13 เมษายน 2565  

https://dictionary.orst.go.th/
พระใบฎีกาสุวรรณ อธิปญโญ บำ�มิลา. (2562). ศึกษาหลักธรรมที่เกี่ยวกับพิธีกรรมการบูชาปู่ตา 

ของชาวบ้านสงยาง ตำ�บลสะอาดสมบูรณ์ อำ�เภอเมือง จังหวัดร้อยเอ็ด. มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

วรรณพร บุญญาสถิต, ฉันทัส เพียรธรรม, และเทพธิดา ศิลปรรเลง. (2560). พัฒนาการทางประวัติศาสตร์
ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อำ�เภออู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี. วารสารวิทยาลัยสารพัดช่าง
นครขอนแก่น. 11 (1), น.26-38.

วลัยลักษณ์ ทรงศิริ. (2019). การเคลื่อนย้ายของผู้คนมาสู่ความเป็นชุมชนลาวด่านเมืองกบินทร์ฯ 
“กบินทร์บุรี” เมืองด่านภาคตะวันออก. ค้นเม่ือ 4 พฤศจิกายน 2566, https://walailaksong-
siri.com/2018/07/05/kabinburi-the-border-town/

วันดี พินิจวรสิน. (2556). ภูมิปัญญาการปรับตัวในบ้าน - เรือนลาวเวียง บริเวณลุ่มน�้ำภาคกลาง 
หน้าจ่ัว : ว่าด้วยสถาปัตยกรรม การออกแบบ และสภาพแวดล้อม. วารสารหน้าจัว่. 27 (2003), 
น.45-60.

สุนันทา เงินไพโรจน์. (2564). ประวัติศาสตร์ชุมชนลาวเวียงจากสิ่งของเครื่องใช้ อ�ำเภอบางปลาม้า 
จังหวัดสุพรรณบุรี. สุพรรณบุรี : วิทยาลัยช่างศิลปสุพรรณบุรี สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์.

อนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ. (2562). การศึกษาตัวและบทบาทของผีปู่ตา อำ�เภอเสลาภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด. 
วารสารวิชาการธรรมทัศน์. 19 (4), น.1-11.


