
ภาวะแห่งการตื่นรู้ ศักยภาพของมนุษย์ในพุทธศาสนานิกายเซน 
 

คะนอง ปาลิภัทรางกูร1 
 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มุ่งวิเคราะห์และอภิปรายแนวคิดเรื่องภาวะแห่งการตื่นรู้ในพุทธศาสนานิกายเซน เพ่ือ
แสวงหาแนวทางในการขจัดข้อขัดแย้งทางสังคม อันเกิดมาจากความแตกต่างทางด้านเชื้อชาติ ศาสนา  และ
อุดมการณ์ทางการเมือง ผลแห่งการอภิปรายพบว่า ภาวะแห่งการตื่นรู้หรือธรรมชาติแห่งพุทธะที่มีอยู่ภายใน
ตัวของมนุษย์ทุกคน ฉะนั้น สิ่งที่มนุษย์ควรทำคือมองให้เห็นถึงธรรมชาติที่แท้จริงของตนเองแล้วตระหนักรู้
ธรรมชาติแห่งพุทธะที่มีอยู่ในตน อันจะนำไปสู่การเคารพในตนเองและผู้อ่ืน ดำรงอยู่อย่างมีสุขและสันติ ไร้การ
แบ่งแยกในด้านเชื้อชาติ ศาสนา หรือรูปแบบการใช้ชีวิตใด ๆ การตระหนักรู้ดังกล่าวสามารถเกิดขึ้นได้โดยตรง 
โดยไม่ต้องอาศัยการมีสติปัญญาที่สูงส่ง การคิดวิเคราะห์ทางตรรกะ หรือการใช้ภาษาที่ฟุ่มเฟือยแต่อย่างใด 
เมื่อสรรพสัตว์ได้เข้าถึงธรรมชาติแห่งพุทธะที่มีอยู่ในตัวเองแล้ว ชีวิตของเขาก็จะตื่นรู้ เป็นสุข และเบิกบาน  
 
คำสำคัญ : ภาวะแห่งการตื่นรู้ ศักยภาพของมนุษยชาติ พุทธศาสนานิกายเซน 
 
 

  

 
1 อาจารย์ สาขาวิชาปรัชญา คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
  อีเมล : kanong.p@arts.tu.ac.th 

วันท่ีรับบทความ          22/03/2564 
วันแก้ไขบทความ        01/0/2564 
วันตอบรับบทความ      08/06/2564 



State of Awakening: the Humankind’s Potential in Zen 
Buddhism 

 
Kanong Paliphatrangkura2 

 

 
Abstract 

This article aimed to analyze and discuss the concept of state of awakening in Zen 
Buddhism, in order to seek the way to eliminate social conflicts caused by differences in 
race, religion and political ideology.  The results showed that according to Zen Buddhism, all 
human beings had state of awakening, the Buddha nature.  Therefore, as human beings, all 
we ought to do is to see through our own nature and realize the Buddha nature. That will 
lead to respect for ourselves and others, living happily and peacefully without any 
discrimination in terms of race, religion, or lifestyle at all.  To achieve such awakening is 
possible by seeing one's own original nature directly; without the intervention of the 
intellect, logical thought or any redundant language. When the Buddha nature is realized, 
the sentient beings will be awakened, happy, and delighted. 

   
Keywords: state of awakening,humankind’s potential,Zen Buddhism 
 
 
  

 
2   Instructor, Department of Philosophy, Faculty of Arts, Thammasat University 
  email: kanong.p@arts.tu.ac.th 

Received  22/03/2021 
Revised  01/06/2021 
Accepted 08/06/2021 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 122

บทนำ 
การอยู่ร่วมกันในสังคมที่มีความหลากหลายทั้งด้านเชื้อชาติ ศาสนา และทัศนคติทางการเมือง ย่อมก่อ

เกิดการกระทบกระทั่งและความขัดแย้งกันเป็นธรรมดา ทั้งนี้เพราะมนุษย์แต่ละคนต่างก็มุ่งแสวงหาพ้ืนที่แห่ง
การดำรงอยู่ของตนเอง ทุกคนอยากพบเจอความสุข และอยากหนีห่างจากความทุกข์ด้วยกันทั้งสิ้น หากแม้น
ว่าสมาชิกในสังคมที่ตนพบเจอมีพฤติกรรม อุปนิสัย หรือแม้กระทั่งภาพลักษณ์ที่สร้างความอัดอัดขัดข้องแก่
ตัวเองและพวกพ้อง ก็จะเกิดความรังเกียจเดียดฉันท์และหาทางกีดกัน แบ่งแยก และจัดกลุ่มแบ่งประเภทไป
ตามอุดมการณ์ความเชื่อและทัศนคติของตนเองที่มีต่อพวกเขา มีข้อถกเถียงมากมายเกี่ยวกับธรรมชาติเดิมแท้
ของมนุษย ์ โธมัส ฮอบส์ (Thomas Hobbes) นักปรัชญาชาวอังกฤษมองว่า โดยธรรมชาติแล้วมนุษย์ทุกคน
เป็นคนเห็นแก่ประโยชน์ตนเอง มนุษย์ก็คือสัตว์ชนิดหนึ่งที่ยังไม่ได้ปรับเปลี่ยนสัญชาตญาณโดยการศึกษาหรือ
ระเบียบวินัยใด ๆ “Natural man is man considered as if he were simply an animal, not 
modified in any way by education or discipline.” (Hobbes, 1991A, p.11) ดังนั้นมนุษยเ์ราจึง
มองเห็นผู้อ่ืนเป็นคู่แข่งอยู่ตลอดเวลา กระหายพลังอำนาจในทุกรูปแบบ เพ่ือสร้างความมั่นใจว่าตนเองจะอยู่ได้
อย่างปลอดภัยไร้การคุกคามจากอีกฝ่าย และด้วยเหตุที่มนุษย์ทุกคนมีความเท่าเทียมกัน มีศักยภาพที่จะ
ทำลายอีกฝ่ายได้เหมือนกัน จึงทำให้แต่ละคนมีความหวังเท่า ๆ กันที่จะบรรลุจุดหมายของตน และผลักดันให้
แต่ละคนพยายามที่จะทำลายและครอบงำผู้อื่น และเพราะรู้ว่า ไม่มีใครที่จะครอบงำคนอื่นได้ตลอดเวลาและ
ตลอดไป แม้แต่คนที่แข็งแรงที่สุดก็อาจถูกทำร้ายจากคนที่อ่อนแอที่สุดได้ ความคิดและความรู้สึกจึงวนเวียนอยู่
ทีค่วามกลัว (Minoque, 1972, p.75) ดังนั้น ในสภาวะธรรมชาติซึ่งไม่มีรัฏฐาธิปัตย์คอยควบคุมดูแล มนุษย์จึง
อยู่อย่างหวาดกลัว ทุกคนมุ่งจะปกป้องตนเองจากการรุกรานของคนอ่ืน และถ้ามีโอกาสเราก็จะทำทุกอย่าง
เพ่ือให้ตนเองและพวกพ้องได้ประโยชน์ไว้ก่อน ผู้คนเกิดความรู้สึกต่อกันเพียงมองว่าอีกฝ่ายจะสร้างผลดีหรือไม่
ดีแก่ตัวเองหรือไม่เท่านั้นเอง (Warrender, 1957, p.210) ชีวิตจึงดำรงอยู่ในสภาพขัดแย้งตลอดเวลา สภาวะ
ธรรมชาติเช่นนี้ได้สร้างความรู้สึกไม่ปลอดภัยแก่ปัจเจกชนทุกคน ฉะนั้น เพ่ือหลีกเลี่ยงสภาวะดังกล่าว มนุษย์
จึงได้ทำสัญญาระหว่างกันและกัน โอนสิทธิตามธรรมชาติอันเด็ดขาดที่แต่ละคนมีให้แก่รัฏฐาธิปัตย์ (State 
sovereign) ไป โดยที่สมาชิกในสังคมจะไม่ละเมิดซ่ึงกันและกัน กฎกติกาต่าง ๆ ถูกกำหนดขึ้นเพ่ือสร้างความ
ยุติธรรมแก่สมาชิกทุกคน ซึ่งที่ยังมีความกลัวอยู่ว่าสมาชิกคนอ่ืน ๆ จะทำตามสัญญาที่ตกลงกันไว้หรือไม่ ทุก
คนจึงต้องมอบสิทธิตามธรรมชาติทั้งหมดไปให้แก่รัฏฐาธิปัตย์เพื่อให้มีอำนาจเต็มที่ในการควบคุมดูแล 
(Hobbes, 1991B, p.94) ป้องปรามและลงโทษคนที่จะทำผิดสัญญา และกำหนดบทบาทหน้าที่ของสมาชิกแต่
ละคน และอำนวยความสงบสุขให้เกิดขึ้นในสังคม 

อย่างไรก็ดี ประวัติศาสตร์แห่งมนุษยชาติก้ได้เดินเคียงคู่มาพร้อมกับความขัดแย้ง ระหว่างมนุษย์ด้วย
กันเองที่พยายามยึดครองอำนาจนำในเรื่องต่าง ๆ ทั้งการเมือง เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม สาเหตุของ
ความขัดแย้งส่วนหนึ่งมาจากการไม่ยอมรับในคุณค่า ศักดิ์ศรี ศักยภาพ และความเป็นมนุษย์ของฝ่ายตรงข้าม 
สงครามครูเสดในยุโรปยุคกลาง การค้าทาสผิวดำในดินแดนสหรัฐอเมริกา และการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ชาวยิวโดย
รัฐบาลนาซีเยอรมันในสมัยสงครามโลกครั้งที่ 2 เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนในเรื่องนี้ อนึ่ง แม้ในกลุ่มอำนาจนำที่ได้



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura123

ยึดครององคาพยพต่าง ๆในสังคมอย่างเด็ดขาดก็ยังมีแนวคิดแบ่งแยกผู้คนออกเป็นประเภทต่าง ๆ อีกด้วย 
ดังเช่นทีพ่รรคนาซีแบ่งประชากรเยอรมันออกเป็น 2 กลุ่ม คือ กลุ่มมีค่าและกลุ่มไร้ค่า ประชากรกลุ่มมีค่า
หมายถึงบุคคลที่มีสุขภาพทางร่างกายและจิตใจที่แข็งแรง ไม่ติดสารเสพติดและสุรา สามารถทำงานรับใช้
ประเทศชาติได้อย่างเต็มที่ ส่วนกลุ่มไร้ค่าหมายถึงบุคคลพิการ ไม่ว่าจะเป็นทางร่างกายหรือทางจิต ผู้ที่ติดสุรา
และสารเสพติดเรื้อรัง ไม่สามารถทำงานรับใช้ประเทศชาติได้ รัฐบาลนาซีมองว่า ในช่วงสงคราม กลุ่มประชากร
ที่มีค่าทุกคนสามารถสร้างคุณค่าต่อประเทศชาติได้อย่างมาก เนื่องจากประชากรเหล่านี้อาจถูกส่งไปรบในแนว
หน้า ทำงานในโรงงานอุตสาหกรรม หรือทำหน้าที่อ่ืน ๆ ที่เหมาะสม เช่น เพศหญิงก็ให้กำเนิดบุตรเพื่อเพ่ิม
ประชากรให้แกป่ระเทศชาติได้ เป็นต้น ในขณะที่กลุ่มประชากรไร้ค่าจะไม่สามารถทำหน้าที่เหล่านี้ได้ อีกทั้งยัง
เป็นภาระให้แก่รัฐบาลที่ต้องเจียดงบประมาณมาตั้งสถานพยาบาลเพ่ือดูแลรักษาให้อีกด้วย (คัททิยากร ศศิธรา
มาศ, 2557, น.252-253) 

ในปี 2563 ในประเทศสหรัฐอเมริกา มีการชูประเด็น “Black Lives Matter - ชีวิตคนดำก็สำคัญ” 
ขึ้นและเกิดการประท้วงไปทั่วประเทศ เหตุการณ์ดังกล่าวสืบเนื่องมาจาก จอร์จ ฟลอยด์ (George Floyd) ชาย
อเมริกันผิวดำ ถูกพนักงานขายในร้านค้าแห่งหนึ่งโทรแจ้งตำรวจว่าเขาใช้ธนบัตรปลอมในการซื้อสินค้า เขาถูก
ตำรวจ 4 นายเข้าจับกุม ถูกจับกดคว่ำหน้าลงที่พ้ืน และถูกเข่ากดทับที่ลำคอจนหายใจไม่ออก แม้จะร้องบอก
ว่า “ผมหายใจไม่ออก - I can't breathe” แตก่็ไม่ได้รับการผ่อนปรนแต่อย่างใด เมื่อรถพยาบาลมาถึงฟลอยด์
ก็หมดสติไปแล้ว เขาถูกนำตัวส่งโรงพยาบาลและเสียชีวิตในเวลาต่อมา (BBC, 2020) เหตุการณ์ดังกล่าวทำให้
ตำรวจทั้ง 4 นายถูกไล่ออก และตำรวจที่ใช้เข่ากดทับฟลอยด์ถูกดำเนินคดีข้อหาฆาตกรรมโดยไม่ได้เจตนา 
(murder in the third degree) การเสียชีวิตของฟลอยด์ก่อให้เกิดการประท้วงอย่างรุนแรงในหลายมลรัฐ ผู้
ประท้วงโกรธแค้นและเรียกร้องให้ดำเนินคดีเจ้าหน้าที่ตำรวจทั้ง 4 นาย มีการบุกปล้นสะดม ทุบทำลาย และ
จุดไฟเผาห้างร้านและสถานที่ราชการต่าง ๆ นักวิเคราะห์ส่วนใหญ่เห็นตรงกันว่าทั้งหมดเกิดจากความไม่พอใจ
ในกระบวนการยุติธรรมที่แตกต่างกันระหว่างคนอเมริกันผิวขาวกับคนอเมริกันผิวดำ อันเป็นการตอกย้ำถึง
ความอยุติธรรมทางเชื้อชาติ (Racial injustice) ที่สั่งสมมานานในสังคมอเมริกัน (FOX Business, 2020) 
เหตุการณ์ดังกล่าวเกิดขึ้นเพราะประชาชนบางกลุ่มท่ีแม้จะอยู่ในสังคมเดียวกัน แต่พวกเขายังมีความรู้สึก
แบ่งแยก ดูถูกดูแคลน ไม่ยอมรับในคุณค่า ศักดิ์ศรี ศักยภาพ และความเป็นมนุษย์ของเพ่ือนร่วมสังคม 

ตั้งแต่เกิดการแพร่ระบาดของไวรัส  Covid-19 ไปทั่วโลกเมื่อปี ค.ศ.2020 เป็นต้นมา มีข้อมูลว่าชาว
อเมริกันเชื้อสายเอเชียถูกทำร้ายร่างกายและโดนก่ออาชญากรรมเพ่ิมข้ึน 149% เมื่อเทียบกับปี 2019 โดยใน 
16 เมืองใหญ่ มีคนถูกดักทำร้ายจนได้รับบาดเจ็บจำนวนมาก แม้จะตะโกนขอความช่วยเหลือแต่ก็ไม่ได้รับการ
ตอบสนอง นักวิเคราะห์มองว่า ความเกลียดชังดังกล่าวมีสาเหตุมาจากความคับแค้นใจที่ชาวอเมริกันคนอ่ืน ๆมี
ต่อคนจีนที่เป็นต้นกำเนิดการแพร่ระบาดในครั้งนี้ โดยได้เหมารวมคนอเมริกันเชื้อสายเอเชียจากประเทศต่าง ๆ
เข้าไปด้วย และความเกลียดชังดังกล่าวได้เพ่ิมทวีขึ้นเมื่อถูกกระตุ้นจากประธานาธิบดีโดนัลด์ ทรัมป์ ที่ใช้คำ
เรียกไวรัสชนิดนี้ว่า China virus ไวรัสจีน China plague โรคระบาดจีน หรือ Kung flu โรคหวัดจีน ซึ่ง
ล้อเลียนมาจากคำว่า Kung Fu กังฟู นั่นเอง (Reuters, 2021) 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 124

กล่าวเฉพาะในสังคมไทย ความขัดแย้งทางการเมืองในช่วง 10 กว่าปีที่ผ่านมา ส่วนหนึ่งมีสาเหตุมา
จากทัศนคติท่ีไม่ยอมรับในคุณค่าศักดิ์ศรีและศักยภาพของเพ่ือนร่วมชาติที่คิดต่างไปจากตน มองว่าอีกฝ่ายอ่อน
ด้อยด้านสติปัญญา ขาดการพินิจพิเคราะห์ มุ่งประโยชน์เฉพาะหน้าระยะสั้น ถูกชักจูงด้วยอามิสสินจ้างในการ
ออกเสียงเลือกนักการเมืองเข้าไปทำหน้าที่ในสภาผู้แทนราษฎร ทัศนคติดังกล่าวสะท้อนในคำปราศรัยของผู้นำ
การชุมนุมบางคนเมื่อช่วงปลายปี พ.ศ.2556 ทีว่่า “สามแสนเสียงในกรุงเทพฯ เป็นเสียงที่มีคุณภาพ ย่อมดีกว่า 
15 ล้านเสียงในต่างจังหวัด แต่ไร้คุณภาพ" (สำนักข่าวอินโฟเควสท์, 2556) การกล่าวเช่นนี้บ่งบอกถึงการไม่
ยอมรับในคุณค่า ศักดิ์ศรี ศักยภาพ และสติปัญญาการไตร่ตรองของเพ่ือนร่วมชาติที่อยู่ในต่างจังหวัด อันเป็น
ลักษณะของการดูหมิ่นดูแคลนและถือตัวเองว่าเหนือกว่าผู้อ่ืน ที่พุทธศาสนาเรียกว่า ‘อติมานะ’ ซึ่งถือเป็น
อุปกิเลสชนิดหนึ่งที่ทำให้จิตใจขุ่นมัวเศร้าหมอง ยากท่ีจะรับคุณธรรมอย่างอ่ืนได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ป
ยุตฺโต), 2558, น.266) 

บทความนี้เป็นความพยายามที่จะนำแนวคิดเรื่องพุทธภาวะ หรือภาวะแห่งการตื่นรู้ในพุทธศาสนา
นิกายเซน มาวิเคราะห์และอภิปรายเกี่ยวกับ ‘ภาวะร่วม’ ทีม่นุษย์ทุกคนมีเหมือนกัน เพ่ือสร้างการตระหนักรู้
และแสวงหาแนวทางในการขจัดความขัดแย้งทางสังคม อันเกิดมาจากความแตกต่างทางด้านเชื้อชาติ ศาสนา  
และอุดมการณ์ทางการเมือง อันจะนำไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขและเกิดภราดรภาพสืบต่อไป 
 
พุทธศาสนานิกายเซนกับภาวะแห่งการตื่นรู้ 

เมื่อกล่าวถึงพุทธศาสนานิกายเซน ผู้ที่เคยศึกษาเกี่ยวกับนิกายนี้มาบ้างแล้วจะนึกถึงโศลกสี่บรรทัดที่
ถือกันว่าเป็นคำนิยามพุทธศาสนาเซนได้ครบถ้วน โศลกดังกล่าวมีเนื้อความว่า :- 

 
“การถ่ายทอดพิเศษนอกคัมภีร์ 
ไม่อิงอาศัยถ้อยคำและตัวอักษร 
ชี้ตรงไปยังจิตวิญญาณของมนุษย์ 
มองเข้าไปในธรรมชาติแท้ของตนและประจักษ์แจ้งพุทธภาวะ 
A special transmission outside the scriptures; 
No dependence upon words and letters; 
Direct pointing at the human heart; 
Seeing into one’s nature and the realization of Buddhahood” 
(Batchelor, 1994, p.212) 
 
 
 



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura125

ข้อความ 4 ประโยคข้างต้น ถือกันว่าเป็นโศลกที่สรุปจุดมุ่งหมายและวิธีการในการก่อตั้งนิกายเซนของ
พระโพธิธรรม (Humphreys, 1957, p.32) ข้อความนี้อาจเริ่มกำหนดจดจำกันแล้วแพร่หลายในหมู่ศาสนิกชน
ของเซนในช่วงเวลาหนึ่ง หลังจากท่ีท่านฮุยเหน็ง สังฆปรินายกองค์ท่ีหกอุบัติขึ้นมา ทั้งนี้เพราะท่านฮุยเหน็งเอง
ก็ดูเหมือนจะไม่คุ้นเคยกับข้อความนี้มาก่อนเลย (Suzuki, 1965, p.19) จากโศลกสี่ประโยคข้างต้นนั้น เราจะ
เห็นภาพรวมของพุทธศาสนานิกายเซนโดยจะเห็นทั้งวิธีการและจุดหมายที่เซนมุ่งเน้นให้มนุษย์เข้าถึง จุดหมาย
ดังกล่าวก็คือ การประจักษ์แจ้งพุทธภาวะ หรือภาวะแห่งการตื่นรู้ ซึ่งจะเป็นไปได้ก็ด้วยการมองย้อนเข้าไปใน
ธรรมชาติของตน การมองย้อนเช่นนั้นเป็นวิธีการเพ่ือเข้าถึงจุดหมาย ซึ่งเป็นพุทธภาวะในตนนั่นเอง 

ตำนานเกี่ยวกบัการอุบัติของนิกายเซนเล่าว่า สมัยหนึ่ง เมื่อพระผู้มีพระภาคพุทธเจ้าประทับนั่งพร้อม
กับบรรดาภิกษุอยู่ที่ภูเขาคิชฌกูฏ ท้าวมหาพรหมได้มาเข้าเฝ้าและถวายดอกไม้สีทองแด่พระองค์ พร้อมกันนี้ก็
ได้กราบทูลอาราธนาพระองค์ให้ทรงแสดงพระธรรมเทศนาด้วย พระผู้มีพระภาคทรงรับดอกบัวนั้นแล้วทรงชู
ขึ้นและทอดพระเนตรดอกบัวนั้นด้วยอาการนิ่งเงียบอย่างยิ่ง ในขณะนั้น พระมหากัสสปเถระก็ยิ้มออกมา 
เหตุการณ์นี้ได้รับการกล่าวขานกันว่าเป็นบ่อเกิดแห่งพุทธศาสนานิกายเซน (Humphreys, 1957, p.24) และ
การที่พระพุทธองค์ทรงส่งผ่านคำสอนแก่ท่านพระมหากัสสปะ ถือเป็นการถ่ายทอดคำสอนพิเศษนอกคัมภีร์ 
โดยไม่อาศัยตัวอักษรใด ๆ ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะของนิกายเซนที่รับรู้กันโดยทั่วไปนั่นเอง 

ตามทัศนะของพุทธศาสนานิกายเซน สรรพสัตว์มีพุทธภาวะ (Buddhahood) หรือความรู้แจ้งซึ่งเป็น
ภาวะที่สะอาด สว่าง สงบ อยู่ภายในตัวแล้ว ภาวะดังกล่าวอาจเรียกชื่อแตกต่างกันออกไปบ้าง เช่นที่อาจารย์
บางท่านเรียกว่า จิตหนึ่ง (One Mind) และบางท่านก็เรียกว่าจิตเดิมแท้ (Essence of Mind) แต่ไม่ว่าจะ
เรียกชื่ออย่างไรก็ตาม สิ่งนั้นก็ยังคงเป็นภาวะที่ไม่อาจจะเอาชื่อหรือสัญลักษณ์ทางภาษาใด ๆ ไปนิยามได้ 
เพราะเป็นภาวะที่อยู่เกินเลยขอบเขตของภาษาและไม่ใช่สิ่งที่จะเอาการใช้เหตุผลไปทำความเข้าใจได้ ดังที่ท่าน
ฮุยเหน็ง (Hui-Neng) ได้อธิบายไว้ว่า  

 
ธรรมชาติเดิมแท้ของเราคือธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ นอกเหนือจากธรรมชาติ
อันนี้แล้วหามีพุทธะท่ีไหนอีกไม่เลย...เรากล่าวว่าจิตเดิมแท้เป็นของใหญ่หลวง ก็
เพราะมันรวมสิ่งต่าง ๆ เข้าไว้หมด โดยที่สิ่งทุกสิ่งนั้นมันอยู่ในตัวธรรมชาติแท้ของ
เรา เมื่อเราพบเห็นความดีหรือความชั่วก็ตามของบุคคลอ่ืน เราไม่ถูกดึงดูดให้ชอบ 
หรือไม่ถูกผลักดันให้ชัง หรือเราไม่เกาะเกี่ยวกับมัน เมื่อนั้นลักษณะแห่งจิตใจของเรา
ก็เป็นของว่างเท่ากับอากาศ ด้วยเหตุนี้เราจึงกล่าวว่า ใจของเราใหญ่หลวง ไม่มี
ขอบเขตเหมือนอากาศ (พุทธทาสภิกขุ, 2531ข, น. 53-55) 
 
 
 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 126

ในเรื่องนี้ ท่านฮวงโป (Huang-Po) ซึ่งเป็นอาจารย์คนสำคัญในนิกายเซน ได้อธิบายไว้ว่า พระพุทธเจ้า
ทั้งหลายและบรรดาสัตว์โลกทั้งมวลต่างก็เติบโตมาจากจิตหนึ่ง (One Mind) นี้ และไม่มีความเป็นจริงอะไรอ่ืน
อีกเลยนอกจากจิตหนึ่งนี้เท่านั้น จิตหนึ่งนี้ดำรงอยู่ตั้งแต่อดีตที่ไม่มีจุดเริ่มต้น มันไม่ได้เกิดข้ึนและก็ไม่อาจสูญ
สลายไปได้ มันไม่ได้เป็นสีน้ำเงินหรือสีเขียว ทั้งไม่ได้มีรูปทรงหรือรูปแบบแต่อย่างใด มันดำรงอยู่เหนือสิ่งที่มีอยู่
และสิ่งที่ไม่มีอยู่ มันไม่อาจกำหนดวัดได้ด้วยอายุว่าเก่าหรือใหม่ มันไม่ใช่ของยาวหรือสั้น มันไม่ใช่ของใหญ่หรือ
ของเล็ก เพราะมันอยู่เกินเลยขอบเขตท่ีจำกัด อยู่เกินเลยคำพูด อยู่เกินเลยร่องรอยและสิ่งตรงกันข้าม(สิ่ง
เปรียบเทียบ)ทั้งหมด จิตหนึ่งนี้จะต้องถูกเห็นตามสภาวะเดิมอย่างที่มันเป็นอยู่เท่านั้น เมื่อเราพยายามจะคว้า
จับมันไว้ในใจของเรา มันก็จะหลุดลอยไป มันเป็นเหมือนกับช่องว่างที่ไม่อาจวัดขอบเขตมันได้ ไม่อาจใช้
ความคิดคำนึงไปวัดหยั่งในกรณีนี้ได้ (Suzuki, 1960, p.112) 

เพราะเหตุที่มีทัศนะเช่นนี้เอง เซนจึงถือว่า พระอรหันต์กับปุถุชนไม่มีความแตกต่างกันแต่อย่างใด 
เพราะต่างก็มีพุทธภาวะหรือธรรมชาติเดิมแท้ที่บริสุทธิ์หมดจดเป็นแก่นสารเหมือนกัน แต่ถ้าจะมองให้แตกต่าง 
ก็มีอยู่แค่ว่า ปุถุชนคือผู้ที่ยังไม่สามารถขจัดอวิชชาที่ห่อหุ้มพุทธภาวะออกไปได้ ธรรมชาติแท้ของเขาจึงยังไม่
ส่องประกายออกมา เขาจึงยังคิดปรุงแต่งไปในอารมณ์ต่าง ๆ ก่อเกิดกระแสแห่งการเวียนว่ายตายเกิดไม่รู้จบ
สิ้น ส่วนพระอรหันต์นั้นสามารถขจัดอวิชชาที่ปิดบังพุทธภาวะออกได้แล้ว จึงรับรู้โลกและชีวิตจากธรรมชาติแท้
ที่บริสุทธิ์ของตนเอง ไม่มีอะไรมาปิดบังเคลือบแฝงอีกต่อไป จึงอยู่ในภาวะที่เหนือสุขและทุกข์ แต่หากมองจาก
สายตาของปุถุชนหรือจากภาษาบัญญัติในโลกนี้ ก็อาจพูดได้ว่า ผู้ที่ขจัดอวิชชาออกได้แล้วจะรับรู้โลกด้วย
มุมมองใหม่ที่ไร้ความทุกข์หรือความวิตกกังวลใด ๆ ทั้งสิ้น เป็นท่าทีที่สดใส เบิกบาน สะอาดหมดจดอย่าง
แท้จริง  

ถ้าธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ ยังถูกห่อหุ้มเกี่ยวพันอยู่เพียงใดแล้ว มันก็ไม่มี
ความแตกต่างกันระหว่างผู้ที่เห็นแจ้งกับผู้ที่มืดบอด ข้อแตกต่างกันนั้นมันอยู่ที่ว่าคน
หนึ่งได้ตรัสรู้แจ่มแจ้ง เพราะพุทธภาวะอันเกี่ยวกับผู้นั้นถูกเพิกถอนเครื่องห่อหุ้มได้
หมดจดแล้ว ส่วนอีกคนหนึ่งยังมืดมิดอยู่ (พุทธทาสภิกขุ, 2531ข, น.52) 
 

เมื่อเป็นเช่นนี้ การที่จะเข้าสู่ภาวะดังกล่าวได้ ก็จะต้องแสวงหาจากภายในตนเอง ไม่ใช่จากภายนอก 
และต้องพยายามไม่ปล่อยให้ความคิดปรุงแต่งเกิดขึ้นในเรื่องใด ๆ  

 
“เราต้องปฏิบัติเพ่ือความเป็นพุทธะภายในจิตเดิมแท้ และต้องไม่เสาะแสวงหาจิต
เดิมแท้ในที่อ่ืนนอกจากตัวเราเอง ผู้ที่ถูกความเขลาครอบงำจนมองไม่เห็นจิตเดิมแท้
นั้นจัดเป็นคนสามัญ ส่วนผู้ที่มีความสว่างจนมองเห็นจิตเดิมแท้ของตนเอง จัดเป็น
พระพุทธเจ้าองค์หนึ่ง” (พุทธทาสภิกขุ, 2531ข, น.75) 



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura127

พุทธศาสนานิกายเซนมุ่งให้มนุษย์มองย้อนเข้าไปในธรรมชาติแท้ของตนเอง จนเห็นว่าตนเองมีพุทธ
ภาวะอยู่ภายใน แล้วเกิดความเพียรพยายามที่จะเข้าถึงพุทธภาวะดังกล่าว บรรลุถึงพุทธภูมิอันเป็นธรรมชาติ
ดั้งเดิมของตัวเขาเอง (และของสรรพสัตว์ทุกถ้วนหน้า) 

เมื่อพุทธศาสนานิกายเซนมีทัศนะเช่นนี้ จุดหมายแห่งการดำเนินชีวิตจึงได้แก่ การบรรลุซาโตร ิ
(Satori) หรือภาวะรู้แจ้ง ซึ่งเป็นภาวะที่บุคคลสามารถทำลายอวิชชา ตัณหา อุปาทานแล้วกลับเข้าสู่พุทธภาวะ 
(โพธิ) ซึ่งเป็นภาวะบริสุทธิ์ที่มีอยู่แล้วในแต่ละคน พูดง่าย ๆ ก็คือ การบรรลุถึงธรรมชาติแท้ของตนนั่นเอง แต่
ถ้าพูดตามภาษาของเซนแล้วก็อาจจะพูดได้ว่า มันไม่มีการบรรลุถึงอะไรเลย เพราะว่าเมื่อถึงที่สุดแล้ว ภาวะที่
ค้นพบหรือบรรลุถึงนั้น ก็ไม่ใช่ของใหม่หรือของภายนอกแต่อย่างใด หากแต่เป็นของเดิม ๆ ที่มีอยู่ภายในนั่นเอง 
ดังเช่นที่อาจารย์ฮวงโปกล่าวว่า “เมื่อรู้แจ้งโพธิแล้ว จิตของเธอซึ่งเป็นพุทธะอยู่แล้วก็จะถูกรู้แจ้งด้วย การ
กระทำทุกอย่างตลอดกาลอันยาวนานก็จะถูกพบว่าเป็นเพียงแค่แบบฝึกฝนเท่านั้น เปรียบเหมือนคนแข็งแรงที่
พบก้อนเพชรซึ่งอยู่ที่หน้าผากของตนเองแล้ว ก็จะรู้ว่าไม่มีอะไรที่จะต้องทำเก่ียวกับความเพียรพยายามท่ีจะ
ค้นหาในภายนอกแต่อย่างใด ดังนั้น พระพุทธองค์จึงตรัสว่า ในการบรรลุถึงความรู้แจ้งนั้น เราไม่ได้มีอะไรที่
บรรลุถึงเลย” (Suzuki, 1960, p.119) 

อาจมีปัญหาสงสัยว่า ในเมื่อโพธิก็มีอยู่ภายในตัวเราทุกคนแล้ว และเม่ือว่าถึงที่สุด มันก็ไม่มีการบรรลุ
ถึงอะไรเลยเช่นนี้ แล้วอย่างนี้มนุษย์เราจะต้องปฏิบัติธรรมหรือดำเนินตามมรรควิถีไปเพ่ืออะไร เพราะวิถีทาง
ทุกอย่างนั้นก็ไม่น่าจะมีคุณค่าแต่อย่างใด ด้วยเหตุที่มันไม่ได้นำไปสู่จุดหมายอะไรเลย มนุษย์ควรจะอยู่เฉย ๆ 
แล้วรอเวลาให้ทุกอย่างเผยตัวของมันออกมาเอง เพราะการคิดแสวงหาหนทางปฏิบัติหรือการลงมือปฏิบัติ
มรรควิถีต่าง ๆ ไม่น่าจะมีคุณค่าตรงไหนเลย  

ตามแนวคิดของเซน การปฏิบัติหรือการดำเนินชีวิตตามวิถีทางต่าง ๆ ที่เหมาะสมนั้นย่อมมีคุณค่าและ
มีความจำเป็นอย่างแน่นอน เพราะแม้เราจะมีของดีอยู่ในตัวแล้วก็ตาม แต่เมื่อมันยังถูกบดบังด้วยอวิชชา 
ตัณหา อุปาทานอยู่ เราก็ยังไม่สามารถเห็นแจ้งมันได้โดยตรงอยู่นั่นเอง เราจึงจำเป็นต้องจัดวางเงื่อนไข 
แสวงหาหลักการและลงมือกระทำการต่าง ๆ เพ่ือเอ้ืออำนวยให้ของดีที่เรามีอยู่นั้นแสดงตัวออกมา และที่
สำคัญก็คือ ถ้าเราไม่ลงมือทำอะไรเลย อีกท้ังไม่รู้ด้วยว่าตนเองมีของดีอยู่แล้ว ก็อาจเป็นไปได้ที่เราจะใช้ชีวิต
สะเปะสะปะ ประกอบด้วยความหลงผิดและมีความคิดปรุงแต่งในเรื่องต่าง ๆ มากมาย จนกลายเป็นการสร้าง
เงื่อนไขให้สิ่งเปลือกนอกต่าง ๆ เข้าไปบดบังห่อหุ้มของจริงแท้ท่ีมีอยู่นั้นมากยิ่งข้ึน จนของดีนั้นอาจหมดโอกาส
ที่จะเผยแสดงตัวออกมาก็เป็นได้ และนั่นก็หมายความว่าเราเองหมดโอกาสที่จะเห็นแจ้งพุทธภาวะที่มีอยู่
ภายในตนเองอย่างแน่นอน และแม้ในภาษาเซนจะบอกว่า ไม่มีการบรรลุถึงอะไรเลยก็จริง แต่หากใช้ภาษา
ธรรมดาทั่วไปแล้ว การที่บุคคลสามารถขจัดอวิชชาตัณหาอุปาทานจนรู้แจ้งพุทธภาวะภายในตนเองได้เช่นนี้ก็
น่าจะเรียกว่าเป็นการบรรลุธรรมได้เหมือนกัน ด้วยเหตุนี้เอง นักวิชาการในนิกายเซนรุ่นหลัง ๆ จึงนิยมใช้ศัพท์
ว่า ซาโตริ (Satori) เป็นชื่อแทนภาวะรู้แจ้ง (หรือพุทธภาวะ) ดังกล่าวนั้น มาถึงตรงนี้ จึงเป็นอันตกลงว่า ใน
บทความนี้ เมื่อกล่าวถึงการบรรลุธรรมในนิกายเซนก็หมายเอาการบรรลุซาโตรินั่นเอง 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 128

การบรรลุธรรม คือ การบรรลุจุดหมายสูงสุดแห่งการปฏิบัติธรรม หรือ การใช้ชีวิตทางศาสนา เมื่อพูด
ถึงจุดหมายเช่นนี้ หลายคนอาจตั้งคำถามว่า เซนมีจุดหมายด้วยหรือ เพราะดูเหมือนเซนจะปฏิเสธสิ่งที่เป็นทวิ
ลักษณ์ทั้งหมด การพูดว่ามีจุดหมาย ก็เท่ากับยืนยันถึงสิ่งที่ตรงกันข้ามกับสิ่งที่ไม่ใช่จุดหมาย แล้วเมื่อเป็นเช่นนี้ 
การที่เซนมีจุดหมายแห่งการปฏิบัติ จะไม่เป็นการขัดแย้งกันในตัวหรือ ผู้เขียนคิดว่า ข้อถกเถียงดังกล่าวเป็น
เพียงการเล่นเกมทางภาษาเท่านั้น ไม่ได้เป็นข้อปัญหาที่ควรเข้าไปสนใจนัก เพราะมนุษย์ยังต้องพูดคุยกันด้วย
ภาษาสมมติท่ีเข้าใจกันได้ในสังคม การตั้งคำถามที่ดูเหมือนไม่สนใจคำพูดเช่นนั้น ย่อมมีคุณค่าในระดับหนึ่ง ซึ่ง
ผู้ถามและผู้ตอบจะต้องอยู่ในแวดวงของเซนหรือคุ้นเคยกับเซนเป็นอย่างดีเหมือนกัน แต่ในการพูดคุยกับผู้คน
ทั่วไป คำถามเช่นนี้ผู้เขียนเห็นว่าไม่มีคุณค่าแต่อย่างใด และที่สำคัญ พุทธศาสนานิกายเซนยังดำรงอยู่ในฐานะ
เป็นระบบปฏิบัติที่ผู้คนจำนวนหนึ่งยอมรับนับถือและดำเนินรอยตามตลอดระยะเวลาอันยาวนานจนถึงยุค
ปัจจุบันนี้ การที่ผู้คนได้ลงมือปฏิบัติเช่นนั้น น่าจะแสดงในตัวว่า เซนมีจุดหมายที่แน่นอนให้ทุกคนมุ่งหวังได้ ถ้า
เซนเพียงบอกว่าให้ลงมือปฏิบัติแต่ไม่ได้เสนอเป้าหมายที่แน่ชัดแก่ผู้คน ก็คงไม่มีใครยินยอมปฏิบัติตามเป็นแน่  

เป็นที่ยอมรับกันว่า ระบบปฏิบัติที่ผู้คนจำนวนหนึ่งได้ยินยอมปฏิบัติตามนั้นเป็นสิ่งที่มีจุดหมายอย่าง
แน่นอน ในพุทธศาสนานิกายเซนก็เช่นเดียวกัน ผู้คนส่วนมากยอมรับว่า ซาโตริ เป็นจุดหมายของเซน ดัง
ประโยคที่ว่า “จุดหมายสุดท้ายของเซนก็คือการบรรลุถึงภาวะรู้แจ้ง ที่เรียกว่า ซาโตริ” (Fromm, Suzuki, 
and Martino, 1960, p.115) และท่านชิบายามะ (Zenkai Shibayama) ซึ่งเป็นพระภิกษุรูปหนึ่งในนิกายเซน
ก็ได้บรรยายลักษณะของเซนเอาไว้ว่า เซนมิใช่ข้อสรุปทางความนึกคิดที่เข้าถึงได้ด้วยเหตุผลและการคิด
ใคร่ครวญ วิถีแห่งเซนนั้นมิอาจพบได้โดยความรู้แบบแบ่งแยกของเรา และมิใช่เพียงเท่านี้ แม้ความรู้และ
ความคิดของเราทั้งหมดซึ่งเป็นผลผลิตของจิตสำนึกก็จำเป็นจะต้องขจัดออกอย่างสิ้นเชิงด้วย หากทำได้สำเร็จ
แล้วเราก็จะเข้าถึงสัจจะแห่งประสบการณ์อันบริสุทธิ์ ซึ่งจะช่วยให้เราตื่นขึ้นสู่อจิต คือภาวะที่ไม่ต้องคิดปรุงแต่ง 
หรือที่เรียกว่าความว่าง (สุญญตา) และในประสบการณ์ภายในอันล้ำลึกนี้แหละที่เซนดำรงอยู่ ถ้าพูดในแง่ของ
จุดมุ่งหมายแล้ว ประสบการณ์แห่งเซนก็คือ การตระหนักรู้ถึงรากฐานแห่งการดำรงอยู่ ถ้าพูดในแง่มุมส่วนตัว
แล้วก็อาจอธิบายได้ว่าเซนคือการตื่นขึ้นสู่จิตอันล้ำลึกของมนุษย์ ซึ่งโดยภาษาแห่งเซน เราเรียกการตื่นขึ้นนั้นว่า 
‘ซาโตริ’ ซึ่งแปลว่า ‘การตรัสรู้’ เพ่ือหมายถึงสัจจะแห่งประสบการณ์ทางศาสนา (พจนา จันทรสันติ, 2536, น.
58) 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura129

ภาวะแห่งการตื่นรู้คือกลับคืนสู่ภาวะเดิมแท้ของตน 
สำหรับพุทธศาสนานิกายเซน พุทธภาวะหมายถึงภาวะแห่งการตื่นรู้ อันเป็นภาวะดังเดิมของสรรพ

สัตว์ ภาวะดังกล่าวอาจเรียกชื่อได้หลายอย่างเช่นว่า จิตหนึ่ง (One Mind) จิตเดิมแท้ (Essence of Mind) 
หรือใบหน้าดั้งเดิม (The Original Face) ก็ได้ ซึ่งทั้งหมดก็บ่งชี้ถึงภาวะบริสุทธิ์ซึ่งเป็นธรรมชาติเดิมแท้ของ
สรรพสัตว์ในจักรวาลนี้ และเพราะเหตุที่มนุษย์เรามีธรรมชาติเดิมแท้เป็นเช่นนี้ ฉะนั้น เราจึงสามารถบรรลุ
จุดหมายสูงสุดในการปฏิบัติธรรม คือสามารถพัฒนาตนเองจากปุถุชนกลายเป็นพุทธะหรือผู้รู้แจ้งได้ ดังคำ
กล่าวของท่านเอโนที่ว่า “ท่านผู้คงแก่เรียนทั้งหลาย จิตเดิมแท้ (Essence of Mind) ของเรา ซึ่งเป็นเมล็ดพืช
หรือแก่นของการตรัสรู้นั้น เป็นของบริสุทธิ์ตามธรรมชาติ (pure by nature) และต้องอาศัยจิตเดิมแท้นี้เท่านั้น 
มนุษย์เราจึงจะเข้าถึงความเป็นพุทธะได้โดยตรง ๆ” (พุทธทาสภิกขุ, 2531ข, น.31) เซนเชื่อว่า จุดหมาย
สุดท้ายที่มนุษย์ควรเข้าถึงหรือสิ่งที่เรียกชื่อว่า พุทธภาวะ เป็นต้นนั้นได้มีอยู่ก่อนแล้วในตัวมนุษย์ทุกคน หรือจะ
พูดว่าพุทธภาวะนั้นเป็นแก่นสารของความเป็นมนุษย์ก็ว่าได้ สรรพสัตว์ในโลกนี้ต่างก็มีธรรมชาติเดิมแท้เป็นจิต
หนึ่งหรือพุทธภาวะนั้น พุทธภาวะจึงเป็นจุดร่วมที่สรรพสัตว์มีเหมือนกัน การบรรลุถึงจุดหมายของการปฏิบัติ
ในทัศนะของเซนก็คือการกลับคืนสู่ธรรมชาติเดิมแท้ของตนเองนั่นเอง 

เวลาเราพูดว่า มนุษย์ควรกลับคืนสู่ภาวะเดิมแท้ของตน เรามักจะเกิดข้อกังขาว่านั่นจะไม่เป็นการถอย
หลังเข้าคลองหรืออย่างไร มนุษย์ควรจะพัฒนาตนเองไปสู่จุดหมายข้างหน้าต่อไป ความเจริญน่าจะหมายถึง
การที่เราสามารถพัฒนาตนเองไปสู่สิ่งใหม่ ๆ ต่อไปข้างหน้ามิใช่หรือ การบอกให้หวนกลับคืนสู่จุดเดิม จะถือว่า
เป็นการบอกให้ไปสู่จุดหมายที่ดีงามกว่าที่เป็นอยู่ได้อย่างไร ข้อกังขานี้จะหมดไปถ้าเราเข้าใจว่าภาวะเดิมแท้
ของเรานั้นเป็นสิ่งที่บริสุทธิ์หมดจด ควรแก่การเข้าถึง และเม่ือเปรียบเทียบกับภาวะในปัจจุบันนี้ เราพบว่า
ภาวะเดิมแท้นั้นจะช่วยให้เราดำรงอยู่อย่างปลอดทุกข์มากกว่า ภาวะเช่นนั้นอาจไม่เรียกว่าสุขในความหมายที่
ตรงกันข้ามจากทุกข์ เพราะในความหมายที่เราเข้าใจกัน สุขหมายถึงภาวะอ่ิมอกอ่ิมใจตื่นเต้นกับผลลัพธ์อะไร
บางอย่างจนทำให้จิตกระเพ่ือมหวั่นไหวไปจากเดิม เป็นลักษณะฟูเฟ่ืองทางอารมณ์จนเกินปกติ แต่ภาวะเดิมแท้
ของเรานั้นไม่อาจใช้กรอบความคิดเรื่องสุขและทุกข์ไปบรรยายอย่างครบถ้วนได้ แน่นอนว่า ในภาวะเช่นนั้นจะ
ไม่มีอาการที่เรียกว่าความทุกข์ แต่ก็ไม่ชื่อว่าเป็นความสุขเสียทีเดียว เราอาจนิยามภาวะเช่นนั้นว่าเป็นความสุข
ที่ควรเข้าถึงได้ โดยจะต้องระบุชัดลงไปว่าสุขในที่นี้หมายเอาเพียงภาวะปลอดทุกข์ ไม่มีเหตุแห่งทุกข์ที่จะก่อ
เกิดปัญหาอีกต่อไป 

ท่านฮวงโปผู้เป็นอาจารย์ของท่านรินไซได้กล่าวข้อความเกี่ยวกับเรื่องนี้ไว้ว่า พระพุทธเจ้าทั้งปวง และ
สัตว์โลกทั้งสิ้น ไม่ได้เป็นอะไรเลย นอกจากเป็นเพียงจิตหนึ่ง (One Mind) นอกจากจิตหนึ่งนี้แล้ว ไม่ได้มีอะไร
ตั้งอยู่เลย จิตหนึ่งซึ่งเป็นสิ่งที่ปราศจากการตั้งต้นนี้ เป็นสิ่งที่ไม่ได้เกิดขึ้นและไม่อาจจะถูกทำลายได้เลย มัน
ไม่ใช่เป็นของมีสีเขียวหรือสีเหลือง และไม่มีทั้งรูปไม่มีทั้งการปรากฏ มันไม่ถูกนับรวมอยู่ในบรรดาสิ่งทั้งที่มีการ
ตั้งอยู่และไม่มีการตั้งอยู่ มันไม่อาจถูกลงความเห็นว่าเป็นของใหม่หรือของเก่า มันไม่ใช่ของยาว ของสั้นของ
ใหญ่ ของเล็ก ทั้งนี้เพราะมันอยู่เหนือขอบเขต เหนือการวัด เหนือการตั้งชื่อ เหนือการทิ้งร่องรอยไว้ และเหนือ
การเปรียบเทียบทั้งหมดท้ังสิ้น จิตหนึ่งนั่นแหละคือพุทธะ ไม่มีพุทธะอ่ืนใดที่ไหนอีก ไม่มีจิตอื่นใดที่ไหนอีก 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 130

มันแจ่มจ้าและไร้ตำหนิเช่นเดียวกับความว่าง คือมันไม่มีรูปร่างหรือปรากฏการณ์ใด ๆ เลย เรื่องมันเพียงแต่ตื่น
และลืมตาต่อจิตหนึ่งนั้นเท่านั้น และไม่มีอะไรที่จะต้องบรรลุถึงอะไร นี่แหละคือพุทธะที่แท้จริง พุทธะและสัตว์
โลกทั้งหลายคือจิตหนึ่งนี้เท่านั้น ไม่มีอะไรอื่นนอกไปจากนี้เลย (พุทธทาสภิกขุ, 2531ก, น.23-25) 

อนึ่ง ในตอนเริ่มต้นของบทเพลงที่ท่านฮะกุอิน (Hakuin) ซึ่งเป็นพระในนิกายเซนได้แต่งขึ้น ก็ปรากฏ
ข้อความในทำนองเดียวกันนี้ คือ 

 
“สรรพสัตว์ต่างก็เป็นพุทธะตั้งแต่เริ่มแรกทีเดียว 
เปรียบเหมือนน้ำแข็งกับน้ำ 
ปราศจากน้ำ ก็ไม่อาจมีน้ำแข็งได้ 
ปราศจากสรรพสัตว์แล้ว เราจะหาพุทธะได้จากท่ีไหนเล่า 
All Sentient beings are from the very beginning the Buddhas 
It is like ice and water 
Apart from water no ice can exist 
Outside sentient beings, where do we seek the Buddhas” (Suzuki, 
1973, p.336) 
 

เซนเชื่อว่า สรรพสัตว์เป็นพุทธะอยู่ก่อนแล้ว ทุกคนเสมอเหมือนกันหมดในฐานะที่มีธรรมชาติเดิมแท้
เป็นภาวะรู้แจ้งเช่นเดียวกัน การที่เราจะเข้าใจแนวคิดของเซนในเรื่องนี้ จำเป็นจะต้องเข้าใจทัศนะพ้ืนฐานที่เซน
มีเก่ียวกับโลกและสรรพสิ่งในโลกนี้เสียก่อน 

แนวคิดเรื่องความเป็นเอกภาพของสรรพชีวิตเป็นสาระสำคัญของความคิดแบบเซน ความเป็นเอกภาพ
ดังกล่าวก็คือการที่สรรพสิ่งดำรงอยู่อย่างอิงอาศัยสัมพันธ์กันและกันตามกฎฏิจจสมุปบาทนั่นเอง ในฐานะที่เซน
เป็นนิกายหนึ่งในพุทธศาสนาระบบใหญ่ เซนได้ยอมรับหลักปฏิจจสมุปบาท (Interdependent-origination) 
ว่าเป็นธรรมชาติที่แท้จริงของโลก นั่นคือ สรรพสิ่งและสรรพชีวิตดำเนินไปเป็นพลวัต (dynamic) ในลักษณะ
เชื่อมสัมพันธ์กันและกัน ไม่มีสิ่งใดจะดำรงอยู่โดยเอกเทศอย่างเด็ดขาดได้ มนุษย์ดำรงอยู่โดยอาศัย
สภาพแวดล้อมเป็นตัวขับเคลื่อน เราต้องอาศัยอากาศ อาหาร น้ำและสรรพสิ่งในการดำรงอยู่ เมื่อมีเหตุปัจจัยที่
เหมาะสม เราจึงสามารถเป็นอยู่ได้ เหตุปัจจัยดังกล่าวรวมถึงมนุษย์และสรรพสิ่งด้วย โดยธรรมชาติแล้ว สรรพ
สิ่งจึงไม่ได้อยู่แยกขาดจากกัน เพราะต่างก็อาศัยกันและกันจึงดำรงอยู่และเป็นไปได้ ชีวิตมนุษย์ดำเนินไปอย่าง
เป็นเอกภาพประสานสอดคล้องกันและกัน ตัวตนหรือธรรมชาติของมนุษย์จึงเป็นความเป็นจริงที่เป็นพลวัต คือ 
หมุนเวียนเคลื่อนไปโดยธรรมชาติด้วยตัวของมันเอง มันสัมผัสถึงโลกในฐานะเป็นส่วนร่วมในในการดำรงอยู่ของ
ตัวมันเอง ซึ่งความเป็นเอกภาพแบบพลวัตนี้จะต้องถูกรับรู้โดยตรงด้วยตัวของมนุษย์เอง เราไม่อาจใช้ถ้อยคำไป
บรรยายถึงมันอย่างครบถ้วนได้ (Bose, 1996, p.86)  ในรูปแบบที่เป็นไปโดยพลวัตนี้ ตัวตนจะถูกสัมผัสถึง 
(ถูกรับรู้) ว่ามีอยู่ในการสัมพันธ์กับตัวตนอื่น ๆ (บุคคลหรือสรรพสัตว์อ่ืน ๆ) ความคิดรับรู้ถึงตัวตนในเชิง



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura131

สัมพันธ์เช่นนี้จะดึงให้มนุษย์ดำรงอยู่ร่วมกัน และเป็นพื้นฐานแห่งการดำรงอยู่เป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน 
ความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันจะทำให้เราคำนึงถึงสวัสดิภาพของบุคคลอ่ืน ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันก็เป็น
รากฐานสำคัญแห่งความดีงามของมนุษย์ ความเห็นอกเห็นใจและความเมตตากรุณาจึงเป็นคุณสมบัติที่แท้จริง
ของผู้ที่ได้ประจักษ์แจ้งนิพพานหรือการรู้รับตัวตนอย่างเป็นเอกภาพ ในทัศนะของเซน พุทธภาวะจึงเป็นภาวะ
ตระหนักรู้ถึงธรรมชาติที่แท้จริงของมวลมนุษย์ (รวมถึงตัวเอง) ที่เป็นสิ่งบริสุทธิ์ผ่องใส มีความดีและความ
เมตตาการุณย์ ดำรงอยู่อย่างประสานสัมพันธ์เป็นอันหนึ่งอันเดียวกับจักรวาลตามหลักปฏิจจสมุปบาท กลไก
ของความเป็นมนุษย์เป็นไปโดยพลวัตในลักษณะสัมพันธ์สอดคล้องกับโลก ปัจเจกบุคคลไม่ใช่ความเป็นจริงที่
แยกอยู่ต่างหากเด็ดขาด ความเป็นอนัตตาจึงเป็นธรรมชาติที่แท้จริงของตัวตน (Bose, 1996, p.87)   

โดยพื้นฐานแล้ว มนุษย์เป็นผู้ตระหนักรู้ถึงการที่สรรพสิ่ง (รวมทั้งตัวมนุษย์เอง) เจริญงอกงาม
เคลื่อนไหวไปเองตลอดเวลาโดยธรรมชาติตามหลักปฏิจจสมุปบาท การตระหนักรู้เช่นนี้ย่อมเป็นไปเองแก่สรรพ
ชีวิตในจักรวาล ตัวตนแต่ละหน่วยได้สำนึกรู้ด้วยตนเองว่าชีวิตในจักรวาลดำเนินไปโดยลักษณะเป็นหนึ่ง
เดียวกัน มีความเป็นเอกภาพโดยตัวของมันเอง ปัจเจกชนจะมีความเป็นจริง (entity) ได้ก็ด้วยการดำรงอยู่
อย่างสอดคล้องสัมพันธ์กันและกันในธรรมชาติ ตัวตนของปัจเจกชนหาได้มีความเป็นจริงด้วยการดำรงอยู่อย่าง
เป็นเอกเทศแต่อย่างใดไม่ ในความเป็นไปโดยสอดคล้องสัมพันธ์เป็นหนึ่งเดียวกันนี้ ย่อมไม่มีการแบ่งแยก
ระหว่างปัจเจกชน ไม่มีการคิดประเมินค่าเป็นความดี ความเลว หรือความสูง ความต่ำ เป็นต้น ต่อสรรพสิ่งแต่
อย่างใด ทุกสิ่งดำเนินไปโดยเสรี มีความบริสุทธิ์ในตัวเองอย่างแท้จริง การที่สรรพชีวิตเป็นไปโดยเสรีและมี
ความบริสุทธิ์ในตนเอง อีกท้ังประจักษ์รู้ในความเป็นไปของตนเองและสรรพสิ่งเช่นนี้จัดเป็นพุทธภาวะหรือ
ภาวะการรู้แจ้งตามทัศนะของเซน เพราะฉะนั้น เซนจึงถือว่า สรรพชีวิตเป็นพุทธะตั้งแต่แรกเริ่มทีเดียว 
(Suzuki, 1973, p.336) 
ความเป็นจริงของมนุษย์ เป็นสิ่งที่คลี่คลายเป็นไปเองโดยธรรมชาติ ในความเป็นไปเองโดยธรรมชาตินั้น ตัวตน
ก็จมหายกลืนกลายไปในตัวของมันเอง สัมผัสถึงตัวมันเองว่าเป็นกิจกรรมที่บริสุทธิ์หมดจด (experiences 
itself as pure activity) ในความเป็นไปเช่นนั้น ตัวตนจะสัมผัสถึงตัวมันเองว่า เป็นรูปแบบที่เคลื่อนไหวไปเอง
อย่างกลมกลืน เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน สัมพันธ์กับโลกในลักษณะเป็นส่วนร่วมกัน หลักธรรมสำคัญของเซนก็
คือตัวตนนั้น จะบรรลุถึงความรู้แท้และเสรีภาพที่แท้จริงได้ ก็ด้วยการแสดงออกอย่างตรงไปตรงมาไม่ผ่านการ
ใช้ความคิดพินิจพิเคราะห์ ในลักษณาการเช่นนั้น ตัวตนแต่ละหน่วยจะประจักษ์รู้ตัวเองว่าเป็นภาวะคลี่คลายไป
ในความเป็นอิสระและในความสัมพันธ์เป็นหนึ่งเดียวกับโลกอย่างแท้จริง และนี้เองที่เรียกว่าธรรมชาติแห่ง
พุทธะ (Bose, 1996, p.88)   

พุทธศาสนานิกายเซนไม่ได้พูดถึงการ “รู้ถึงธรรมชาติแห่งตน” หรือการ “เข้าใจในธรรมชาติแห่งตน” 
แทนที่จะใช้คำในทำนองที่เกี่ยวกับการขบคิดทางสติปัญญาเช่นนั้น ท่านกลับใช้คำว่า  “สัมผัสถึง” ซึ่งให้
ความหมายในทำนองประสบการณ์ที่แท้จริง ในที่นี้ การสัมผัสถึงก็คือการรับรู้มันด้วยตัวตนทั้งหมดของเรา เป็น
ประสบการณ์ที่รู้สึกได้ ก็คือการที่ตัวตนของเราทั้งหมดยอมรับในสัจจะของธรรมชาติแห่งตน ในฐานะที่เป็น
สัจจะในชีวิตจริง เพราะการพูดถึงการตระหนักรู้ในธรรมชาติแห่งตน หรือ ธรรมชาติที่แท้ ซึ่งเรามีอยู่ก่อน  



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 132

แล้วนั้น เป็นเรื่องที่พูดกันได้ทั่วไป การพูดเช่นนั้นไม่ใช่ของยากแต่อย่างใด แต่การได้สัมผัสกับมันในฐานะ
ประสบการณ์ที่แท้ของตัวเราเองนั้นไม่ใช่เรื่องง่ายเลย มันเป็นสิ่งที่ยากแสนยาก จนกระทั่งว่าคนทั่ว  ๆ ไปไม่
อาจจะมีประสบการณ์เช่นนั้นได้ เพราะถึงแม้ว่าเราจะมีธรรมชาติที่แท้ซ่อนอยู่ ลึก ๆ ในตัวเราก็ตาม แต่โดย
ส่วนมากแล้ว เรามักจะถูกบดบังด้วยม่านหมอกแห่งจิตใจแบบแบ่งแยก (discriminating mind) อยู่เกือบ
ตลอดเวลา เพ่ือทำความกระจ่างในประเด็นนี้ ท่านชิบายามะได้ให้คำอธิบายไว้ว่า “การสัมผัสถึงก็คือการพิสูจน์
สิ่งนั้นด้วยประสบการณ์ของตนเอง ‘การสัมผัสถึง’ นั้นโดยพ้ืนฐานแล้วแตกต่างกับ ‘การรู้’ การสัมผัสจะ
เกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราได้ไปพ้นจากพันธนาการแห่งการแบ่งแยกประเมินค่า และดำรงอยู่ในโลกใหม่ที่เป็น
เอกภาพและปราศจากการแบ่งแยก ประสบการณ์นี้จะเปิดเผยให้เราเห็นถึงแง่มุมใหม่ ๆ ของชีวิตมนุษย์ เราจะ
เกดิขึ้นใหม่และดำรงชีวิตอยู่ด้วยคุณภาพของชีวิตที่ผิดแผกแตกต่างออกไปจากเดิม” (พจนา จันทรสันติ, 2536, 
น.105) 

ธรรมชาติหรือตัวตนของมนุษย์เป็นไปเองโดยอัตโนมัติ มีอิสระในการดำรงอยู่ร่วมกันกับสรรพสิ่ง ไม่ได้
แบ่งแยกปัจเจกบุคคลออกจากกันและกัน ในการดำเนินไปเช่นนี้ เราไม่อาจใช้มโนทัศน์เรื่องความดี-ความชั่ว 
เป็นต้น ไปอธิบายได้ เพราะมันเป็นไปเองของมันเช่นนั้น และตัวตนของมนุษย์ทุกคนต่างก็ตระหนักรู้ความ
เป็นไปของตัวมันเองเช่นนั้นอยู่ก่อนแล้วโดยธรรมชาติ ฉะนั้น เซนจึงถือว่า ทุกคนเป็นพุทธะหรือได้ประจักษ์
แจ้งในความเป็นไปเช่นนี้อยู่ก่อนแล้ว การหวนกลับไปสู่ธรรมชาติแท้ของตนเองซึ่งเป็นไปโดยไม่มีการแบ่งแยก
เช่นนี้จึงถือเป็นการบรรลุพุทธภูมิหรือเป็นการกลับไปสู่ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะนั่นเอง และนี้เองที่เซน
เรียกว่าซาโตริหรือการประจักษ์แจ้งพุทธภาวะ อันถือเป็นจุดหมายสูงสุดแห่งการปฏิบัติในทางศาสนา  

เมื่อธรรมชาติเดิมแท้ของเราเป็นสิ่งที่บริสุทธิ์และตัวมันเองก็เป็นพุทธะหรือประจักษ์แจ้งด้วยตนเองอยู่
ก่อนเช่นนี้ แล้วอะไรที่ทำให้เราไม่ประจักษ์แจ้งในความบริสุทธิ์ที่เป็นไปเองโดยเสรีนั้น อะไรทำให้เรามีชีวิตที่
วุ่นวายดังเช่นในปัจจุบัน ในเรื่องนี้ เซนจะตอบว่า อวิชชาหรือความไม่รู้ในธรรมชาติแท้ของตนเองและสรรพ
สัตว์ทำให้เรายังลุ่มหลงอยู่ เพราะอวิชชาจึงทำให้เรามีจิตใจที่แบ่งแยก คือ แบ่งแยกตนเองออกจากผู้อื่น เป็น
เราเป็นเขา เป็นมนุษย์เป็นสัตว์ อีกท้ังแบ่งแยกประเมินค่าว่าดีชั่ว สูงต่ำ เป็นต้น ความคิดแบ่งแยกทำให้เรารับรู้
ชีวิตและโลกผิดเพ้ียนไปจากธรรมชาติที่แท้จริงของมัน ธรรมชาติของมนุษย์และสรรพสิ่งเป็นไปอย่างประสาน
สอดคล้องกันโดยไม่แบ่งแยก ความคิดเชิงมโนทัศน์ (conceptual mind) ที่ไปแบ่งแยกสรรพสิ่งด้วยการ
ประเมินค่าหรือคิดคำนึงว่าเป็นนั้นเป็นนี่จึงเป็นเงื่อนไขสำคัญ ที่ทำให้เราไม่สามารถประจักษ์แจ้งความเป็นจริง 
(the reality) ของโลกและจักรวาลได้ การสัมผัสถึงตัวตนในเชิงสัมพันธ์จะสูญเสียการประจักษ์รู้โดยตรงไป ใน
เมื่อใจยอมรับ (ไว้วางใจ) รูปแบบเชิงมโนทัศน์ การยอมรับเชื่อมั่นในเหตุผลก็เป็นอีกเงื่อนไขหนึ่ง ที่นำไปสู่การ
ปิดกั้นการแสดงออกของตัวตนที่เป็นไปอย่างธรรมชาติด้วย (Bose, 1996, p.88) 

เซนจึงถือว่าการกระทำโดยไร้การคิด (unthoughtful action) เป็นเงื่อนไขสำคัญสำหรับการรู้แจ้ง วิธี
ปฏิบัติในนิกายเซนจึงเป็นการกระทำด้วยความรู้สึกอย่างแท้จริง (felt action) ที่ปราศจากการเพ่งพินิจ
พิจารณาหาความหมายในสิ่งต่าง ๆ การเข้าใจในทัศนะเชิงอภิปรัชญาของเซนเช่นนี้ ช่วยให้เราเข้าใจวิธีปฏิบัติ
และลักษณะต่าง ๆ ในนิกายเซนได้ง่ายขึ้น แนวคิดเชิงอภิปรัชญาที่เชื่อว่า สรรพสิ่งดำเนินไปอย่างเป็นพลวัต 



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura133

ประสานกลมกลืนกันอย่างเป็นอิสระนี้เอง ที่เป็นเหตุผลพ้ืนฐานในการมองโลกและชีวิตตามทัศนะของเซน 
อย่างไรก็ดี โดยภาพรวมของเซน เซนไม่สนับสนุนการใช้ความคิดไปในเรื่องอภิปรัชญา หากแต่มุ่งให้พิจารณา
แก้ปัญหาที่มวลมนุษย์ (หรือพูดอย่างสั้นก็คือตัวมนุษย์แต่ละคน) กำลังประสบอยู่ เซนไม่ได้มุ่งเน้นที่จะตอบ
ปัญหาที่ว่ามนุษย์มาจากไหน เป็นไปอย่างไรหรือธรรมชาติแท้ของมนุษย์คืออะไร แต่เซนสนใจในปัญหาว่า ทำ
อย่างไรมนุษย์จึงจะเข้าถึงภาวะหลุดพ้นจากความทุกข์บรรดามี ที่กำลังเผชิญอยู่ในขณะนี้ได้ เซนเชื่อว่าถ้า
มนุษย์สามารถแก้ปัญหาในปัจจุบันได้อย่างแท้จริงแล้วเขาจะไม่กังวลในเรื่องแหล่งกำเนิดมูลฐานหรือแก่นสาร
สาระของตนเองอีกต่อไป เพราะเม่ือทุกอย่างคลี่คลายแล้ว ก็ไม่มีแรงกระตุ้นใด ๆ ที่จะผลักดันให้เขาสงสัยอีก 
การที่เซนบอกถึงความเป็นจริงทางอภิปรัชญาที่ว่า “สรรพสัตว์เป็นพุทธมาตั้งแต่เริ่มแรกทีเดียว” นั้น ได้ช่วย
สร้างกำลังใจให้กับผู้คนทั่วไปเป็นอย่างดี เมื่อเราจะลงมือปฏิบัติเพื่อบรรลุจุดหมายอะไรบางอย่าง ถ้าเรารู้ว่า
จุดหมายดังกล่าวนั้นได้มีอยู่ก่อนแล้วในตัวเรา หาได้มีอยู่ภายนอกหรือเป็นสิ่งอ่ืนที่อยู่ห่างไกลลึกลับแต่อย่างใด
ไม่ เราก็จะเกิดกำลังใจในการปฏิบัติอย่างแน่วแน่ เพราะเมื่อจุดหมายดำรงอยู่ก่อนแล้วในตัวเรา ก็เป็นไปได้ว่า
เราจะสามารถเข้าถึงจุดหมายนั้นได้อย่างแท้จริง 

อาจารย์รินไซซึ่งเป็นผู้ก่อตั้งนิกายรินไซเซนก็บอกให้เราหยุดการค้นหามรรควิธีหรือวิถีทางปฏิบัติที่เป็น
รูปแบบใด ๆ ทั้งสิ้น ด้วยเหตุผลว่า ไม่มีมรรควิธีที่เป็นรูปแบบเพื่อเข้าถึงพุทธะเพราะพุทธะก็คือตัวมนุษย์นั่นเอง  

 
“พุทธะไม่ใช่สิ่งใดอ่ืนนอกจากตัวเจ้าเอง เจ้าต้องการรู้จักจิตเดิมแท้ใช่ไหม เจ้าไม่
สามารถรู้และแยกแยะตัวเองออกจากจิตเดิมแท้ได้ ผู้ดำเนินตามมรรค พุทธะท่ี
แท้จริงไม่มีรูปร่าง มรรคท่ีแท้จริงไม่มีแก่นสาร ธรรมที่แท้จริงไม่มีรูปแบบ ทั้งสาม
ผสมผสานกันอย่างกลมกลืนและรวมกันเป็นหนึ่ง ผู้ที่ยังไม่เห็นสิ่งนี้ถูกเรียกว่าผู้ข้อง
เกี่ยวกับความรู้สึกทางผัสสะซึ่งต้องยุ่งยากโดยกรรม… อะไรที่เจ้าเรียกว่า พุทธะ นั่น
คือจิตของเจ้าซึ่งอยู่ในความบริสุทธิ์ของพุทธะ อะไรที่เจ้าเรียกว่าธรรม นั่นคือจิตของ
เจ้าอยู่ในรัศมีอันผ่องแผ้วของธรรม อะไรที่เจ้าเรียกว่ามรรคนั่นคือเมื่ออยู่ในแสงอัน
โปร่งใส ย่อมไม่มีสถานที่ใดเป็นอุปสรรค ทั้งสามเป็นหนึ่งเดียว แต่เป็นเพียงชื่อท่ีว่าง
เปล่าและไม่มีอยู่จริง ผู้ที่ปฏิบัติตามมรรคอย่างแท้จริงย่อมรักษามรรคคงไว้เสมอใน
จิตใจของเขา” (จงชัย เจนหัตถการกิจ, 2537, น.74-75) 
 

ตามทัศนะของพุทธศาสนานิกายเซน พุทธภาวะเป็นธรรมชาติเดิมแท้ของทุกอย่าง ทั้งสรรพสัตว์และ
นามธรรมทุกประการ ทั้งการตรัสรู้และอวิชชา การที่พุทธภาวะเป็นธรรมชาติเดิมแท้นั้น ก็หมายความว่าทุก
อย่างได้รวมอยู่ในพุทธภาวะเหมือนกันหมด ไม่ว่าสิ่งนั้นจะเป็นมนุษย์หรือสัตว์เดรัจฉาน หญิงหรือชาย ความดี
หรือความชั่ว ความสะอาดหรือความสกปรก แต่ถึงกระนั้น สิ่งที่ควรตระหนักในตอนนี้ก็คือว่า สรรพสิ่งนั้นได้
รวมอยู่ในจุดเริ่มต้นโดยปราศจากตราสัญลักษณ์ (label) ในตอนเริ่มต้นนั้น ไม่มีการแบ่งแยกว่า มนุษย์หรือ
สัตว์เดรัจฉาน ทั้งไม่มีหญิงหรือชายเป็นต้น หากมันดำรงภาวะของมันอยู่อย่างนั้น มันอยู่เหนือการนิยามใด ๆ 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 134

การที่เราเกิดความคิดแบ่งแยกต่าง ๆ ในปัจจุบันนี้แสดงว่า เราไม่ได้ดำรงอยู่ในภาวะเดิมแท้นั้นเสียแล้ว เราตก
อยู่ภายใต้การบงการของกิเลส คือ อวิชชา ตัณหา อุปาทาน จึงไม่ได้สำนึกรู้ถึงความเป็นจริงอันนี้ ชีวิตปุถุชน
มักจะเป็นไปในลักษณะเช่นนี้  

ขอให้เราลองพิจารณาถึงข้อเท็จจริงในชีวิตประจำวันสักเรื่องหนึ่ง เราพบเจอคนป่วยโรคเอดส์ระยะ
สุดท้ายที่ทนทุกข์ทรมานอยู่ เราเกิดความรู้สึกหดหู่และกลัวว่าเราเองจะเป็นเช่นนั้น เราพยายามหลีกเว้นจาก
เหตุปัจจัยที่จะส่งผลให้เกดิโรคเช่นนั้นกับตัวเรา การที่เราเกิดภาวะต่าง ๆ เช่นนั้น เซนอธิบายว่าเป็นเพราะเรา
กำลังแบ่งแยกปรากฏการณ์ออกไปตามความรู้สึกนึกคิดของเรา ที่ได้รับอิทธิพลจากปัจจัยทางด้านสังคมและ
วัฒนธรรมในยุคนั้น ๆ เรารู้สึกว่ามันเป็นสิ่งที่น่ากลัวก็เพราะเราคิดเปรียบเทียบกับภาวะสุขสบายที่เราเคย
ประสบ เรากลัวตายเพราะเรารู้สึกว่าความตายเป็นสิ่งที่ไม่น่าปรารถนาอันอยู่ตรงข้ามกับการดำรงอยู่ซึ่งเป็นสิ่ง
น่าปรารถนา การที่เราแยกแยะดังกล่าวเป็นเพราะเรายังไม่อาจทำลายอวิชชาหรืออาสวะกิเลสให้หมดสิ้นไปได้ 
ถ้าเพียงเราไม่ยึดมั่นติดพันกับความคิดแยกแยะ เราจะพบว่าปรากฏการณ์ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นโรคเอดส์หรือ
ความตายก็ตาม ต่างก็เป็นของธรรมชาติด้วยกันทั้งนั้น ทั้งหมดนั้นไม่ได้เป็นเรื่องน่ากลัวหรือสิ่งที่ควรหลีกเว้น
แต่อย่างใด  

จิตใจที่ประกอบด้วยอวิชชาของเราต่างหากท่ีไปวัดค่าความกลัวหรือไม่กลัวต่อมัน เมื่อเราวางใจปกติ
ต่อปรากฏการณ์ต่าง ๆ ได้ เราก็จะสัมผัสถึงภาวะรู้แจ้งหรือพุทธภาวะอันเป็นของดั้งเดิมได้ และเมื่อว่าถึงท่ีสุด
แล้ว ภาวะเช่นนั้นก็ไม่ใช่ของใคร ๆ เลย มันไม่ใช่ของเรา หรือของคนอ่ืนแต่อย่างใด เพราะการบอกว่ามันเป็น
ของเราก็เท่ากับกำลังบอกถึงความแบ่งแยกระหว่างเรากับสิ่งที่ไม่ใช่เรา ซึ่งก็จะขัดแย้งกับหลักการของพุทธ
ภาวะอันอยู่เหนือการแบ่งแยกนั่นเอง ด้วยเหตุผลดังอภิปรายมานี้ ท่านเซนไค ชิบายามะ กล่าวไว้ในตอนหนึ่ง
ว่า  

เซนเรียกการตระหนักรู้ในสถานะทางจิตอันสูงส่งนี้ว่า ‘การตรัสรู้’ และเรียกสภาวะ
จิตที่ปราศจากการตรัสรู้ว่า ‘อวิชชา’ ทั้งการตรัสรู้และอวิชชาถูกแบ่งแยกให้แตกต่าง
กันในระดับของจิตวิทยาเท่านั้น แต่จิตที่แท้หรือธรรมชาติที่แท้หรือจิตวิญญาณท่ีแท้
ซึ่งมีอยู่ภายในตัวเรานั้น ดำรงอยู่โดยปราศจากภาวะทางจิตวิทยา ไม่ว่าจะเป็นการ
ตรัสรู้หรืออวิชชา ทั้งตัวเรารวมถึงจักรวาลนี้ต่างก็ดำรงอยู่ในจิตที่แท้นั้น กล่าวอีกนัย
หนึ่ง ไม่ว่าเราจะตระหนักรู้ในจิตที่แท้นี้หรือไม่ เราก็กำลังดำรงอยู่ร่วมกับมัน ทั้งการ
ตรัสรู้และอวิชชาหาใช่สิ่งใดอ่ืน หากคือเงามายาที่ปรากฏอยู่ในธรรมชาติแห่งพุทธะ 
ซึ่งธรรมชาติแห่งพุทธะนี้ (จิตวิญญาณของเรา) ไม่ต้องการลดทอนหรือเพ่ิมพูน ไม่
บริสุทธิ์และไม่แปดเปื้อน แต่ก็กระจ่างแจ้งอยู่ตลอดเวลา (พจนา จันทรสันติ, 2536, 
น.137-138) 
 
 



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura135

ตามทัศนะของเซน ช่วงขณะที่เราปลอดพ้นจากกิเลสเครื่องชักจูงใด ๆ ไม่มีการคิดแบ่งแยกด้วย
ความรู้สึกท่ีเกี่ยวเนื่องกับตัวตน ไม่เกิดความคิดเรื่องสูงต่ำ ดีชั่ว ผิวดำผวิขาว เอเชียยุโรป เป็นต้น เป็นช่วงเวลา
ที่จิตเดิมแท้ซึ่งบริสุทธิ์อยู่ก่อนแล้วนั้นจะเปล่งประกายออกมา ทำให้ผู้ที่เข้าถึงเกิดความสงบ สดชื่น ผ่องใส มี
มุมมองต่อโลกและชีวิตอย่างแปลกใหม่ไปจากเดิม ไม่มีความทุกข์ ความกังวลหรือความบีบคั้นทางใจใด ๆ อีก
ต่อไป ทั้งนี้เพราะไม่มีอวิชชาที่เป็นสาเหตุแห่งทุกข์ทั้งปวงอีกแล้ว ภาวะที่ชีวิตได้เข้าถึงความสดชื่น สงบเย็น
เช่นนี้เองท่ีเซนเรียกว่าเป็นซาโตริ หรือการรู้แจ้งถึงภาวะเดิมแท้ของตนเอง หรือเรียกอีกอย่างว่า การกลับคืนสู่
พุทธภูมิที่ตนเองได้เคยดำรงอยู่ก่อนแล้วนั่นเอง 

เมื่อผู้ปฏิบัติในนิกายเซนได้บรรลุถึงซาโตริหรือประจักษ์แจ้งพุทธภาวะอันเป็นธรรมชาติดั้งเดิมแล้ว วถิี
ชีวิตของเขาจะดำเนินไปด้วยความสงบสุข มีอิสระเสรีภาพอย่างแท้จริง ตัณหา อวิชชา อุปาทานที่เคยบงการ
ชีวิตให้วุ่นวายสับสนได้ถูกขจัดทำลายไปหมดสิ้น เมื่อใครก็ตามท่ีได้เคยผ่านประสบการณ์ภายในอันล้ำลึกนี้แล้ว 
และได้หวนกลับ มาอยู่ในโลกของความรู้สึกนึกคิดของสามัญชน โลกใหม่และปรากฏการณ์อย่างใหม่ย่อม
ปรากฏขึ้นแก่เขา เขาย่อมเข้าถึงเสรีภาพและสันติสุขอันแท้จริงด้วย (พจนา จันทรสันติ, 2536, น.102) 

ผู้บรรลุถึงซาโตริอย่างสมบูรณ์จะดำรงอยู่ในปัจจุบันขณะอย่างแท้จริง ไม่หวนละห้อยถึงเหตุการณ์ใน
อดีต และไม่วิตกกังวลถึงอนาคต หากแต่มีชีวิตอยู่ด้วยสติปัญญารู้เท่าทันสภาวะต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นและเป็นไปใน
ปัจจุบันขณะอย่างแท้จริง ยังคงใช้ชีวิตอยู่ในโลกเช่นเดียวกับผู้คนทั่วไป มีชีวิตตามธรรมดาสามัญ แต่ไม่ตกอยู่
ภายใต้การบงการของสภาพแวดล้อมหรือแรงกระตุ้นที่ผิดปกติใด ๆ ท่านชิบายามะได้บรรยายประสบการณ์
แห่งการประจักษ์แจ้งพุทธภาวะเอาไว้ว่า โลกอุดมคติแห่งการตรัสรู้ของเซน ก็คือ ‘ปัจจุบันขณะ’ ซึ่งอริยบุคคล
ผู้ตรัสรู้แล้วได้ประกอบภารกิจประจำวันอยู่ โลกแห่งการตรัสรู้นั้นมิได้อยู่แยกต่างหากออกไปจากการงาน
ประจำวันที่เราได้กระทำ ซึ่งเธออาจจะคิดว่าภารกิจประจำวันเหล่านั้นธรรมดาสามัญจนเกินไป และไม่น่าใส่ใจ
เลยก็เป็นได้ (พจนา จันทรสันติ, 2536, น.122) เมื่อการฝึกฝนได้เข้มข้นขึ้น จนถึงจุดสุดยอด กิเลสอันแปด
เปื้อนท้ังหมดของมนุษย์ก็จะถูกชะล้างไป ก่อเกิดเป็นความเข้าใจอย่างใหม่ ที่ไม่ใช่ทั้งหน้าและหลังซึ่งจะฉาย
แสงออกมาจากแสงที่เจิดจ้าไร้เงา ความแจ่มกระจ่างจะครอบคลุมอยู่ทั่วไปและจะเต็มไปด้วยสันติสุขและความ
สงบล้ำ ในขณะเดียวกันกับที่เราจะรู้สึกได้ถึงความมั่นคงภายในอย่างลึกล้ำ ที่จะไม่สั่นคลอนด้วยสิ่งใด ๆ เลย 
‘มีเพียงจิตที่แท้อันดำรงอยู่’ ‘บริสุทธิ์ ไร้ราคี และสงบล้ำ’ หรือ ‘ขาวบริสุทธิ์’ นี่คือบรรดาถ้อยคำท่ีใช้บรรยาย
ประสบการณ์เช่นนี้ (พจนา จันทรสันติ, 2536, น.157) 

 
 
 
 
 
 
 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 136

สรุป 
การตระหนักรู้ว่ามนุษย์ทุกคนมีภาวะแห่งการรู้แจ้งในตนเองเช่นนี้ จะช่วยให้เราเกิดความเคารพและ

เห็นคุณค่าในมนุษย์ ทั้งในแง่ตนเองและบุคคลอ่ืน ทำให้เรายอมรับและเปิดใจเรียนรู้ รับฟังข้อผิดพลาด และ
มองหาส่วนดีที่มีอยู่ในแต่ละบุคคล พยายามใช้ธรรมชาติแห่งพุทธะที่มีอยู่ในตนเองเข้าไปมองเห็นธรรมชาติแห่ง
พุทธะที่มีอยู่ภายในบุคคลอ่ืนด้วย การกระทำเช่นนี้จะทำให้เราตระหนักรู้และยอมรับในธรรมชาติส่วนดีที่
บุคคลอื่นก็มีเช่นเดียวกับเรา เรียนรู้ที่จะให้อภัยตัวเองและผู้อื่น เพราะตระหนักว่าความผิดพลาดทั้งหลายเกิด
มาจากอคติและกิเลสตัณหาที่ยังมีอำนาจบงการอยู่นั่นเอง มองกว้างออกไปในระดับสังคม การออกกฎหมาย
และกฎระเบียบต่าง ๆ จะต้องไม่ก่อให้เกิดการกดเหยียดหรือแบ่งแยกกีดกัน เพียงเพราะความแตกต่างทางด้าน
เพศสภาพ ความเชื่อทางศาสนาและวัฒนธรรม ค่านิยมและความชื่นชอบทางการเมืองที่แต่ละคนมีอยู่ แต่ต้อง
ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานแห่งการยอมรับศักดิ์ศรีศักยภาพและความดีงามของสมาชิกในสังคม เปิดโอกาสให้แต่ละคนได้
พัฒนาคุณภาพชีวิตไปตามวิถีที่มุ่งหวัง โดยทีร่ัฐบาลหรือผู้มีอำนาจในสังคมไม่ต้องคอยชี้นำและบงการในฐานะ
ผู้รู้ดีในทุกเรื่องเสมอไป 

เซนเชื่อว่า ธรรมชาติเดิมแท้เป็นภาวะบริสุทธิ์ ไร้ทุกข์ หรือความวิตกกังวลใด ๆ ทั้งสิ้น ไม่มีการ
แบ่งแยกเป็นฝ่ายเขาฝ่ายเรา หรือเป็นความดีความชั่วต่าง ๆ ทุกอย่างเป็นไปโดยพลวัต และในความเป็นพลวัต
นี้ มีภาวะบริสุทธิ์ซึ่งเราอาจเรียกตามภาษาของมนุษย์ได้ว่าเป็นความดีงาม ความดีงามนี้เป็นไปเองโดย
ธรรมชาติ ไม่ใช่ความดีงามที่มนุษย์ให้การประเมินค่าหรือยึดถือด้วยความรู้สึกแบ่งแยก ความดีงามบริสุทธิ์จงึ
เป็นธรรมชาติแท้จริงของจักรวาล ด้วยเหตุนี้ ภาวะของผู้ประจักษ์แจ้งธรรมชาติแห่งพุทธะจึงเป็นภาวะที่
บริสุทธิ์ ไร้ราคี และสงบล้ำ ประกอบด้วยความสะอาด สว่าง สงบ หรืออาจกล่าวอีกนัยหนึ่งว่า เป็นผู้มีศีล หรือ
การประพฤติชอบทางกายวาจา เป็นผู้มีสมาธิ หรือความสงบสุขทางจิต ไม่หวั่นไหวคลอนแคลนไปตามอารมณ์
ที่เข้ามากระทบ และเป็นผู้มีปัญญา ประจักษ์แจ้งรู้ชัดเห็นจริงในสรรพสิ่งตามความเป็นจริงที่สิ่งนั้น ๆ ดำรงอยู่ 
หาใช่รู้เห็นตามความชอบใจรักใคร่ที่เราอยากให้มันเป็นเช่นนั้นเช่นนี้ไม ่บุคคลผู้ได้ประจักษ์แจ้งพุทธภาวะ หรือ
ภาวะแห่งการตื่นรู้ในตนเอง ย่อมจะมีวิถีชีวิตเป็นไปตามธรรมชาติโดยแท้จริง ไม่แบ่งแยกเราเขา ไม่เกิด
ความคิดดูถูกดูแคลน ไร้การกดเหยียดในเรื่องเชื้อชาติ ศาสนา และทัศนะทางการเมือง อันจะนำมาซึ่งสันติสุข
และภราดรภาพอย่างยั่งยืนตลอดไป 

 
 
 
 
 
 
 



Dhonburi Rajabhat University Journal
Volume 15, Issue 2, July-December 2021 Kanong Paliphatrangkura137

 

บรรณานุกรม 
 

คัททิยากร ศศิธรามาศ. (2557). การุญยฆาตในยุคนาซีเยอรมัน : บาดแผลที่ยังคงเจ็บปวด. วารสาร
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 17 (17), น.249-260. 

จงชัย เจนหัตถการกิจ. (2538). บันทึกของรินไซ. แปลจาก Irmgard Schloegl, tr. The Zen Teaching of 
Rinzai, กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 

โบลฟีล, เจ .(2531ก). คำสอนของฮวงโป. แปลจาก The Zen Teaching of Huang Po โดย พุทธทาสภิกขุ.
กรุงเทพมหานคร:ธรรมสภา. 

พจนา จันทรสันติ. (2536). ดอกไม้ไม่จำนรรค์. แปลจาก Zenkai Shibayama A Flower Does Not Talk, 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สมิต. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธรรม. 

มู-แลม, ดับบิว. (2531ข). สูตรของเว่ยหล่าง. แปลจาก The Sutra of Hui-Neng. โดย พุทธทาสภิกขุ. 
กรุงเทพมหานคร: ธรรมบูชา. 

สำนักข่าวอินโฟเควสท์. (2556). นพดลแถลงหยุดเรียกร้องนายกฯ ลาออก ยัน กปปส.ไม่ใช่เสียงส่วนใหญ่
ของ ประเทศ. ค้นเมื่อ 25 พฤษภาคม 2563, จาก https://www.infoquest.co.th/news/2013-
3ba6fb14a0dd30151d801d626bd06198 

Batchelor, Stephen. (1994). The Awakening of the West. The Encounter of Buddhism and 
Western Culture. California: Berkeley. 

BBC. (2020). George Floyd: What happened in the final moments of his life. Retrieved 
May 30, 2020, from www.bbc.com/news/world-us-canada-52861726.  

Bose, Kurethara S. (1996). The Theoretical Foundations of Zen Buddhism in The Eastern 
Buddhist. New Series. Kyoto: Vol.29 No.1 Spring, 1996. pp.85-98. 

FOX Business. (2020). George Floyd killing has Starbucks, JPMorgan, AT&T addressing 
racial injustice. Retrieved May 30, 2020, from 
www.foxbusiness.com/markets/starbucks-memo-george-floyd-verizon-att-cvs-racial-
injustice. 

Fromm, Erich. Daisetz Teitaro Suzuki and Richard De Martino. (1960). Zen Buddhism and 
Psychoanalysis. New York: Harper colophon books. 

Hobbes, Thomas (1991A). Man and Citizen. Cambridge: Hackett Publishing Company. 



วารสารมหาวิ�ทยาลั�ยราชภั�ฏธนบุ�รี�
ปี�ที่�� 15 ฉบั�บที่�� 2 กรกฎาคม-ธั�นวาคม 2564 คะนอง ปาลิภัทรางกูร 138

(1991B). Leviathan. (ed). Richard Tuck. Cambridge: Cambridge University Press. 
Humphreys, Christmas. (1957). Zen Buddhism. London: George Allen & Unwin. 
Minoque, K. R. (1972). “Hobbes and the Just Man” in Maurice Cranston and Richard S. Peters 

(eds), Hobbes and Rousseau: A Collection of Critical Essays. New York: Anchor 
Books. 

Reuters (2021). Asian Americans 'screaming out for help' as abuse surges: congressional 
hearing. Retrieved March 21, 2021. from https://www.reuters.com/article/us-usa-
house-hate-crimes-idUSKBN2BA24N 

Suzuki, D.T. (1960). Manual of Zen Buddhism. New York: Grove Press. 
(1965). Zen and Japanese Buddhism. Tokyo: Japan Travel Bureau. 
(1973). Essays in Zen Buddhism. London: Rider & Company. 

Warrender, Howard. (1957). The Political Philosophy of Hobbes. London: Oxford University 
Press. 

 


