
  24 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

 

 

 

  

Chanitha Jaipeng1 

 
                                        Received: 08/09/2023, Revised: 16/05/2024, Accepted: 20/05/2024 

           

Abstract  

 This academic article aims to present local identity and cultural tourism management 

of Mon Community, Ban Nong Du and Ban Bor Kaw, Ban Ruan Subdistrict, Pasang District, 

Lamphum Province. Due to the current society is more aware of the importance of arts, culture, 

festivals, and local cultural heritage. The awareness of culture together with the cultural 

diversity of each area is the origin of the development of cultural tourist attractions. As can be 

seen, cultural tourism has become the center of the tourism industry in many countries, which 

has tried to develop cultural tourism in their own country. In addition to cultural tourism being 

able to generate income for the country and leading to economic development both at the 

national and regional levels, cultural tourism is also an important tool for maintaining the 

cultural heritage 

 

Keywords: Local Identity; cultural tourism management; Mon Community, Ban Nong Du and    

                Ban Bor Kaw 
 

 
1 Lecturer in the Department of Tourism and Hospitality Management, Multidisciplinary College, Christian University 

  *Corresponding Author E-mail:peeup@hotmail.com 

 

Local Identity to Cultural Tourism Management of Mon Community, Ban Nong Du 

and Ban Bor Kaw, Ban Ruan Subdistrict, Pasang District, Lamphum Province 
 



  25 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    ชนิษฐา ใจเป,ง1 

 

       วันรับบทความ: 08/09/2566, วันแก5ไขบทความ: 16/05/2567, วันตอบรับบทความ: 20/05/2567 

 

 

บทคัดย'อ  

 บทความวิชาการนี้มุ1งนำเสนออัตลักษณ<ท=องถิ่นกับการจัดการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของชุมชนมอญ

บ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว ตำบลบ=านเรือน อำเภอปMาซาง จังหวัดลำพูน สืบเนื่องจากสังคมในปQจจุบันมีความ

ตระหนักถึงความสำคัญของศิลปะ วัฒนธรรม เทศกาลรวมถึงมรดกทางวัฒนธรรมพื้นบ=านมากขึ้น ทั้งนี้การ

ตื่นตัวต1อวัฒนธรรมประกอบกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมของในแต1ละพื้นที่เปVนจุดกำเนิดของการพัฒนา

แหล1งท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ดังจะเห็นว1าการท1องเที่ยงเชิงวัฒนธรรมได=กลายเปVนศูนย<กลางของอุตสาหกรรม

ท1องเที่ยวในอีกหลายๆ ประเทศ ซึ่งได=พยายามที่จะพัฒนาการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในประเทศของตนเอง 

นอกจากการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมจะสามารถหารายได=เข=าสู1ประเทศและน1าไปสู1การพัฒนาเศรษฐกิจท้ัง

ระดับประเทศและระดับภูมิภาคแล=วการท1องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมยังเปVนเครื ่องมือสำคัญในการสืบทอด

วัฒนธรรมให=คงอยู1ต1อไป 

 

คำสำคัญ: อัตลักษณ<ท=องถ่ิน; การท1องเท่ียวเชิงวัฒนธรรม; ชุมชนมอญบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว 

 

 

 

 
1 อาจารย'ประจำสาขาวิชาการจัดการท4องเที่ยวและบริการ คณะสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยคริสเตียน  

*Corresponding Author E-mail:peeup@hotmail.com 

อัตลักษณ(ท*องถ่ินกับการจัดการท5องเท่ียวเชิงวัฒนธรรมของชุมชนมอญบ*านหนองดู5-บ*าน     

บ5อคาว ตำบลบ*านเรือน อำเภอปJาซาง จังหวัดลำพูน 
 



  26 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

บทนำ 

สังคมไทยกำลังอยู1ท1ามกลางของกระแสโลกาภิวัฒน<พร=อมกับกระแสระบบทุนนิยมที่วัฒนธรรมอัน

หลากหลายกำลังถูกหล1อหลอมให=เปVนหนึ่งเดียว ทำให=เกิดกระแสความสนใจและให=ความสำคัญต1อวัฒนธรรม

รัฐบาลจึงมีนโยบายส1งเสริมให=ชุมชนท=องถิ่นรื้อฟ_`น และอนุรักษ<วัฒนธรรมของตน อันเนื่องมาจากผลกระทบ

ด=านวัฒนธรรมชุมชนท=องถิ่นที่เกิดขึ้นจากกระแสโลกาภิวัฒน< และระบบทุนนิยมที่เข=ามาพร=อมกับกระแส

ดังกล1าว ทำให=อุตสาหกรรมการท1องเที่ยวของไทยเติบโตมากขึ้น รัฐจึงได=เริ่มเข=ามาส1งเสริมการอนุรักษ< และ

ฟ_`นฟูวัฒนธรรมท=องถิ่นอย1างจริงจัง ส1วนหนึ่งก็เพื่อส1งเสริมการท1องเที่ยว ขณะเดียวกันก็เพื่อรักษาเอกลักษณ<

ทางวัฒนธรรมของท=องถิ่นต1างๆ รัฐจึงมีนโยบายให=ชุมชนท=องถิ่นมีการอนุรักษ< ฟ_`นฟูวัฒนธรรมท=องถิ่นของตน 

(Wetchawong, D., 2011) การสร=างอัตลักษณ<เฉพาะตัวของท=องถิ่นเปVนสิ่งที่สำคัญในการสร=างตัวตนของ

ชุมชนให=มีลักษณะเด1นเฉพาะตัวเกิดความแปลกใหม1ที่ควบคู1กับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมอย1างรวดเร็ว ซึ่งอยู1

ในรูปแบบของวิถีชีวิต ความเปVนอยู1 ศิลปะ วัฒนธรรม และสินค=าวัฒนธรรม เปVนการสร=างความภาคภูมิใจให=แก1

คนในชุมชนให=รู =สึกหวงแหนมีความเปVนเจ=าของชุมชน โดยการนำภูมิปQญญาท=องถิ่นและความมีอัตลักษณ<

ท=องถ่ินมาสร=างมูลค1าเพ่ือให=เกิดรายได= 

ในอดีตที่ผ1านมา ภาครัฐได=มุ1งเน=นการเร1งรัดพัฒนาเศรษฐกิจเพียงด=านเดียวโดยขาดความระมัดระวัง 

ส1งผลให=ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล=อมถูกทำลายลงอย1างรวดเร็วจนขาดความสมดุล มีผลต1อคุณภาพชีวิต

ของประชาชนจนเห็นได=อย1างชัดเจนในปQจจุบัน รัฐบาลจึงให=ความสำคัญกับทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล=อม

เปVนอย1างมาก โดยได=มีการกำหนดไว=ในแผนยุทธศาสตร<ชาติ 20 ปt (พ.ศ. 2560-2580) ด=านการสร=างการเติบโต

บนคุณภาพชีวิตที่เปVนมิตรต1อสิ่งแวดล=อม ซึ่งได=น=อมนำศาสตร<พระราชาสู1การพัฒนาที่ยั่งยืน โดยยึดหลัก 3 

ประการ คือ“มีความพอประมาณ มีเหตุผล มีภูมิคุ =มกัน”มาเปVนหลักในการจัดทำยุทธศาสตร<ชาติ และ

แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห1งชาติ ฉบับที่ 12 (พ.ศ.2560–2564) ที่ยึด“หลักปรัชญา เศรษฐกิจพอเพียง”

และยึด“คนเปVนศูนย<กลางการพัฒนา” มุ1งสร=างคุณภาพชีวิตและสุขภาวะที่ดีสำหรับคนไทย รวมถึงการสร=างคน

ให=ใช=ประโยชน<และอยู1กับสิ ่งแวดล=อมอย1างเกื ้อกูล อนุรักษ< ฟ_ `นฟู ใช=ประโยชน<ทรัพยากรธรรมชาติและ

ส่ิงแวดล=อมอย1างเหมาะสม (Office of the Secretary of the National Strategy Committee, 2018) 

ปQจจุบันการท1องเที่ยวส1วนใหญ1มุ1งเน=นการพัฒนาแหล1งท1องเที่ยวให=มีคุณภาพยั่งยืน เนื่องด=วยเปVนการ

สร=างรายได=ให=กับชุมชนท=องถิ่น และเพื่อเปVนการส1งเสริมจิตสำนึกการอนุรักษ<การท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมให=

ทรงคุณค1าและสามารถรักษาเอกลักษณ<ทางวัฒนธรรมให=ยั่งยืนที่ตอบสนองความต=องการของนักท1องเที่ยวและ

ผู=เปVนเจ=าของท=องถิ่นภายใต=ขีดความสามารถของทรัพยากรธรรมชาติที่จะรองรับได= และตระหนักถึงการมีส1วน

ร1วมในชุมชนที่มีต1อขนบธรรมเนียมประเพณี วัฒนธรรมต1อกระบวนการท1องเที่ยวอีกทั้งประชาชนทุกส1วนต=อง

ได=รับผลประโยชน<ที่เกิดจากการท1องเที่ยวอย1างเสมอภาคกัน รวมถึงมีการจัดการทรัพยากรเพื่อสนองความ



  27 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ต=องการของประชาชนทางด=านเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล=อมในขณะที่ยังสามารถรักษาเอกลักษณ<ทาง

วัฒนธรรมของท=องถ่ินน้ันไว=ได= (Veeraporn Rodtadsana, 2014) 

 อัตลักษณ<ชุมชน เปVนลักษณะเฉพาะทางวัฒนธรรมของชุมชนที่ก1อตัวขึ้นมา ณ ช1วงเวลาใดเวลาหน่ึง

นั้นได=ถูกนำมาใช=เพื่อส1งเสริมการท1องเที่ยวทางวัฒนธรรม ทำให=นักท1องเที่ยวสนใจที่จะมาท1องเที่ยวในชุมชนน้ัน 

ก1อให=เกิดการท1องเที่ยวอย1างยั่งยืนภายใต=ขีดความสามารถของธรรมชาติ ชุมชน ขนบธรรมเนียม ประเพณี

วัฒนธรรมและวิถีชีวิตนำไปสู1การพัฒนาด=านต1าง ๆ ให=มีความโดดเด1น น1าสนใจ อันเปVนอัตลักษณ<เฉพาะตัวท่ี

สามารถบ1งบอกความเปVนตัวตนของชุมชน เกิดการการพัฒนาควบคู1ไปกับการคำนึงถึงรากเหง=าทางวัฒนธรรม

ซึ่งทำให=นักท1องเที่ยวเกิดการจดจำและเกิดความประทับใจ และทำให=แหล1งท1องเที่ยวนั้นมีจุดขายที่ไม1เหมือน

ใคร (Intira Pongnak, 2014) 

จังหวัดลำพูนเปVนจังหวัดที่ตั้งอยู1ในพื้นที่ภาคเหนือตอนบน มีความหลากหลายของชาติพันธุ<และแหล1ง

เรียนรู=ท=องถิ่นเปVนอย1างมาก โดยเฉพาะกลุ1มคนมอญ (เม็ง) ที่เข=ามาอยู1ในจังหวัดลำพูนนั้นมีการสันนิษฐานว1า

เข=ามาอาศัยในจังหวัดลำพูนเมื่อราวศตวรรษที่ 16 พร=อมกับการกำเนิดของพระนางจามเทวี โดยในปQจจุบันยัง

ปรากฏหลักฐานทางโบราณคดีที่วัดเกาะกลาง ตำบลบ=านเรือน อำเภอปMาซาง จังหวัดลำพูน และเปVนคนมอญ

กลุ1มสุดท=ายที่ยังคงหลงเหลืออยู1ในแถบจังหวัดภาคเหนือตอนบน และยังคงรักษาวัฒนธรรม ประเพณี รวมถึง

สำเนียงเสียงภาษามอญ ไว=อย1างเข=มแข็ง และคงความเปVนเอกลักษณ<ของตนเอง (Jaturong Dachawong, 

Samnao Muenjaem, Chakparun Wichaakkharawit, 2023) ชุมชนมอญในพ้ืนท่ีจังหวัดลำพูน มี 2 หมู1บ=าน 

ได=แก1 หนองดู1 และบ1อคาว เดิมเปVนหมู1บ=านเดียวกันแต1ถูกแบ1งออกเปVน 2 หมู1บ=าน มีผู=นำชุมชนที่เข=มแข็ง เปVนผู=

คอยประสานให=ชาวมอญในชุมชนทั้ง 2 หมู1บ=าน ให=มีความรักใคร1 สามัคคีและประสานงานให=เกิดการทำ

กิจกรรมร1วมกันโดยตลอด ชาวบ=านหนองดู1-บ1อคาว นับถือศาสนาพุทธนิกายธรรมยุติ มีการไปทำบุญในวันพระ 

ทำบุญตามประเพณีเข=าพรรษา ออกพรรษา ทำบุญเดือนยี่เปVง ทำบุญตานข=าวใหม1 วันสงกรานต< วันขึ้นปtใหม1

และบุญสงเคราะห<ท่ัวไป ทำบุญตานกหวยสลาก แห1ไม=ค้ำสะหลี ทำบุญเส้ือบ=าน ดำหัวผู=เฒ1าผู=แก1ในวันสงกรานต< 

(ปt�ใหม1เมือง) และการดำหัวผู=นำชุมชน 

กระบวนการเปVนการสืบค=นประวัติศาสตร<ชุมชน วัฒนธรรมประเพณี ฮีตฮอยที่ดีงามของชาวบ=านใน

ชุมชน จะส1งผลให=เด็กและเยาวชน รวมถึงสมาชิกในชุมชนได=เกิดความตระหนัก เห็นคุณค1า ให=ความสำคัญและ

รักษาวัฒนธรรมดั้งเดิมของคนมอญบ=านหนองดู1- บ1อคาว ให=คงอยู1คู1กับชุมชนชาวมอญไม1ให=เลือนหายไปกับ

วัฒนธรรมสมัยใหม1 ผนวกกับนโยบายของรัฐบาลในการการส1งเสริมการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม และกระจาย

รายได= สู1ประชาชนทุกภาคส1วน โดยทำให=การท1องเที่ยวเปVนแหล1งเพิ่มรายได= และกระจายรายได=แก1ประเทศ

รวมถึงพัฒนาการท1องเที่ยวในภูมิภาคโดยเฉพาะพื้นที่ในเมืองและชนบท และสร=างประโยชน<แก1ธุรกิจใน

อุตสาหกรรมท1องเที่ยวและอุตสาหกรรมที่เกี่ยวเนื่อง ให=เกิดการพัฒนาอย1างยั่งยืนโดยมุ1งเน=นการส1งเสริมความ

ยั่งยืนของการอนุรักษ<วัฒนธรรมและการเชิดชูอัตลักษณ<ของประเทศไทย และภูมิปQญญาท=องถิ่น และมุ1งเน=น



  28 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

การดูแลรักษาสิ่งแวดล=อม และการฟ_`นฟูแหล1งท1องเที่ยวเสื่อมโทรม ดังนั้น จึงควรเร1งหาแนวทางเพื่อให=เกิดการ

พัฒนาที่เปVนองค<รวมอย1างเปVนรูปธรรม รวมทั้ง มีการบริหารจัดการที่ดี ทั ้งในด=านกระบวนการทางด=าน

ทรัพยากรทางวัฒนธรรม องค<กรชุมชน การเรียนรู= และกิจกรรมเชิงสร=างสรรค<ท่ีจะสามารถพัฒนาการท1องเท่ียว

วัฒนธรรมไปในทางที่ดีขึ้น ตลอดจนการรักษาความเปVนเอกลักษณ<ของวัฒนธรรมถิ่นนั้นๆ รวมถึงการรักษา

ระบบนิเวศและส่ิงแวดล=อมเพ่ือให=เกิดการพัฒนาทางการท1องเท่ียวให=มีความย่ังยืนต1อไป 

 

อัตลักษณ1ท2องถิ่น 

แนวคิดเก่ียวกับอัตลักษณ< (Identity)  

อัตลักษณ< (Identity) หมายถึง คุณลักษณะเฉพาะตัวซึ่งเปVนตัวบ1งชี้ของลักษณะเฉพาะบุคคล สังคม 

ชุมชน หรือประเทศนั้น ๆ อาจรวมถึงเชื้อชาติ ภาษา วัฒนธรรมท=องถิ่นและศาสนา ฯลฯ ซึ่งมีคุณลักษณะที่ไม1

ทั่วไป หรือสากลกับสังคมอื่น ๆ หรือเปVนลักษณะที่ไม1เหมือนกับของคนอื่น ๆ (Apinya Fuengfuengsakul, 

2003) 

Chonthicha Malahom (2012) กล1าวว1า อัตลักษณ<ชุมชน หมายถึง รากเหง=าหรือวัฒนธรรมทาง

สังคมที่ถูกหลอมให=เกิดขึ้นมาและใช=ในการยึดเปVนภูมิปQญญา ขนบธรรมเนียมประเพณีในการปฏิบัติในสังคมน้ัน 

ๆ ซ่ึงมีความโดดเด1น หรือความแตกต1างกับขนมธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมในสังคมอ่ืนๆ ซ่ึงเปVนลักษณะ 

เฉพาะกลุ1มชุมชน 

Prasit Leepreecha (2004) ได=กล1าวถึง ความหมายของอัตลักษณ< (Identity) ว1ามีรากศัพท<มาจาก

ภาษาลาติน คือ Identitas เดิมใช=ค1าว1า Idem ซึ่งหมายว1า เหมือนกัน (The same) อย1างไรก็ตามโดยพื้นฐาน

ภาษาอังกฤษแล=ว อัตลักษณ<มีความหมายสองนัยยะด=วยกัน คือ ความหมายเหมือนและความเปVนลักษณะ

เฉพาะที่แตกต1างออกไป นั่นคือการตีความหมายเหมือนกันบนพื้นฐานของความสัมพันธ< และการเปรียบเทียบ

กันระหว1างคนหรือสิ่งของในสองแง1มุมมอง คือ ความคล=ายคลึงและความแตกต1าง นอกจากนั้นแล=ว Jenkins 

ยังช้ีให=เห็นว1าอัตลักษณ<มิใช1เปVนส่ิงท่ีมีอยู1แล=วในตัวของมันเอง หรือกำเนิดข้ึนมาพร=อมคน หรือส่ิงของ แต1เปVนส่ิง

ที่ถูกสร=างขึ้นมาและมีลักษณะความเปVนพลวัตอยู1ตลอดเวลาซึ่งสอดคล=องกับการให= ความหมายของ Berger 

and Luckmann (1967) ท่ีว1าอัตลักษณ<ถูกสร=างขึ้นโดยกระบวนการทางสังคม ครั้นเมื่อตกผลึกแล=วอาจมีความ

คงที่ปรับเปลี่ยนรูปแบบไป ทั้งนี้ขึ้นอยู1กับความสัมพันธ<ทางสังคมเปVนหลัก อีกนัยหนึ่ง อัตลักษณ<เปVนเรื่องของ

ความเข=าใจและการรับรู=ว1าเราเปVนใครและคนอื่นเปVนใคร นั้นคือเปVนการกอปรขึ้นและดำรงอยู1ว1าเรารับรู=

เกี่ยวกับตัวเราเองอย1างไร และคนอื่นรับรู=เราอย1างไรโดยมีกระบวนการทางสังคม ในการสร=างและสืบทอดอัต

ลักษณ< ทั้งนี้ย1อมขึ้นอยู1กับบริบทของความสัมพันธ<ทางสังคมที่มีต1อคนหรือกลุ1มอื่นๆ ด=วย อัตลักษณ< (Identity) 

แบ1งออกเปVน 2 ระดับ คือ อัตลักษณ<ระดับปQจเจก (Individual Identity) และอัตลักษณ<ร1วมของกลุ1ม 

(Collective Identity) ในระดับปQจเจกบุคคลหนึ่งอาจมีหลายอัตลักษณ<อยู1ในตัวเอง ในขณะที่อัตลักษณ<ร1วม



  29 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ก1อให=เกิดความสงบอยู1รวมกันของกลุ1มชน และไม1สามารถแยกออกจากการกระทำ หรือละทิ้งสถานภาพของ

ปQจเจกในกลุ1มได= สอดคล=องกับๆ Apinya Fuengfuengsakul (2003) ที่กล1าวว1า ประเภทของอัตลักษณ< มี 2 

ระดับ คือ อัตลักษณ<บุคคล (Personnel Identity) และอัตลักษณ<ทางสังคม (Social Identity) รวมถึง Erving 

Goffman, (1963) นักสังคมวิทยา ได=แบ1งอัตลักษณ<ออกเปVน 2ประเภทและอธิบายลักษณะความแตกต1างและ

ความเหมือนกันไว= ดังนี้ (Chinoros Thinwilaisakul, 2011) 1)อัตลักษณ<ส1วนบุคคล (Personal Identity) คือ 

ภาพของปQจเจกในสายตาคนอื่น ในฐานะที่เปVนบุคคลที่มีเอกลักษณ<เฉพาะตัว โดยสังคมจะมีวิธีการระบุอัต

ลักษณ<ส1วนบุคคลแตกต1างกันไป ในขณะที่ Littlejohn, S. & Foss, K., (2008) อธิบายว1าอัตลักษณ<ส1วนบุคคล 

คือลักษณะเฉพาะของบุคคล ที่เกิดขึ้นจากการมองตนเอง และเกิดขึ้นจากเรียนรู=จากการมีปฏิสัมพันธ<กับคนใน

ครอบครัว ในช1วงเริ่มแรกของชีวิตและจากสังคม 2) อัตลักษณ<ทางสังคม (Social Identity) ของบุคคล คือ 

สถานภาพทางสังคม เช1น อาชีพ ชนชั้น เพศ ชาติพันธุ< หรือศาสนาที่ปQจเจกบุคคลนั้นสังกัดอยู1 สังคมจะมีความ

คาดหวังหรือเรียกร=องว1า ปQจเจกบุคคลในวัย เพศ ชนช้ันน้ันๆ ควรวางตนอย1างไร 

Edward T. Hall (Cited in Sirinath Pinthongphan, 2003) เสนอว1าวัฒนธรรมก1อให=เกิดอัตลักษณ< 

ทำให=เราแตกต1างจากคนกลุ1มอื่นๆ โดยแบ1งวิธีการเรียนรู=ที่ทำให=ทราบถึงความแตกต1างไว= 10 กลุ1มคือ 1) ระบบ

การสื่อสารและภาษา 2) ลักษณะท1าทางและการแต1งกาย 3) อาหารและนิสัยการบริโภค 4) เวลาและความ

สำนึก 5) การตอบแทนและการทักทาย 6) ความสัมพันธ< 7) ค1านิยมและบรรทัดฐาน 8) ความรู=สึกเปVนตัวเอง

และระยะห1าง 9) การพัฒนาด=านจิตใจและการเรียนรู= 10) ความเช่ือและทัศนคติ 

ในขณะที่ Hall, S., & Du Gay, (1996) อธิบายลักษณะของอัตลักษณ<ว1า ไม1ใช1สิ่งที่มีอยู1ตามธรรมชาติ 

หรือเกิดขึ้นลอยๆ แต1ก1อรูปขึ้นมาภายในวัฒนธรรม ณ ช1วงเวลาใดเวลาหนึ่ง โดยที่วัฒนธรรมก็เปVนสิ่งถูก

ประกอบสร=างทางสังคม (Social Construct) และไม1ใช1สิ่งที่หยุดนิ่งตายตัว หากแต1เปVนวงจรซึ่งมีผู=เรียกว1า 

“วงจรแห1งวัฒนธรรม” (Circuit of Culture) โดยได=อธิบายได=ว1า อัตลักษณ<ทั้งหลายมีกระบวนการถูกผลิต 

(Produced) ให=เกิดข้ึน สามารถถูกบริโภค (Consumed) และถูกควบคุมจัดการ (Regulated) อยู1ในวัฒนธรรม

เหล1านั้น และทั้งนี้ยังมีการสร=างความหมายต1างๆ (Creating Meanings) ผ1านทางระบบต1างๆ ของการสร=าง

ภาพตัวแทน (Symbolic Systems of Representation) ท ี ่ เก ี ่ยวก ับตำแหน1งต 1างๆ ทางอัตล ักษณ<อัน

หลากหลายท่ีเราเลือกใช= หรือนำเอามาสร=างเปVนอัตลักษณ<ของเรา 

 จากความหมายข=างต=น สรุปได=ว1า อัตลักษณ<ท=องถิ่น หมายถึง สิ่งที่มนุษย<ถูกสร=างขึ้นจากกระบวนการ

ทางสังคมและมีลักษณะเปVนพลวัตอยู1ตลอดเวลา เปVนความสำนึก ความคิดเห็น ความรู=สึกทั้งที่คนในสังคมมีต1อ

ท=องถ่ิน และมีลักษณะเด1นเฉพาะตัว โดยมีข้ันตอนในการการสร=างและสืบทอดต1อกันมา โดยอัตลักษณ<เปVนเรื่อง

ของปQจเจกบุคคล อัตลักษณ<เปVนเรื ่องของการสร=างจากบริบทเชิงพื ้นที ่และเวลา รวมถึงวัฒนธรรมและ

ประวัติศาสตร< อัตลักษณ<เปVนเรื่องของการให=คำนิยามและตีความ มีความหมายเชิงคุณค1า ซึ่งคุณค1าเหล1านั้นไม1



  30 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

จำเปVนต=องได=รับความเปVนสากล แต1ความหลากหลายทางวัฒนธรรมหรือการสร=างตัวตนจากวัฒนธรรมย1อยก็ได= 

ทำให=เกิดการยอมรับซ่ึงพหุลักษณ<ทางสังคม 

 

การท'องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 

“การท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม” กำหนดขึ้นมาอย1างชัดเจนในการประมูลสภาการโบราณสถานระหว1าง

ประเทศ (ICOMOS) ที่เมืองออกซ<ฟอร<ด ใน พ.ศ. 2512 หรือ ค.ศ. 1969 (Koster, 1996: 231) ตั้งแต1นั้นเปVน

ต=นมา นักวิชาการได=ให=ความหมายของการท1องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมไว=อย1างหลากหลาย อย1างไรก็ตาม 

ความหมายของการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมต1างๆ ล=วนมีจุดมุ1งเน=นในทำนองเดียวกันคือ “เปVนรูปแบบการ

ท1องเที่ยวที่นักท1องเที่ยวได=รับแรงดลใจหรือสิ่งกระตุ=นให=เดินทางไปยังจุดหมายปลายทางเพื่อสังเกต เรียนรู= มี

ประสบการณ<ร1วม และตระหนักคุณค1าวัฒนธรรมของชุมชนในจุดหมายปลายทางนั้น ซึ่งครอบคลุมถึงงาน

สร=างสรรค<ขนบธรรมเนียม ประเพณี และกิจกรรมต1างๆ ของชุมชนจุดหมายปลายทาง ทั้งนี้นักท1องเที่ยวและ

คนในชุมชนต=องเคารพ เรียนรู= และเข=าใจวัฒนธรรมของกันและกันเพื่อให=เกิดมิตรภาพ และสันติภาพระหว1าง

ชุมชนอย1างย่ังยืน”  

Phayom Thammabut (2005: 1) ได=ให=ความหมายว1า การท1องเที่ยวซึ่งให=ความสำคัญกับวัฒนธรรม

ของแหล1งท1องเที่ยวและสถานที่เปVนจุดหมายปลายทางของการเดินทางท1องเที่ยว นักท1องเที่ยวจะสนใจวิถีชีวิต 

มรดกวัฒนธรรม ศิลปะ อุตสาหกรรม และกิจกรรมนันทนาการของชุมชนท=องถิ่น นักท1องเที่ยวจะเยี่ยมชมและ

ศึกษาแหล1งประวัต ิศาสตร< ศิลปะ มหกรรมและงานแสดงสินค=า หัตถกรรม พิพิธภัณฑ<ทุกประเภท 

ศิลปะการแสดงและทัศนศิลป§ ตลอดจนแหล1งมรดกต1างๆ 

Ranee Asichaikul (2003: 83) ได=ให=ความหมายของการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมว1า หมายถึง การ

ท1องเที่ยวเพื่อชมหรือสัมผัสศิลปวัฒนธรรมแขนงต1างๆ ได=แก1 สถาปQตยกรรม จิตรกรรม ประติมากรรม ภาษา 

และวรรณกรรม หัตถกรรม นาฏศิลป§และดนตรี รวมท้ังงานเทศกาลงานประเพณี 

Rasika Ankoon (2006: 80) ได=ให=คำจำกัดความว1า การท1องเท่ียวเชิงวัฒนธรรมและภูมิปQญญาท=องถ่ิน

เปVนการท1องเที่ยวที่ให=ความรู=เกี่ยวกับวิถีชีวิต และความงดงามศิลปวัฒนธรรมไทยที่มีความวิจิตรอลังการท่ี

แตกต1างจากชาติอ่ืน เปVนรูปแบบการท1องเท่ียวท่ีกำลังได=รับความนิยมในหมู1นักท1องเท่ียว 

Boonlert Jittangwattana (2005) กล1าวว1า แนวคิดของการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมก็เหมือนแนวคิด

การท1องเที ่ยวเชิงนิเวศ โดยได=รับการตอบสนองเปVนอย1างดีทั ้งภาครัฐและเอกชนในการตระหนักถึงการ

ท1องเที่ยวที่ไม1ทำลายสิ่งแวดล=อม จึงก1อให=เกิดกระแสเรียกร=องหลัก 3 ประการ ดังต1อไปนี้ 1) กระแสความ

ต=องการของชาวโลกให=เกิดจิตสำนึกการอนุรักษ<สิ่งแวดล=อมในแหล1งท1องเที่ยวเปVนกระแสความต=องการของ

ประชาชนท่ัวโลกให=เกิดการสร=างจิตส1านึกในแง1การอนุรักษ<ส่ิงแวดล=อมระดับท=องถ่ินจนถึงขอบข1ายกว=างขวางไป

ทั่วโลก โดยเฉพาะอย1างยิ่งการอนุรักษ<ระบบนิเวศเพื่อคงความหลากหลายทางชีวภาพไว= 2) กระแสความ



  31 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ต=องการของนักท1องเที ่ยวให=เกิดการเรียนรู =ในแหล1งท1องเที ่ยว เปVนกระแสความต=องการที่มีมากขึ้นกลุ1ม

นักท1องเที่ยวที่ต=องการได=รับความรู=ความเข=าใจเรื่องการท1องเที่ยวมากกว1าความสนุกเพลิดเพลินเพียงอย1างเดียว

เพื่อสร=างความพึงพอใจให=แก1นักท1องเที่ยวในรูปแบบใหม1 3) กระแสความต=องการของชุมชนท=องถิ่นในการมี

ส1วนร1วมในการพัฒนาการท1องเที ่ยว เปVนกระแสความต=องการของชุมชนท=องถิ ่นที ่จะมีส1วนร1วมในการ

พัฒนาการท1องเที่ยวเพื่อเปVนหลักประกันให=การพัฒนาการท1องเที่ยวเปVนไปในทิศทางที่ถูกต=อง และชุมชน

ท=องถ่ินยอมรับในผลประโยชน<ทางเศรษฐกิจท่ีจะได=รับเพ่ือให=เกิดการกระจายรายได=ท่ีเหมาะสม 

ทุนทางวัฒนธรรมเปVนสิ่งที่สามารถเพิ่มขึ้นและต1อยอดได=แต1ในขณะเดียวกันนั้นก็สามารถลดและหด

หายลงได=เช1นเดียวกัน ทุนทางวัฒนธรรมจึงเปVนสิ่งที่สามารถนำมาต1อยอดให=กับทุนด=านอื่น ๆ ได= เช1น ทุนทาง

เศรษฐกิจ ทุนทางสังคม และทุนเชิงสัญลักษณ< ทุนแต1ละทุนจะเกี่ยวพันกันและกันและไม1มีทางแยกจากกันได=

โดย ผู=เสนอแนวคิดทุนทางวัฒนธรรมคนแรกๆ คือ ป̈แอร< บูร<ดิเออ (Rungnapha Yanyongkasemsuk, 2014: 

29-44) โดยทุนทางวัฒนธรรมสามารถแบ1งออกเปVน 2 ประเภท (Throsby, 2001) 1) ทุนทางวัฒนธรรมท่ี

สามารถจับต=องได= (Tangible Cultural Heritage) คือองค<ความรู=ทางวัฒนธรรมที่สามารถจับต=องได= เช1น 

ปราสาทหิน วัด เจดีย< สิ ่งของเครื ่องใช=ต1าง ๆ 2) ทุนทางวัฒนธรรมที่ไม1สามารถจับต=องได= (Intangible 

Cultural Heritage) คือองค<ความรู=ทางวัฒนธรรมที่ไม1สามารถจับต=องได= เช1น โขนละคร การนวดแผนไทย 

อาหาร วิถีชีวิต จารีต ประเพณี ความเชื่อ โดยการท1องเที่ยวทางวัฒนธรรมนั้นสามารถจำแนกประเภทของการ

ท1องเที่ยวทางวัฒนธรรมได= 5 ประเภท 1) การท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมประเพณี 2) การท1องเที่ยววิถีเชิงชนบท 

3) การท1องเที่ยวเชิงประวัติศาสตร< 4) การท1องเที่ยวเชิงสุขภาพทางวัฒนธรรม 5) การท1องเที่ยวเชิงกีฬา 

(Siriporn Thawornwisit and Seri Wongmontha. (2021: 208 - 314)  

กล1าวได=ว1า การท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม คือ รูปแบบการท1องเที่ยวที่มุ1งเน=นให=นักท1องเที่ยวได=ศึกษา 

เรียนรู= หรือได=รับประสบการณ<กับวัฒนธรรมในวิธีต1าง ๆ มุ1งเน=นการเรียนรู=วิถี ชีวิตของชุมชน ศึกษาองค<ความรู= 

ภูมิปQญญาพื้นบ=าน วิถีการใช=ชีวิต วัฒนธรรมชุมชน ภาษา อาหาร ศาสนาความเชื่อ หรือธรรมเนียมปฏิบัติของ

ชุมชนนั้นๆ โดยการบริหารจัดการต=นทุนทางวัฒนธรรมที่เปVนเอกลักษณ<ของตนเอง และควบคู1กับการสืบทอด

วัฒนธรรม รวมถึงประเพณีวิถีชีวิตของท=องถ่ินตนเองให=คงอยู1สืบไป 

 

ชุมชนมอญบ2านหนองดู'-บ2านบ'อคาว ตำบลบ2านเรือน อำเภอปHาซาง จังหวัดลำพูน 

“มอญ” เปVนชาติพันธ<หนึ่งที่มีความเจริญรุ1งเรืองในเอเชียตะวันออกเฉียงใต=เดิมตั้งถิ่นฐานอยู1บริเวณ

ประเทศอินเดียตอนใต= และอพยพมายังภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต= กระจัดกระจายอยู1ในบริเวณประเทศ

ไทยและพม1า (Thida Saraya, 1995: 132) มีการนับถือพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท ปQจจุบัน “มอญ” หรือ 

“เม็ง” ได=กระจายอยู1ทั่วทุกภาคของประเทศไทย เขมร เวียดนาม และลาวโดยมีการอพยพจากเมืองมอญ 3 

แห1ง คือ สะเทิม หงสาวดี และเมาะตะมะในประเทศพม1าตอนใต=ในปQจจุบัน ซึ่งสาเหตุการอพยพย=ายถิ่นฐานน้ัน 



  32 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

มีสาเหตุใหญ1 3 ประการ คือ ถูกกวาดต=อนเปVนเชลยสงคราม ถูกพม1าเกณฑ<ไปทำสงคราม และถูกกดขี่ข1มเหง

จากการตกเปVนเมืองขึ้นของพม1า คนมอญส1วนใหญ1จึงอพยพเข=ามาในประเทศไทยเนื่องจากพื้นที่ของมอญและ

ไทยมีอาณาเขตติดต1อกัน สภาพอากาศ การประกอบอาชีพ ตลอดจนประเพณีวัฒนธรรมมีความคล=ายคลึงกัน

(Ong Bunjoon, 2016: 25) 

ในปQจจุบันกลุ1มชาวมอญท่ีอาศัยอยู1ในจังหวัดลำพูนถือได=ว1าเปVนกลุ1มสุดท=ายท่ียังคงหลงเหลืออยู1 โดยต้ัง

ถิ่นฐานอยู1บริเวณบ=านหนองดู1 ตำบลบ=านเรือน อำเภอปMาซาง จังหวัดลำพูน ซึ่งอพยพมาจากเมืองมอญใน

ประเทศพม1า และภาคกลางของประเทศไทย ราว 300 ปtที่ผ1านมา (His Royal Highness Prince Damrong 

Rajanupab, 1927: 2) ชาวมอญบ=านหนองดู1มีการปรับตัวทางสังคมและวัฒนธรรมให=เข=ากับวิถีชีวิตกับคนกลุ1ม

อื ่นในพื ้นที ่ทำให=ว ัฒนธรรมบางอย1างมีการเปลี ่ยนแปลงไปตามสภาพของสังคม แต1ก็คงรักษาไว= ซ่ึง

ขนบธรรมเนียมประเพณีด้ังเดิมของตนไว=เช1นกัน 

ชุมชนมอญบ=านหนองดู1 เปVนชุมชนมอญอีกแห1งหนึ่งที่ยังคงรักษาวัฒนธรรมประเพณี รวมถึงสำเนียง

เสียงภาษามอญ สันนิษฐานว1ากลุ1มคนมอญที่เข=ามาอยู1ในหริภุญชัยเมื่อราวศตวรรษที่ 16 ปQจจุบันยังปรากฏ

หลักฐานทาง โบราณคดีที่วัดเกาะกลาง อำเภอปMาซาง จังหวัดลำพูน ซึ่งน1าจะเปVนคนมอญกลุ1มสุดท=ายที่ยังคง

หลงเหลืออยู1 หากย=อนกลับไปในอดีต กล1าวได=ว1า มอญ คือบรรพบุรุษกลุ1มแรกที่เคยครอบครองผืนแผ1นไทยมา

ก1อน เช1นในพุทธศตวรรษที่ 8 หรือราว 1,800 ปtมาแล=วมีหลักฐานยืนยันว1า อาณาจักรมอญแห1งแรกสุดมี

ศูนย<กลางอยู 1แถบนครปฐม ราชบุรี สุพรรณบุรี ซึ ่งเรียกรวมกันว1า “อาณาจักรทวารวดี” (Dvaravati) 

นอกจากนั้นยังมีหลักฐานเอกสารยืนยันอีกว1า บรรพชนของคนมอญน1าจะมาจากเมืองตะเลงคนา (Telinggana) 

ซึ่งอยู1ในแถบอินเดียตอนใต= ก1อนจะอพยพย=ายมาอยู1บริเวณลุ1มแม1น้ำอิรวดีที่เมืองหงสาวดีแล=วตั้งเปVนอาณาจักร

ข้ึนเรียกว1า “อาณาจักรพยู” ตอนหลังถูกพม1าเข=ารุกรานและได=อพยพหนีเข=ามาอยู1ในสยาม โดยเข=ามาต้ังรกราก

ครั้งแรกที่บริเวณจังหวัดนครปฐม ต1อมาได=กระจายออกไปตามที่ต1าง ๆ ในประเทศ นอกจากนี้ยังมีการขุดพบ

หลักฐานท่ีจังหวัดนครปฐม พบเหรียญเงินปรากฏอักษรมอญไว=ว1า “เย ธฺมมา ศรีทวารวติ” ซ่ึงก็ไปสอดคล=องกับ

ชื่อของเมืองทวารวดี ทำให=ทราบว1ากลุ1มคนมอญเคยมีความเจริญรุ1งเรืองมาก1อนในสมัยทวารวดี เมื่อก1อน

ศตวรรษท่ี 15 สำหรับมอญบ=านหนองดู1 จะเรียกตัวเองว1า “พวกเม็งบ=านหนองดู1” ต้ังบ=านเรืออยู1สองฝQ­งแม1น้ำป̈ง 

ฝQ­งตะวันออกเปVนมอญบ=านหนองดู1และบ1อคาว ส1วนฝQ­งตะวันตกเปVนมอญบ=านต=นโชค อ.สันปMาตอง มีแม1น้ำป̈ง

เปVนสายใยยึดโยงความสัมพันธ<รวมคนมอญทั้งสองฝQ­ง เอกลักษณ<ของชาวมอญบ=านหนองดู1ที่ยังคงสืบต1อมา

จนถึงปQจจุบันก็คือ การแต1งกายและภาษา คนมอญ นิยมเรียกตนเองว1า “เม็ง” การแต1งกาย คือ ผู=ชายจะใส1

โสร1ง มีผ=าขาวม=าคาดบ1า สวมเส้ือคอมน ผู=หญิงจะใส1ชุดลูกไม=สีชมพู หากแต1ปQจจุบันการแต1งกายจะเปล่ียนแปลง

ไปตามยุคสมัย แต1ที่ขาดไม1ได=เลยคือ ใส1โสร1ง และผ=าสไบ การแต1งกายแบบมอญจะมีในโอกาสพิเศษเท1าน้ัน 

ส1วนภาษาของชาวมอญก็ยังคงมีการสื่อสาร โดยเฉพาะผู=เฒ1าผู=แก1 ทว1าปQจจุบันเด็กรุ1นใหม1ได=ให=ความสนใจใน

การพูดและเขียนภาษามอญมากย่ิงข้ึน (Chakkraphong Khambunruang, 2019) 



  33 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ชุมชนบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว ยังคงพยายามที่จะอนุรักษ< และสืบสานประเพณีและวัฒนธรรมต1างๆ 

ของมอญไว=ให=มากที่สุด ซึ่งสิ่งต1างๆ เหล1านั้น ในปQจจุบันอาจจะถูกลดความสำคัญลงไปบ=าง ทั้งนี้ก็เนื่องจากพล

วัตรการเปลี่ยนแปลงในสังคมเปVนเหตุ ความเปVนมอญสิ่งแรกที่เดินทางมาถึงในชุมชน นั่นก็คือ วัด กล1าวคือ วัด

ในชุมชนบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว มีอยู1 2 วัดด=วยกัน คือ วัดหนองดู1 ต้ังใกล=ริมฝQ­งน้ำป̈ง และวัดเกาะกลาง อยู1ใน

พื้นที่บ=านบ1อคาว และสัญลักษณ<ที่สำคัญของวัดมอญ ก็คือ การมีเสาหงส<หน=าวิหาร เพราะชาวเม็งโดยทั่วไปเช่ือ

กันว1า หงส< คือสัญลักษณ<ของพวกตน ทั้งวัดหนองดู1 และวัดเกาะกลาง ถือได=ว1าเปVนศูนย<รวมทั้งจิตใจ และ

กิจกรรมประเพณีต1างๆ ของมอญไว=ท้ังส้ิน  

นอกจากวัดจะเปVนสัญลักษณ<ภาพรวมที่บ1งบอกถึงความเปVนมอญได=ในจุดหนึ่งแล=ว วัฒนธรรมประเพณี 

ยังเปVนอีกสิ่งหนึ่งที่จะเปVนตัวอธิบายความเปVนมอญได=ดียิ่งขึ้น ทั้งนี้ประเพณีมอญที่ชาวมอญบ=านหนองดู1-บ=าน

บ1อคาว ยังคงพยายามปฏิบัติ เพ่ือต=องการอนุรักษ<ไว= คือ 1) การบวงสรวงเจ=าแม1จามเทวี ในพิธีการบวงสรวงเจ=า

แม1จามเทวีนั้น ชาวมอญในพื้นที่กล1าวว1าจะมีการบวงสรวงภายในเดือน 4 ของมอญ หรือเดือนกุมภาพันธ<ของ

ไทย เปVนประจำทุกปt  ในส1วนของวันบวงสรวงจะไม1เจาะจง เพราะแล=วแต1ความสะดวกของคนในชุมชนเปVนท่ีต้ัง 

เหตุที่มีการบวงสรวงก็เนื่องจากเปVนการแสดงความเคารพต1อบรรพบุรุษของตน ทั้งนี้เพราะชาวบ=านเชื่อว1าพระ

นางจามเทวีเปVนบรรพบุรุษของคนมอญบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว 2) ฟ®อนผีมอญของชาวมอญบ=านหนองดู1 -บ=าน

บ1อคาว เปVนการฟ®อนเพื่อแก=บน เมื่อลูกหลานหรือคนในตระกูลเกิดอาการเจ็บปMวย รักษาอย1างไรก็ไม1หาย จึงไป

หาคนทรงให=ช1วยดูสาเหตุของการเจ็บปMวย และเมื่อได=รู=ว1าเกิดจากการผิดผี ไม1ใส1ใจ หรือละเลยต1อวิญญาณ “ผี

ปูMย1า” หรือ “ผีบรรพบุรุษ” ผู=ที่เจ็บปMวย หรือคนในตระกูลก็จะมีการบนบานและขอขมาต1อผีบรรพบุรุษ โดย

ขอให=หายจากการเจ็บปMวย และหากอาการดีข้ึนก็จะจัดฟ®อนผีมอญถวาย โดยจะไม1มีกำหนดว1าหลังจากที่อาการ

ดีแล=วกี่วันจึงจะทำ แต1จะนิยมทำกันในระหว1างเดือนกุมภาพันธ<ถึงเดือนกรกฎาคมก1อนเทศกาลเข=าพรรษา ห=าม

ทำในวันพระ วันพุธ และวันอัปมงคล ตามปฏิทิน อย1างไรก็ตามหากในปtใดที่ตระกูลผีจะต=องจัดงานใหญ1 อื่นๆ 

อาทิ งานแต1งงาน งานศพ ก็จะไม1มีการจัดฟ®อนผีมอญในปtนั้น การจัดพิธีฟ®อนผีมอญในแต1ละครั้งจะมีค1าใช=จ1าย

ค1อนข=างสูง ดังนั้นหากลูกหลานมีทุนทรัพย<ก็จะจัดให=มีพิธีฟ®อนทั้งวัน เรียกว1า “ฟ®อนเต็มผาม” หรือ “เหละมะ

หะนา” แต1หากมีเงินทุนน=อย ก็จะฟ®อนครึ่งวัน เรียกว1า “ฟ®อนครึ่งผาม” หรือ “เหละมะหะกุ°ดหะนา” ผู=ดำเนิน

พิธีหรือโต1ง (โต=งในภาษากลาง) จะเปVนชายหรือหญิงก็ได= แต1ในปQจจุบันผู=ที่สามารถทำพิธีได= มีเพียงคนเดียวคือ

นางจันทร<เปVง สมพันธ< อายุ 64 ปt 3) ลอยหะมดหรือพิธีจ=องเกริ้ง (ลอยกระทง) เปVนประเพณีที่ทำกันในเดือน 1 

ของมอญ หรือเดือนพฤศจิกายนของไทย ในภาษามอญ จ=องเกริ้ง แปลว1า การบูชาเรือสำเภา ส1วนลอยหะมด 

คือ การลอยไฟ ซึ่งในปQจจุบันการลอยหะมดถูกเชื่อมให=หมายความถึง การลอยเคราะห<เปVนสำคัญ การลอยหะ

มด ถือได=ว1าเปVนพิธีที่มีความหมายไม1เพียงแต1เฉพาะบุคคล หรือครอบครัวใดครอบครัวหนึ่งเท1านั้น แต1ยังหมาย

รวมถึงชุมชนชาวมอญบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาวโดยรวมด=วย เพราะในพิธีดังกล1าว ชาวมอญบ=านหนองดู1-บ=าน

บ1อคาว จะช1วยกันทำสะเปาหรือกระทงขนาดใหญ1 เพื่อไปลอยเคราะห<ร1วมกันบริเวณท1าน้ำป¨ง โดยลักษณะของ



  34 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

สะเปาน้ัน ภายในจะมีเส้ือผ=า ข=าวของเคร่ืองใช= ข=าวตอกดอกไม= ธูปเทียน ท้ังน้ีก1อนท่ีจะทำการลอยจะมีการสวด

โดยมีพ1อหนานหรือปูMอาจารย< (มัคนายกวัด) เปVนผู=กล1าวนำ 4) ประเพณีตักบาตรน้ำผึ้ง เปVนประเพณีของชาว

มอญที่พบได=เฉพาะชาวมอญที่อาศัยอยู1ในประเทศไทยเท1านั้น กำหนดจัดขึ้นในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 ของทุก

ปtมีการปฏิบัติสืบต1อกันมาเปVนเวลานาน เปVนประเพณีที่มีรากฐานความเชื่อมาจากพระพุทธศาสนา โดยชาว

มอญเชื่อว1าการตักบาตรน้ำผึ้งมีอานิสงส<มาก เพราะพระภิกษุสงฆ< สามารถนำน้ำผึ้งไปใช=เปVนส1วนประกอบใน

การทำยารักษาโรค การตักบาตรน้ำผึ้ง จึงเปรียบเสมือนการถวายโอสถแก1พระภิกษุสงฆ< ซึ่งประเพณีตักบาตร

น้ำผ้ึงชุมชนมอญบ=านหนองดู1เปVนประเพณีท่ีชาวมอญบ=านหนองดู1ให=ความสำคัญเปVนอย1างมาก เพราะแสดงออก

ถึงอัตลักษณ< ความสมัครสมานสามัคคีของคนในชุมชน และมีความแตกต1างจากประเพณีตักบาตรน้ำผึ้งชุมชน

มอญอื่น ๆ คือ จะมีพิธีการต1าง ๆ ที่มีการผสมผสานกันระหว1างวัฒนธรรมมอญ และวัฒนธรรมของคนพื้นถ่ิน 

โดยในการประกอบพิธีจะใช=ภาษามอญ พระสงฆ<จะออกรับบิณฑบาต และใช=น้ำผึ้งแท=ในการตักบาตรเท1าน้ัน 

เนื่องจากบริเวณที่ตั้งของชุมชนมีความอุดมสมบูรณ<ทางทรัพยากรธรรมชาติเหมาะสำหรับการเลี้ยงผึ้งเปVนอย1าง

ดี ในอดีตจึงมีการเลี้ยงผึ้งเกือบทุกหลังคาเรือน โดยผึ้งที่เลี้ยง เรียกว1า ผึ้งโพรง หรือภาษาถิ่นเรียกว1า “ผึ้งโก²น” 

แต1ชุมชนมอญอื่น ๆ นิยมตักบาตรน้ำผึ้งโดยตั้งภาชนะเรียงไว=สำหรับใส1น้ำผึ้ง (Alisa Ramkomut, 2013: 66) 

และการประกอบพิธีกรรมที่มีขั้นตอนพิธีการคล=ายกับวัฒนธรรมของคนไทยภาคกลาง บางแห1งก็มีการประกอบ

พิธีเปVนภาษาไทยกลางแทนภาษามอญ และมีการปรับเปลี่ยนจากน้ำผึ้งเปVนน้ำตาล น้ำอ=อย ซึ่งมีราคาถูก 

สามารถหาได=ง1าย และมีรสหวานเช1นเดียวกัน (Sittisak Khamphu, 2020) 

ในส1วนวัฒนธรรมเรื่องของอาหารนั้น ชาวมอญมีอาหารที่ขึ้นชื่อที่สำคัญ คือ ขนมจีน หรือขนมเส=น  

อาหารดังกล1าวนี้ได=บ1งบอกถึงความเปVนอยู1ของชาวมอญได=เปVนอย1างดี เพราะชาวมอญมักจะอาศัยใกล=แหล1งน้ำ

เนื่องจากส1วนประกอบในการทำขนมจีนจะต=องใช=น้ำ ในอดีตแทบทุกบ=านจะมีการทำขนมเส=น ทั้งรับประทาน

เอง และไว=ขาย หากแต1ปQจจุบัน การทำขนมจีนเหลืออยู1น=อยรายมาก อาหารพื้นบ=านของชาวมอญบ=านหนองดู1-

บ=านบ1อคาว ได=แก1 1) แกงดอกส=าน 2) แกงมะตาด 3) แกงบอน 4) เจียวกะเพรา 5) ขนมจีนน้ำยาปลาแห1ง 6) 

ขนมจีนผัด 7) แกงมัน 8) แกงปลาปQ`น 9) แกงกระเจ๊ียบ 10) แกงขี้เหล็ก 11) แกงกล=วยดิบ และขนมพื้นบ=าน

มอญจำนวน ได=แก1 1) ขนมเม็ดขนุน 2) ข=าวควบ 3) ขนมต=มหัวช=าง 4) ขนมลอดช1อง 5) ขนมกล=วย 6) ขนม

ปาด 7) ข=าวแช1 

การแต1งกายของชาวมอญ ในงานประเพณีมักจะเห็นการแต1งกายที่เปVนเอกลักษณ<ที่นิยมห1มสไบทั้งชาย

และหญิง ชาวมอญยกย1อง“สไบ” เปVนของสูง นิยมใช=สไบในงานพิธีกรรมและประเพณีต1างๆ และใช=สไบ

แสดงอัตลักษณ<ร1วมของชาวมอญทั้งชายและหญิง โดยเฉพาะผู=หญิงมอญจะขาดสไบเสียมิได=โดยมีคำทำนาย

โบราณที่กล1าวถึงเหตุแห1งการล1มสลายของชาติมอญ 1 ใน 10 ประการ นั่นคือ “หญิงมอญจะละทิ้งสไบ” จึง

สะท=อน ความสำคัญสไบต1อการมีอยู1ของชาติมอญมาแต1โบราณจนถึงปQจจุบัน ซึ่งความสำคัญของสไบในวิถีชีวิต

ชาวมอญ กล1าวพอสังเขปได=ดังน้ี 1) ใช=เปVนเคร่ืองนุ1งห1มประกอบการทำกิจกรรมท่ีเก่ียวข=องกับพิธีกรรมทางพุทธ



  35 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ศาสนา คนมอญโดยทั่วไปเมื่อต=องเข=าวัดหรือประกอบพิธีกรรมทางศาสนาจำเปVนต=องมีการห1มผ=าสไบเฉียงติด

ตัวไปด=วยหรือใช=สไบสีขาว โดยสีขาวสื่อถึงความบริสุทธิ์สะอาด ความสว1าง ปQญญา และความสงบ 2) ใช=เปVน

เครื่องประดับตกแต1งในงานประเพณี คนมอญเปVนกลุ1มวัฒนธรรมที่มีประเพณีพิธีกรรมมากมาย โดยเฉพาะ

ในช1วงเทศกาลสงกรานต< ซึ่งเปVนเทศกาลที่คนมอญให=ความสำคัญเปVนอย1างมาก มีการทำบุญตักบาตร มีการแห1

หงส<ธงตะขาบ ในทุกชุมชนมอญกิจกรรมอีกอย1างที่เปVนประเพณีปฏิบัติของกลุ1มคนมอญ คือ การจัดงานระลึก

บรรพชนมอญ ตรงกับวันแรม 1 ค่ำ เดือน 3 แต1มักจะจัดขึ้นวันเสาร<-อาทิตย< ในช1วงนั้น ซึ่งจะอยู1ในช1วงเดือน

กุมภาพันธ<ของทุกปt ในการมาร1วมประเพณีพิธีกรรมต1าง ๆ คนมอญจะมีการแต1งกายด=วยเสื้อผ=าสีสันสดใส และ

สิ่งที่ขาดไม1ได=คือสไบ ในการคล=องผ=าสไบจะมีการคล=องแบบคล=องคอชายของผ=าทั้งสอง ห=อยมาด=านหน=า 3) ใช=

เปVนสัญลักษณ<ในการประกอบพิธีที่เกี่ยวข=องกับความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ ตามความเชื่อเรื่องผีมอญชาวมอญ

แต1ละบ=านจะมีห1อผ=าผีมอญวางไว=บนเรือน ตรงเสาเอก 1 ใบ ภายในบรรจุผ=าโสร1ง ผ=าขาวม=า ผ=าแดงผ=าขาวอย1าง

ละผืน แหวนทองคำหัวพลอยแดง และหม=อดิน 1 ใบ ในหม=อใส1ข=าวเหนียว เงิน และข=าวตอกดอกไม= เพื่อเปVน

สัญลักษณ<แทนวิญญาณ หรือผีของบรรพบุรุษที่คอยปกปQกดูแลลูกหลาน บางบ=านมีผ=าสไบเปVนส1วนหนึ่งของ

สมบัติผีรวมอยู1ด=วย 4) ใช=เปVนสัญลักษณ<แสดงอัตลักษณ<ความเปVนกลุ1มชาติพันธุ<มอญในปQจจุบัน กระแสการ

แสดงออกทางกลุ1มชาติพันธุ<มีมากยิ่งขึ้น สะท=อนให=เห็นถึงอัตลักษณ<เฉพาะของแต1ละชาติพันธุ<เปVนเรื่องสำคัญ

ขึ้นมา กลุ1มชาติพันธุ<มอญได=มีการอนุรักษ< สืบสาน และดำรงไว=ซึ่งประเพณี พิธีกรรม และศิลปวัฒนธรรมชอง

ชาวมอญมาโดยตลอด ทั้งน้ีลวดลายบนผ=าสไบมอญบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว มีหลากหลายลวดลาย อาทิ (1) 

ลายดอกพิกุล เปVนลายอัตลักษณ<ของผ=าทอประจำจังหวัดลำพูน และในวัดหนองดู1มีต=นพิกุลขนาดใหญ1ที่มีอายุ

หลายสิบปtขึ้นอยู1ภายในวัด จึงใช=เปVนสัญลักษณ<บนผืนผ=าสไบมอญบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว (2) ลายดาวหรือ

ลายดอกพิกุลแปดแฉก ปQกไว=บนผืนผ=าจำนวน 5 แถวๆละ 6 ดอก ตกแต1งและใช=สีสันที่สวยงามตามความ

ต=องการ (3) ลายฐานพระ สื่อถึงความผูกพันของชาวมอญกับพุทธศาสนา จึงใช=ลวดลายบนฐานพระมาประยุกต<

เปVนสัญลักษณ<ที่ปรากฏบนผืนสไบ (4) ลายสายน้ำ ด=วยบ=านหนองดู1-บ=านบ1อคาว ถูกขนาบด=วยสายน้ำทั้งสอง

ด=าน คือ แม1น้ำป¨งและน้ำเหมืองสาธารณะที่ไหลผ1านด=านหลังวัด (5) ลายขอบพานหรือลายขอบโตก หรือเรียก

อีกอย1างว1า "หยาดฮะเหร่ิมโต°ะ" หมายถึง ผ=าที่ริมหรือขอบได=แบบอย1างมาจากลายขอบของโตกหรือขอบพาน 

(6) ลายหงส< คนมอญนับถือ "หงส<" ในฐานะสัตว<ศักดิ์สิทธิ์ประจำชนชาติ เพราะนอกจาก ชื่อ "หงสาวดี" อดีต

เมืองหลวงแห1งอาณาจักรมอญแล=วตำนานเมืองยังเกี่ยวพันกับ "หงส<" และองค<พระสัมมาสัมพุทธเจ=า "หงส<" จึง

เปVนสัตว<ศักด์ิสิทธ์ิประจำชนชาติท่ีคนมอญให=ความสำคัญเปVนอย1างมาก 

ภาษาเปVนหนึ่งวัฒนธรรมที่บ1งบอกถึงความมีอารยะและความเจริญในกลุ1มชนนั้นๆ มอญก็เช1นกัน พวก

เขามีภาษาที่ใช=สื่อสารเปVนของตนเอง หากแต1การที่อยู1ใกล=คนยองและคนเมือง ซึ่งมีจำนวนที่มากกว1า ภาษา

มอญที่เคยมีเคยใช=กันมาจึงถูกลดความสำคัญลงและหายไปบ=าง สำหรับคนมอญบางกลุ1มในพื้นที่หนองดู1-     

บ1อคาว จากการที่คนมอญลืมและลดความสำคัญของภาษาซึ่งเปVนเอกลักษณ<และวัฒนธรรมที่สำคัญ พ1อหนาน



  36 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

บุญมี ศรีสถิตธรรม มีความต=องการที่จะให=ภาษามอญคงอยู1คู1กับชุมชนไปอีกนาน จึงได=ทำการแปลคำสวดจาก

ภาษาไทยเปVนภาษามอญถวายพระที่วัด เพื่อใช=ในการสวดมนต< และจากการที่เข=าร1วมกิจกรรมในวันพระที่วัด 

ทำให=เห็นถึงความเปVนอันหนึ่งอันเดียวกันของชาวมอญในเรื่องการสวดมนต<ภาษามอญ นอกจากนี้พ1อหนาน  

บุญมี ยังได=ทำการสอนภาษามอญให=กับเยาวชนในชุมชนหนองดู1-บ1อคาวอีกด=วย เพื่อที่เยาวชนเหล1านั้นจะได=

รู =จักภาษาของพวกเขาเอง และเปVนการอนุรักษ<ภาษาซึ ่งเปVนวัฒนธรรมมอญให=มีอยู 1สืบไป (Lamphun 

Provincial Cultural Office, 2023) 

 

บทสรุป 

 ประเทศไทยกล1าวได=ว1าเปVนประเทศที่มีแหล1งท1องเที่ยวที่สามารถดึงดูดนักท1องเที่ยวได=เปVนอย1างมาก

จากทรัพยากรที่มีอยู1อย1างมากมายและหลากหลายไม1ว1าจะเปVน ชาติพันธุ< ธรรมชาติ ประเพณี วัฒนธรรม กล1าว

ได=ว1า สิ่งน1าสนใจและดึงดูดใจนั้นมีหลายประเภท ทั้งท่ีเกิดขึ้นตามธรรมชาติและมนุษย<สร=างขึ้น ซึ่งในแต1ละ

ภูมิภาคก็มีการดํารงชีวิตที่แตกต1างกันไป อีกทั้งมีขนบธรรมเนียมประเพณีที ่แตกต1างกัน โดยวัฒนธรรม 

ประเพณี และวิถีชีวิตคนไทยในท=องถิ่นต1าง ๆ จะมีศิลปวัฒนธรรมที่บ1งบอกถึงความเปVนเอกลักษณ<เฉพาะตัวท่ี

ได=มีการถ1ายทอดมรดกทางวัฒนธรรมสืบเน่ืองมาเปVนเวลานาน 

 สังคมในปQจจุบันมีความตระหนักถึงความสำคัญของศิลปะ วัฒนธรรมเทศกาล รวมถึงมรดกทาง

วัฒนธรรมพื้นบ=านมากขึ้น ท1ามกลางของกระแสโลกาภิวัฒน<พร=อมกับกระแสระบบทุนนิยม ที่วัฒนธรรมอัน

หลากหลายกำลังถูกหล1อหลอมให=เปVนหนึ่งเดียว ทำให=อุตสาหกรรมการท1องเที่ยวของไทยเติบโตมากขึ้น รัฐจึง

ได=เริ่มเข=ามาส1งเสริมการอนุรักษ<และฟ_`นฟูวัฒนธรรมท=องถิ่นอย1างจริงจัง ส1วนหนึ่งก็เพื่อส1งเสริมการท1องเที่ยว 

ขณะเดียวกันก็เพื่อรักษาเอกลักษณ<ของท=องถิ่นต1างๆไว= แนวคิดอัตลักษณ<ท=องถิ่นถูกหยิบยกขึ้นมาเปVนแนว

ทางการส1งเสริมนโยบายจากภาครัฐ ภายใต=การเปล่ียนแปลงทางสังคมที่เปVนพลวัตซึ่งจะต=องอาศัยการมีส1วน

ร1วมของคนในท=องถิ่น เนื่องจากมีความเข=าใจความเปVนอัตลักษณ<ท=องถิ่นของตนเองมากที่สุด อัตลักษณ<ทาง

วัฒนธรรมถูกพูดถึงมากขึ้นในฐานะเปVนเครื่องมือในการสร=างรายได=ให=กับชุมชนและประเทศผ1านการท1องเที่ยว 

ที่นำเสนอความทรงจำทางประวัติศาสตร< โดยบทบาทสำคัญในการท1องเที่ยวเปVนการรักษามรดกทางวัฒนธรรม

เอาไว= ทั้งนี้การตื่นตัวต1อวัฒธรรมประกอบกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมของในแต1ละพื้นที่เปVนจุดกำเนิด

ของการพัฒนาแหล1งท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม นอกจากการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมจะสามารถนำรายได=เข=าสู1

ประเทศ และนำไปสู1การพัฒนาเศรษฐกิจทั้งระดับประเทศและระดับภูมิภาคแล=ว การท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม

ยังเปVนเคร่ืองมือสำคัญในการสืบทอดวัฒนธรรมให=คงอยู1ต1อไป 

 ชุมชนมอญกลุ1มสุดท=ายที่หลงเหลือในจังหวัดลำพูน มีการอพยพขึ้นมาจากภาคกลางของไทยประมาณ 

300 ปtเศษ โดยอาศัยอยู1บริเวณหมู1บ=านหนองดู1 และบ=านบ1อคาว ตำบลบ=านเรือน อำเภอปMาซาง จังหวัดลำพูน 

มีการปรับตัวทางสังคมและวัฒนธรรมให=เข=ากับวิถีชีวิตกับคนพ้ืนถ่ินทำให=วัฒนธรรมบางอย1างมีการเปล่ียนแปลง



  37 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ไปตามสภาพของสังคม ขณะเดียวกันก็ยังคงมีการปฏิบัติตามวิถีวัฒนธรรมมอญเช1น การแต1งกาย อาหาร ดนตรี 

ภาษา การสวดมนต< ประเพณีวัฒนธรรมต1าง ๆ ที่แสดงถึงอัตลักษณ< เอกลักษณ<ของชาติพันธ<มอญอย1างชัดเจน 

ในปQจจุบันได=รับผลกระทบจากการการเปลี่ยนแปลงทางสังคม และวัฒนธรรม ตลอดจนความก=าวหน=าทาง

เทคโนโลยีส1งผลให=ผู=สืบทอดมีจำนวนลดลง และมีโอกาสจะสูญหายในท่ีสุด  

 ชุมชนมอญหนองดู1-บ1อคาว ควรมีการบริการจัดการชุมชน ในการส1งเสริมให=คนในชุมชนเกิดความรู= 

ความเข=าใจ และเห็นคุณค1าความสำคัญของวัฒนธรรมมอญอันเปVนรากเหง=าของตน รวมถึงการทำความเข=าใจ

คุณค1าความสำคัญของทรัพยากรทางวัฒนธรรมของชุมชนมอญหนองดู1-บ1อคาว ซึ่งมีความจำเปVนที่จะต=องเร1ง

ดำเนินจัดการอนุรักษ<และสืบสานอย1างถูกวิธี และเพื่อให=การดำเนินการจัดการเปVนไปตามขั้นตอนอย1างมี

ประสิทธิภาพสูงสุด ต=องเน=นให=ชุมชนมีส1วนร1วมในการดำเนินงานมากที่สุด เพราะชุมชนเปVนเจ=าของวัฒนธรรม 

เปVนผู=มีส1วนได=เสียในการดำเนินกิจกรรมต1างๆ ภายในชุมชน และเปVนตัวแปรสำคัญในการกำหนดความยั่งยืน

ของการดำเนินกิจกรรม และการรักษาอัตลักษณ<ท=องถ่ินในชุมชนอีกด=วย 

 อัตลักษณ<ทางวัฒนธรรมในการท1องเที่ยวในชุมชนมอญหนองดู1-บ1อคาว ถูกนำเสนอผ1านรูปแบบอัต

ลักษณ<ที่แสดงออกทางวัฒนธรรม และมีการอนุรักษ<โดยผู=นำชุมชนรวมถึงปราชญ<ชุมชนที่มองเห็นคุณค1าทาง

วัฒนธรรมดังกล1าว รวมถึงการสร=างภาพลักษณ<เชิงการท1องเที่ยวทั้งในแง1วัฒนธรรมและประวัติศาสตร<ท่ี

ผสมผสานกันอย1างลงตัว และที่สำคัญเปVนการสร=างความเข=มแข็งให=ชุมชนมีความเข=าใจในชาติพันธุ< ความเช่ือ 

และใช=ชีวิตบนรากฐานของวัฒนธรรมตนเองเปVนหลัก มีความเข=มแข็งของชุมชน สร=างการท1องเที่ยวที่มั่งคงและ

ยั่งยืน แต1ทั้งน้ีหัวใจสำคัญของการวางแผนพัฒนาการท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในชุมชนมอญหนองดู1-บ1อคาวให=มี

การเติบโตอย1างยั่งยืน คือการรักษาสมดุลระหว1างการอนุรักษ<มรดกทางวัฒนธรรม และการส1งเสริมพัฒนาการ

ท1องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ซึ่งจะสำเร็จลุล1วงไปได=จะต=องอาศัยความร1วมมือกันจากทุกฝMายทั้งภาครัฐ ภาคเอกชน 

องค<กรอิสระ และชุมชน 

  

เอกสารอ2างอิง  

Alisa Ramkomut. (2013). The way of life of the Mon people on Koh Kret. Ancient kilns: 

comparison between the turtle-backed kilns on Koh Kret and the Thuriang kilns at Si 

Satchanalai. Bangkok: Fine Arts Department. 

Apinya Fuengfuengsakul. (2003). Identity: A review of theories and conceptual frameworks. 

Bangkok: National Research Council of Thailand. 

Berger, P., & Luckmann, T. (1967). The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. Garden City, NY: Doubleday. 



  38 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

Boonlert Jittangwattana. (2005). Sustainable tourism development. Bangkok: Tourism 

Academic Center of Thailand. 

Chakkraphong Khambunruang. (2019). Traces of the "Mon" civilization, the last group in 

Lamphun. Source: https://www.chiangmainews.co.th/page/archives/1122292. [9 

September 2023]. 

Chinoros Thinwilaisakul. (2011). Folk media and the creation of identity of the Salaya 

community. Bangkok: Suan Sunandha Rajabhat University. 

Chonthicha Malahom. (2012). Community identity, foundation for education. Journal of 

Education, Maha Sarakham Rajabhat University, 9(1),41. 

Hall, S., & du Gay, P. (1996). Questions of Cultural Identity. London: Sage Publications. 

His Royal Highness Prince Damrong Rajanupab. (1927). Explains the distance down the Phing 

River from Chiang Mai to Pak Nam Pho. Bangkok: Sophonpipatthanakorn. 

Intira Pongnak. (2014).The community identity of theancient town of U-Thong, Suphanburi 

Province. Degree of Master of Arts Program in Cultural Management Graduate School, 

Chulalongkorn University. 

Jaturong Dachawong, Samnao Muenjaem, Chakparun Wichaakkharawit. (2023). The results of 

the development of learning resource management for Mon community at Ban Nong 

Du School Pa Sang District, Lamphun Province. Journal of Educational Administration 

and Leadership Sakon Nakhon Rajabhat University. 11(43),84-94 

Koster, Emlyn H. 1996. Science Culture and Cultural Tourism. In Mike Robinson, Nigel Evans 

and Paul Callaghan, eds. Tourism and Cultural Change: Tourism and Culture towards 

the 21st Century, pp. 227–238. Sunderland: The Center for Travel and Tourism and 

Business Education. 

Lamphun Provincial Cultural Office. (2023). Sabai Mon, Mon people of Ban Nong Du. Source: 

https://www2.m-culture.go.th/lamphun/main.php?filename=index[9 September 2023]. 

Littlejohn, S. and Foss, K. (2008). Theories of Human Communication. 9th ed. CA : Thomson 

Wadsworth. 

Office of the Secretary of the National Strategy Committee. (2018). National Strategic Plan. 

2018-2037. Royal Gazette announcement version. 1st printing. 



  39 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

Ong Bunjoon. (2016). “BAN THUNG-KHEN”: The Contemporary Mon Ethnic Community of 

Suphanburi. Degree of Doctor of Philosophy in Integrated Science Integrated Science. 

College of Interdisciplinary Studies.Thammasat University. 

Phayom Thammabutr. (2005). Documents for teaching and learning about principles of 

tourism.Eco-friendly Bangkok: Environmental Conservation Tourism Development 

Institute.Srinakharinwirot University 

Prasit Leepreecha. (2004). The creation and inheritance of the identity of the Hmong ethnic 

group in identity discourse. Bangkok: O.S. Printing House. 

Ranee Asichaikul. (2003). Cultural tourism in teaching materials for professional experience 

courses. Tourism management. Bangkok: Sukhothai Thammathirat Open University. 

Rasika Ankoon. (2006). Developing the potential of arts, culture and local wisdom tourism. 

Research journal Sukhothai Thammathirat Open University. 19(1) : 79-88 

Rungnapha Yanyongkasemsuk. (2014). Pierre Bourdieu's concept of class and capital. Journal 

of Economics Eastern Politics, 2(1), 29–44. 

Sirinath Pinthongphan. (2003). Perception and communication in expressing southern identity 

of Southern students in Bangkok. Master of Communication Arts Thesis, 

Chulalongkorn University 

Siriporn Thawornwisit and Seri Wongmontha. (2021). Approaches to the Promotion of Cultural 

Tourism in Nan Province. Journal of the Association of Researchers, 26(1), (298–314). 

Sitthisak Khamphu. (2020). Conservation and Continuation of Nongdoo Mon Community’s 

Honey Offering Tradition to the Monks, Ban Reun Sub District, Pasang District, 

Lamphun province. Ratchathani Academic National Research Conference and 

Presentation 5th “Research to Make A CHANGE”. Ratchathani University 29 May 2020 

(641-650). 

Thida Saraya. (1995). (Sri) Dvaravati: Early history of Siam. Bangkok: Djan Suthakarn Print. 

Throsby, C.D. (2001). Economics and culture. Cambridge: Cambridge University Press 

Veeraporn Rodtadsana. (2014). Cultural Tourism Management of Thai Phuan Group: A Case 

Study of Kaohong Market, Bangplama, Suphanburi Province. Degree of Master of Arts 

Department of Tourism Management. Faculty of Tourism and Hospitality, Dhurakij 

Pundit University. 



  40 

 

   

   

  ปีที$ 20 ฉบับที$ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

Wetchawong, D. (2011). The Presentation of the Yuan Ethnic Identity in the Context of 

Tourism Vai Local Museum and Riverside Market: A Case Study of Yuan Community, 

Tontan, Sao Hai District, Saraburi Province. Academic Services Journal Prince of 

Songkla University. 22(3), 130-147 

 
 

 


