
76

บทคัดย่อ

	 บทความวิจัยน้ีมุ่งศึกษาพระจันทร์ในฐานะกลวิธีทางวรรณศิลป์ท่ีส่ือแนวคิดเร่ืองปัญญาในอรรถกถาชาดก ผลการศึกษาพบว่า 
พระจันทร์เป็นความเปรียบในอรรถกถาชาดกจำ�นวน 58 เรื่อง ปรากฏใน 4 ลักษณะ ได้แก่ พระจันทร์ปรากฏร่วมกับราหู พระจันทร์
ปรากฏร่วมกับพระอาทิตย์ พระจันทร์ปรากฏร่วมกับท้องฟ้า และพระจันทร์ปรากฏโดยลำ�พัง อรรถกถาชาดกเปรียบพระจันทร์กับ
ปัญญาของพระโพธิสัตว์และพระพุทธเจ้า แสดงให้เห็นว่า พระโพธิสัตว์ต้องผ่านการผจญกับกิเลสและอวิชชาต่างๆ จนกระทั่งบำ�เพ็ญ
ปัญญาบารมีเต็มบริบูรณ์ ซึ่งเป็นการแสดงปัญญาที่ช่วยเหลือเกื้อกูลสัตว์โลกในอรรถกถาชาดก การใช้พระจันทร์เป็นความเปรียบ 
จึงเป็นกลวิธีทางวรรณศิลป์ที่สื่อแนวคิดสำ�คัญในอรรถกถาชาดก เน้นให้เห็นพระจริยวัตรอันงดงามของพระโพธิสัตว์ ซึ่งบำ�เพ็ญ
ปัญญาบารมีเพื่อการตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

คำ�สำ�คัญ : ปัญญา  พระจันทร์  อรรถกถาชาดก

Abstract

	 This paper aims to study the metaphor of the moon as a literary technique used to convey the concept of wisdom 
in the Jataka-atthakatha. The metaphor of the moon is found in 58 stories and can be classified into 4 types: the moon, the 
moon co-occurred with the eclipse, the moon co-occurred with the sun, and the moon co-occurred with the sky. The moon  
is used to represent the wisdom of the bodhisatta and the Buddha. It demonstrates that the bodhisatta has to overcome 
all the defilements and ignorance in order to fulfill the perfection of wisdom with the aspiration to attain Buddhahood. 

Keywords : the Jataka-atthakatha, The moon, wisdom

พระจันทร์ : การสื่อแนวคิดเรื่องปัญญาในอรรถกถาชาดก 
THE MOON : THE CONVEYANCE OF WISDOM IN THE JATAKA-ATTHAKATHA

สุภัค มหาวรากร / SUPAK MAHAVARAKORN

ภาควิชาภาษาไทยและภาษาตะวันออก คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

DEPARTMENT OF THAI AND ORIENTAL LANGUAGES, FACULTY OF HUMANITIES, 

SRINAKHARINWIROT UNIVERSITY

บทนำ� 

	 กาลนั้น ความเศร้าโศกมีกำ�ลังเพราะปรารภพระโอรส 
พระธิดาได้เกิดข้ึนแก่พระมหาสัตว์ พระหทัยมังสะของพระมหาสัตว์ 
ได้เป็นของร้อน พระองค์ทรงหวั่นไหวด้วยความเศร้าโศก  
ดุจช้างพลายตกมันถูกไกรสรราชสีห์จับและดุจดวงจันทร์เข้าไปใน
ปากแห่งราหู ไม่สามารถจะดำ�รงอยู่ได้ด้วยภาวะของพระองค์  
มีพระเนตรนองไปด้วยพระอัสสุชล เสด็จเข้าบรรณศาลา  
ทรงปริเทวนาการอย่างน่าสงสาร. [1]

	 ตัวอย่างข้างต้นใช้พระจันทร์ เป็นความเปรียบ 
เพ่ือแสดงให้เห็นปัญญาของพระโพธิสัตว์เป็นปัญญาอันเห็นชอบ  

มองเห็นตามความเป็นจริง และใช้ปัญญานั้นช่วยเหลือ สัตว์โลก  
นับเป็นการบำ�เพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในอรรถกถาชาดก  
ผู้ยังว่ายเวียนในสังสารวัฏจนกระทั่งข้ามพ้นวัฏสงสารและได้
ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

ข้อตกลงเบื้องต้น

	 การตีความชาดกมีหลายระดับ การตีความความเปรียบ 
ในที่นี้เป็นการตีความชาดกในระดับลึก โดยพิจารณา “ชาดก” 
เป็นนิทานที่มีพระโพธิสัตว์เป็นสัญลักษณ์ของการบำ�เพ็ญตน 



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

77

เพื่อหลุดพ้นจากสังสารวัฏไปสู่นิพพาน ทั้งนี้ในการศึกษา 
และตีความผู้วิจัยจะศึกษาและตีความจากข้อมูลอรรถกถาชาดก 
เป็นสำ�คัญ

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

	 ง านวิ จั ย นี้ มี จุ ด มุ่ ง หม า ย เพื่ อ ศึ ก ษ าบทบาท 
ของพระจันทร์ในฐานะกลวิธีทางวรรณศิลป์ในอรรถกถาชาดก

การวิเคราะห์ข้อมูล 

	 การศึกษาครั้ งนี้ เป็นการศึกษาอรรถกถาชาดก 
จากพระสูตรและอรรถกถาแปล ขุททกนิกายชาดก เล่มท่ี 55-64  
พิมพ์ครั้งที่ 4 พ.ศ. 2543 มหามกุฏราชวิทยาลัยในพระบรม
ราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาสครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี  
กรุงรัตนโกสินทร์ พุทธศักราช 2525 ผู้วิจัยศึกษาอรรถกถาชาดก  
547 เร่ืองแล้วคัดเลือกอรรถกถาชาดกท่ีปรากฏการใช้พระจันทร์ 
เป็นความเปรียบจำ�นวน 58 เรื่องเพื่อนำ�มาวิเคราะห์ข้อมูล

ความหมายของปัญญาในพุทธศาสนา

	 ปัญญาเป็นสิ่งสำ�คัญในพระพุทธศาสนาเพราะทำ�ให้
มนุษย์มีความรู้ เกิดความเข้าใจ สามารถแยกแยะความดี  
ความช่ัว ความเลว นำ�ไปสู่การแก้ปัญหาท่ีถูกต้องเหมาะสม คำ�ว่า  
“ปัญญา” มีความหมายลึกซึ้ง ดังใน พจนานุกรมพุทธศาสน์ 
ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายความหมายของคำ�ว่า “ปัญญา” 
ไว้ดังนี้

	 ความรู้ทั่ว, ปรีชาหยั่งรู้เหตุผล, ความรู้เข้าใจชัดเจน,  
ความรู้เข้าใจหยั่งแยกได้ในเหตุผล ดีชั่ว คุณโทษ ประโยชน์  
มิใช่ประโยชน์ เป็นต้น และรู้ท่ีจะจัดแจง จัดสรร จัดการ ดำ�เนินการ  
ทำ�ให้ลุผล ล่วงพ้นปัญหา, ความรอบรู้ในกองสังขารมองเห็น
ตามเป็นจริง (ข้อ 3 ในไตรสิกขา, ข้อ 4 ในบารมี 10, ข้อ 5  
ในพละ 5, ข้อ 7 ในสัทธรรม 7, ข้อ 5 ในเวสารัชชกรณธรรม 5, ข้อ 1  
ในอธิษฐานธรรม 4, ข้อ 7 ในอริยทรัพย์ 7); ปัญญา 3 คือ  
1. จินตามยปัญญา ปัญญาเกิดจากการคิดพิจารณา (ปัญญาจาก 
โยนิโสมนสิการท่ีต้ังข้ึนในตนเอง) 2. สุตมยปัญญา ปัญญาเกิดจาก 
การสดับเล่าเรียน (ปัญญาเกิดจากปรโตโฆสะ) 3. ภาวนามยปัญญา  
ปัญญาเกิดจากการปฏิบัติบำ�เพ็ญ (ญาณอันเกิดขึ้นแก่ผู้อาศัย 
จินตามยปัญญา หรือท้ังสุตมยปัญญาและจินตามยปัญญาน่ันแหละ  
ขะมักเขม้นมนสิการในสภาวธรรมทั้งหลาย),...  [2]

	 ปัญญาจึ งหมายถึ งความรอบรู้ ใน เหตุและผล 
สามารถแยกดีชั่ว คุณโทษ สิ่งที่ดีและไม่ดี ออกจากกันได้  

ท่านพุทธทาสภิกขุแสดงให้เห็นว่า “ปัญญา” ในพระพุทธศาสนา
คือการเจริญภาวนา ได้แก่ ปัญญาอันเกิดจากการปฏิบัติบำ�เพ็ญ  
อันเป็นการอธิบายความหมายของปัญญาในระดับลึกซ้ึง  
ซึ่งต้องผ่านขั้นตอนของการได้ยินได้ฟังมาแล้ว และผ่าน 
การไตร่ตรองพินิจพิจารณาแล้ว 

	 พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) [3] อธิบายความหมาย
และความสำ�คัญของปัญญา โดยแสดงให้เห็นมัชฌิมาปฏิปทา คือ 
ข้อปฏิบัติท่ีเป็นกลางทางธรรมชาติหรือทางสายกลาง ว่ามี 3 หมวด  
ได้แก่ หมวดที่ 1 คือหมวดปัญญา หมวดที่ 2 คือหมวดศีล 
และหมวดที่ 3 คือหมวดสมาธิ ในที่นี้จะกล่าวถึงองค์ประกอบ
ของมัชฌิมาปฏิปทา 1 : หมวดปัญญา ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ 
และสัมมาสังกัปปะ สัมมาทิฏฐิ หมายถึง ความรู้ในอริยสัจ 4  
รู้อกุศลและอกุศลมูล เห็นไตรลักษณ์ เห็นปฏิจจสมุปบาท สัมมาทิฏฐิ 
แบ่งเป็น 2 ระดับได้แก่ 1. โลกียสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ
ระดับโลกีย์ คือยังขึ้นต่อโลก ได้แก่ ความเห็น ความเชื่อ  
ความเข้าใจเกี่ยวกับโลกและชีวิตที่ถูกต้องตามหลักความดี 
ซึ่งสอดคล้องกับศีลธรรม รู้ว่าคนมีกรรม รู้ว่าชีวิตเป็นไป
ตามกฎแห่งกรรม โลกียสัมมาทิฏฐิอาจเชื่อมต่อให้ก้าวไปยัง 
โลกุตตรสัมมาทิฏฐิได้ด้วย 2. โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ
ระดับโลกุตระ คือเหนือโลก ไม่ข้ึนต่อโลก ได้แก่ รู้เข้าใจธรรมชาติ  
เป็นความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับโลกและชีวิตถูกต้องตาม  
ความเป็นจริง รู้เข้าใจตามสภาวะธรรมชาติ โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ 
เกิดจากโยนิโสมนสิการ ซึ่งเป็นองค์ประกอบภายในบุคคล  
ไม่ขึ้นต่อกาล ไม่จำ�กัดสมัย สามารถกำ�จัดกิเลสได้ ส่วนสัมมา
สังกัปปะ หมายถึง ความดำ�ริชอบ หรือความนึกในทางท่ีถูกต้อง  
มี 3 ประเภทได้แก่ 1. เนกขัมมสังกัปป์ หรือเนกขัมมวิตก  
เป็นความนึกคิดท่ีปราศจากราคะหรือโลภะ ปลอดโปร่งจากกาม  
ไม่หมกมุ่นพัวพันในส่ิงสนองความอยากต่างๆ ความคิดท่ีปราศจาก 
ความเห็นแก่ตัว ความคิดเสียสละ และความคิดที่เป็นกุศล 
ทุกอย่าง 2. อพยาบาทสังกัปป์หรืออพยาบาทวิตก เป็นความ 
นึกคิดท่ีปราศจากโทสะ คือความดำ�ริท่ีไม่มีความเคียดแค้น ชิงชัง  
หรือเพ่งมองในแง่ร้ายต่างๆ 3. อวิหิงสาสังกัปป์ หรือ อวิหิงสา
วิตก เป็นความนึกคิดที่ปราศจากโทสะ คือความดำ�ริที่ไม่มีการ
เบียดเบียน การคิดทำ�ร้าย  

	 จากคำ�อธิบายความหมายของปัญญาดังกล่าว  
จะเห็นได้ว่าปัญญาคือความตระหนักรู้ถึงสภาวะธรรมชาติ 
สามารถพิจารณาไตร่ตรองแยกแยะความดีความชั่ว อีกทั้งยัง
เป็นความนึกคิดในทางที่ดีที่ชอบ ปรารถนาให้ผู้อื่นไม่เดือดร้อน  
ไม่คิดเบียดเบียนทำ�ร้ายทำ�ลายผู้ใด ในอรรถกถาชาดกแสดง 
ให้เห็นว่าปัญญาของพระโพธิสัตว์นำ�ไปสู่การพ้นทุกข์ได้ทั้งทุกข์
ของตนเองและทุกข์ของผู้อื่น  



78

“พระจันทร์” กับการแสดงแนวคิดเร่ืองปัญญาในอรรถกถาชาดก

	 พระจันทร์ปรากฏในท้องฟ้ายามค่ำ�คืน ทอแสงสว่าง
แก่สรรพสัตว์ มีความเย็น ความบริสุทธิ์ และความบริบูรณ์ 
การทอแสงสว่างท่ามกลางความมืดมิดจึงมีนัยเฉกเช่นเดียว
กับพระพุทธเจ้า หรือพระโพธิสัตว์ที่ใช้ธรรมะขจัดอวิชชาคือ 
ความมืดมิด ไร้ปัญญาของมวลมนุษย์ การใช้พระจันทร์เป็น
ความเปรียบในอรรถกถาชาดกมี 4 ลักษณะ ได้แก่ พระจันทร์
ปรากฏร่วมกับราหู พระจันทร์ปรากฏร่วมกับพระอาทิตย์  
พระจันทร์ปรากฏร่วมกับท้องฟ้า และพระจันทร์ปรากฏโดยลำ�พัง  
การใช้พระจันทร์เป็นความเปรียบแสดงถึงปัญญา พบใน 
อรรถกถาชาดก 58 เรื่อง ได้แก่ อรรถกถาอปัณณกชาดก 
อรรถกถาเทวธรรมชาดก อรรถกถานิโครธมิคชาดก อรรถกถา 
กัณฑินชาดก อรรถกถาวาตมิคชาดก อรรถกถาวัฏฏกชาดก 
อรรถกถามหาสีลวชาดก อรรถกถาปัญจาวุธชาดก อรรถกถา
อิลลีสชาดก อรรถกถาทุมเมธชาดก อรรถกถาจันทาภชาดก 
อรรถกถาเอกปัณณชาดก อรรถกถาสูกรชาดก อรรถกถา 
ทุติยปลายิชาดก อรรถกถามันธาตุราชชาดก อรรถกถา 
ติรีติวัจฉชาดก อรรถกถาคชกุมภชาดก อรรถกถามณิกุณฑล
ชาดก อรรถกถาทรีมุขชาดก อรรถกถาตุณฑิลชาดก อรรถกถา 
ทัพพปุปผชาดก อรรถกถาทสัณณกชาดก อรรถกถาเสนกชาดก  
อรรถกถาคันธารชาดก อรรถกถากุมภการชาดก อรรถกถา  
กุมมาสปิณฑชาดก อรรถกถาอัฏฐานชาดก อรรถกถาโลม
กัสสปชาดก อรรถกถากัณหชาดก อรรถกถาจุลลโพธิชาดก  
อรรถกถามัฏฐกุณฑลิชาดก อรรถกถามหามังคลชาดก อรรถกถา 
ชุณหชาดก อรรถกถามหาปทุมชาดก อรรถกถาชวนหังสชาดก 
อรรถกถาปัญจอุโบสถชาดก อรรถกถามหาโมรชาดก อรรถกถา 
มาตังคชาดก  อรรถกถาหังสชาดก อรรถกถาจัมเปยยชาดก 
อรรถกถาหัตถิปาลชาดก อรรถกถาอโยฆรชาดก อรรถกถา 
กุมภชาดก อรรถกถาชัยทิสชาดก อรรถกถาสัมภวชาดก อรรถกถา 
เตสกุณชาดก อรรถกถาสรภังคชาดก อรรถกถาจุลล สุตตโสม
ชาดก อรรถกถาโสณกชาดก อรรถกถาโสณนันทชาดก อรรถกถา 
กุณาลชาดก อรรถกถามหาสุตตโสมชาดก อรรถกถามหาชนกชาดก  
อรรถกถาสุวรรณสามชาดก อรรถกถามโหสถชาดก อรรถกถา
พรหมนารทชาดก และอรรถกถาเวสสันตรชาดก
	
	 1. พระจันทร์ปรากฏร่วมกับราหู  
	 พระจันทร์ปรากฏร่วมกับราหูหรือจันทรุปราคา คือเงา 
โลกเข้าไปปรากฏท่ีดวงจันทร์ ขณะเม่ือดวงจันทร์กับดวงอาทิตย์ 
อยู่ตรงกันข้ามโดยมีโลกอยู่ระหว่างกลาง ใน จันทิมสูตร  
กล่าวไว้ว่าจันทิมเทวบุตรถูกอสุรินทราหูจับจึงระลึกถึงพระพุทธเจ้า  
พระพุทธ เจ้ าตรั สกับอสุ ริ นทราหู ให้ปล่ อยจันทิม เทว
บุตร ในไตรภูมิโลกวินิจฉยกถา ฉบับที่ 2 เล่ม 3 [4] กล่าว
ถึงเหตุที่ราหูจับพระจันทร์และพระอาทิตย์ว่าเป็นด้วยอำ�นาจ 

เวรอาฆาตผูกพันกันมาแต่ปางก่อน เม่ือใดท่ีราหูอมจันทร์จะทำ�ให้ 
พระจันทร์ซึ่งปกติทอแสงสว่างจะเหลือความสว่างเพียงน้อยนิด  
ความมืดจะค่อยๆ แทนที่ความสว่าง ในอรรถกถาชาดกมัก 
กลา่วถงึพระจนัทรเ์มือ่ปรากฏรว่มกับราหวูา่ พระจันทรต์กอยู่ใน 
อำ�นาจของราหู ราหูจับพระจันทร์ ความหมายนี้ใช้เมื่อมนุษย์ 
กำ�ลังเผชิญความทุกข์โศก หรืออยู่ในสถานการณ์เลวร้าย ส่วนใหญ่ 
จะใช้เพ่ือเปรียบเทียบว่าพระโพธิสัตว์คือพระจันทร์ ราหูซ่ึงดำ�มืด 
คือกิเลส ดังปรากฏในอรรถกถาชาดก 11 เรื่อง ได้แก่ อรรถกถา
ติฏฐชาดก อรรถกถาปัญจาวุธชาดก อรรถกถาคันธารชาดก 
อรรถกถากุมภการชาดก อรรถกถาอัฏฐานชาดก อรรถกถา
ปัญจอุโบสถชาดก อรรถกถาชัยทิสชาดก อรรถกถาโสณกชาดก  
อรรถกถา มหาสุตโสมชาดก อรรถกถามโหสถชาดก  
และ อรรถกถาเวสสันตรชาดก การกล่าวถึงพระจันทร์ถูกราหูจับ
แสดงถึงการที่ผู้มีปัญญาตกอยู่ในอำ�นาจของกิเลสซึ่งในที่นี้
หมายถึงสตรี ปรากฏใน อรรถกถากุณาลชาดก ดังนี้

	 จริงอยู่ นรชนผู้มีปัญญา เป็นเครื่องพิจารณา แม้จะ
มีเดช มีมหาชนสักการะบูชา ถ้าตกอยู่ในอำ�นาจของหญิงแล้ว  
ย่อมไม่รุ่งเรือง เหมือนพระจันทร์ถูกราหูจับ ฉะนั้น [5]

	 พระโพธิสัตว์บังเกิดเป็นพญานกกุณาละ ทรงแสดง 
ให้เห็นโทษของหญิงว่าหญิงทำ�ให้บุรุษตกอยู่ในอำ�นาจกิเลส  
นำ�ไปสู่ความทุกข์ ความหายนะ หญิงจึงทำ�ให้บุรุษมีมลทิน  
แม้ผู้มีปัญญาแล้วแต่หากมีจิตฝักใฝ่ในหญิงก็จะทำ�ให้หมองมัว  
“เหมือนพระจันทร์ถูกราหูจับ”

	 ความเปรียบลักษณะนี้ปรากฏใน อรรถกถาเวสสันดร 
ชาดก เมื่อพระเวสสันดรทรงบำ�เพ็ญบุตรทาน แม้พระองค์ 
จะทรงตระหนักว่า “พระสัพพัญญุตญาณย่อมเป็นท่ีรักย่ิงกว่าบุตร
และบุตรีผู้เป็นที่รักกว่าร้อยเท่าพันเท่าแสนเท่า” แต่เมื่อชูชก
โบยตีพระโอรสและพระธิดาแล้วพาตัวหลีกไป พระเวสสันดร
ทรงหวั่นไหวและทุกข์โศกยิ่งนัก

	 กาลน้ัน ความเศร้าโศกมีกำ�ลังเพราะปรารภพระโอรส
พระธิดา ได้เกิดขึ้นแก่พระมหาสัตว์ พระหทัยมังสะ 
ของพระมหาสัตว์ได้เป็นของร้อน พระองค์ทรงหวั่นไหวด้วย 
ความเศร้าโศก ดุจช้างพลายตกมันถูกไกรสรราชสีห์จับและดุจดวงจันทร์
เข้าไปในปากแห่งราหู ไม่สามารถจะดำ�รงอยู่ได้ด้วยภาวะ
ของพระองค์ มีพระเนตรนองไปด้วยพระอัสสุชล เสด็จเข้าบรรณศาลา 
ทรงปริเทวนาการอย่างน่าสงสาร. [6]

	 พระเวสสันดรทรงเป็นผู้มีปัญญาเปรียบดังดวงจันทร์
ทอแสงสว่างแก่สัตว์โลก ทรงมีพระหทัยมุ่งมั่นจะช่วยเหลือ 
สัตว์โลก ขณะนี้ความรักบุตรทำ�ให้ทรงทุกข์โศก ความทุกข์



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

79

เพราะรักเป็นกิเลสเปรียบดังราหู ซึ่งกำ�ลังกลืนกินพระจันทร์  
ทำ�ให้พระจันทร์มัวหมองรัศมี การเปรียบให้เห็นว่าพระหทัย 
ของพระเวสสันดรทรงหว่ันไหว “ดุจดวงจันทร์เข้าไปในปากแห่งราหู” 
จึงทำ�ให้เห็นภาพแสงสว่างของพระจันทร์กำ�ลังถูกความมืด
ของราหูค่อยๆ กลืนกิน แสงสว่างกำ�ลังจะกลายเป็นความมืด  
เช่นเดียวกับจิตท่ีมุ่งม่ันพระโพธิญาณค่อยๆ ถูกความเสน่หาบุตร 
ครอบงำ�ทำ�ให้เกิดทุกข์ แต่ในท่ีสุดพระเวสสันดรก็ “กลับหวนคิดได้”  
และทรงอธิษฐานจิตมั่น 

	 นอกจากจะเปรียบให้เห็นว่าพระจันทร์ถูกราหูจับ  
อรรถกถาชาดกยังเปรียบให้เห็นในลำ�ดับต่อไปว่าเมื่อพระจันทร์ 
ถูกราหูจับได้แล้วยังสามารถพ้นออกมาจากปากราหูได้ เหตุท่ีเป็น 
เช่นน้ีเพราะอานุภาพแห่งพระธรรมดังใน อรรถกถาปัญจาวุธชาดก 
ว่าด้วยการบรรลุธรรมอันเกษม ในชาดกเรื่องนี้พระโพธิสัตว์
เกิดเป็นปัญจาวุธกุมารโอรสแห่งกรุงพาราณสี ทรงเดินทาง
ไปศึกษาศิลปะ ณ ตักสิลานคร แคว้นคันธาระ เมื่อสำ�เร็จแล้ว 
จึงเดินทางกลับบ้านเมืองซึ่งต้องผ่านตำ�บลที่มียักษ์ดุร้าย 
ช่ือสิเลสโลมะสิงอยู่ พระโพธิสัตว์ทรงไม่กลัวตาย กล่าวให้ยักษ์กลัว 
และปล่อยพระองค์  

	 ...พ่อมาณพ ทา่นเป็นบุรุษสีหะ. เราจักไม่กินเนื้อของ
ท่านละ ท่านพ้นจากเงื้อมมือของเรา เหมือนดวงจันทร์พ้นจาก
ปากราหู เชิญทา่นไปเถิด มวลญาติมิตรจะได้ดีใจ. [7]

	 การรอดพ้นจากยักษ์กินคนจึงเปรียบได้กับ “เหมือน
ดวงจันทร์พ้นจากปากราหู” คือปราศจากความทุกข์โศก พ้นจาก
หายนะ อันเกิดจากความไม่กลัว ไม่ครั่นคร้ามอุปสรรคใดๆ 
ลักษณะเช่นนี้พบใน อรรถกถาชัยทิสชาดก ซึ่งมีเนื้อเรื่องคล้าย 
อรรถกถาปัญจาวุธชาดก กล่าวคือพระโพธิสัตว์อลีนสัตตุกุมาร
ทรงทำ�ให้ยักษ์สิ้นพยศและปล่อยพระองค์ ใน อรรถกถามหา
สุตโสมชาดก พระโพธิสัตว์สุตโสมทรงขอให้เจ้าโปริสารทปล่อย
พระองค์กลับไปสดับ สตารคาถาแล้วจะย้อนกลับมา 

	 ...พระมหาสัตว์เป็นดุจพระจันทร์พ้นแล้วจากปากแห่ง
ราหู พระองค์มีกำ�ลังดุจพญาช้างสมบูรณ์ด้วยเรี่ยวแรง ได้เสด็จ
ถึงพระนครโดยฉับพลัน. [8]

	 พระราชาสุตโสมทรงเป็นบัณฑิตและทรงแสดงธรรม
ได้ไพเราะ การให้สัตย์แก่เจ้าโปริสารททำ�ให้เจ้าโปริสารทปล่อย 
พระองค์กลับมาฟังธรรม การหลุดพ้นจากยักษ์ดุร้ายจึงเปรียบ
ได้กับ “พระจันทร์พ้นแล้วจากปากแห่งราหู” คือพ้นจาก
ความชั่วร้ายทั้งปวงด้วยความสัตย์และปัญญา ต่อมาพระองค์ 
ทรงแสดงธรรมแก่เจ้าโปริสารท ทำ�ให้ชาวชมพูทวีปมีความสุข

	 การใช้ความเปรียบพระจันทร์ปรากฏร่วมกับราหู
แสดงให้เห็นว่าแม้ผู้มีปัญญาเช่นพระโพธิสัตว์ก็ต้องเผชิญกับ 
กิเลสซ่ึงก็คือราหูท่ีดำ�มืดในลักษณะต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นสตรี ความรัก  
ความกลัวและความทุกข์ แสงสว่างของพระจันทร์เปรียบได้กับ 
ปัญญาของพระโพธิสัตว์ที่หยั่งรู้ว่าทุกข์คืออะไร เหตุแห่งทุกข์
นั้นคืออะไร แล้วใช้ปัญญานั้นดับทุกข์  

	 2. พระจันทร์ปรากฏร่วมกับพระอาทิตย์  
	 พระจันทร์กับพระอาทิตย์ปรากฏอยู่บนท้องฟ้า 
ส่องแสงสว่างแก่สัตว์โลก พระจันทร์ส่องแสงยามค่ำ�คืน พระอาทิตย์
ส่องสว่างในเวลากลางวัน ทั้งพระจันทร์กับพระอาทิตย์จึงให้ 
แสงสว่างแก่สัตว์โลก อรรถกถาชาดกกล่าวถึงพระจันทร์ปรากฏ 
ร่วมกับพระอาทิตย์ในความหมายว่า การมีรัศมีส่องสว่างไปรอบทิศ  
พบในอรรถกถาชาดก 15 เรื่อง ได้แก่ อรรถกถาเทวธรรมชาดก 
อรรถกถาจันทาภชาดก อรรถกถามันธาตุราชชาดก อรรถกถา 
มณิกุณฑลชาดก อรรถกถาทรีมุขชาดก อรรถกถาทสัณณกชาดก  
อรรถกถามัฏฐกุณฑลิชาดก อรรถกถามหาโมรชาดก อรรถกถา
กุมภชาดก อรรถกถาสรภังคชาดก อรรถกถาโสณนันทชาดก 
อรรถกถา กุณาลชาดก อรรถกถาสุวรรณสามชาดก อรรถกถา
พรหมนารทชาดก และ อรรถกถาวิธุรชาดก ใน อรรถกถา
ทสัณณกชาดก พระโพธิสัตว์ถือกำ�เนิดในตระกูลพราหมณ์
ชื่อว่าเสนกกุมาร ทรงเป็นผู้มีปัญญายิ่งนัก

	 ...เขาเติบโตแล้วได้เรียนศิลปะทุกชนิดในเมืองตักกศิลา 
จบแล้วก็กลับเมืองพาราณสี ได้เป็นอำ�มาตย์ผู้ถวายอรรถธรรม 
พระเจ้ามัทวะ ท่านถูกคนทั้งหลายเรียกว่า เสนกบัณฑิต 
รุ่งโรจน์ทั่วทั้งนครเหมือนดวงจันทร์และดวงอาทิตย์. [9]

	 การเปรียบว่าเสนกบัณฑิต “รุ่งโรจน์ท่ัวท้ังนคร เหมือน 
ดวงจันทร์และดวงอาทิตย์” แสดงว่าเสนกบัณฑิตเป็นผู้มีปัญญา 
เป็นท่ีทราบของประชาชนท้ังนครพาราณสี ทรงเป็นผู้ฉลาดในธรรม  
แก้ปัญหาทั้งปวงได้ พระเกียรติคุณของพระองค์จึงส่องสว่าง 
แก่คนท่ัวทิศ ทรงใช้ปัญญาแก้ปัญหาให้ทุกคนซ่ึงเป็นการช่วยเหลือ 
ผู้อื่นให้คลายทุกข์ เปรียบเหมือนกับแสงจันทร์และแสงอาทิตย์
ส่องสว่างไปทั่วทั้งพระนคร
	 ก า ร เ ป รี ย บ ว่ า แ ส ง ส ว่ า ง ข อ ง ปั ญญ า ดุ จ ดั ง 
แสงพระจันทร์และพระอาทิตย์ ปรากฏใน อรรถกถาสรภังคชาดก 
พระโพธิสัตว์สรภังคแก้ปัญหาของท้าวสักกะ

	 ...อนุสิสสดาบสกล่าวว่า ชื่อว่า ภาระคือการวิสัชนา
ปัญหานี้ ย่อมมาถึงบุรุษผู้มีปัญญาอันเจริญ นั่นเป็นสภาวธรรม
ในหมู่มนุษย์ เพราะฉะนั้น ท่านโปรดแก้ปัญหาของท้าวเทวราช 
ทำ�ให้ปรากฏ เหมือนยังดวงจันทร์และดวงอาทิตย์ให้ตั ้งขึ้น
พันดวงฉะนั้น. [10]



80

	 อนุสิสสดาบสกล่าวสรรเสริญปัญญาของสรภังคดาบส 
เพราะเป็นผู้ “เจริญด้วยปัญญา” การแก้ปัญหาของท้าวสักกะ
ในครั้งนี้จึงเป็นการแสดงปัญญาซึ่งให้แสงสว่างแก่ผู้มืดมิด 
“เหมือนยังดวงจันทร์และดวงอาทิตย์ให้ตั้งขึ้นพันดวงฉะนั้น” 
แสงของพระจันทร์และพระอาทิตย์แม้เพียงดวงเดียวยังส่อง
กระจ่างทั่วทิศ หากมีถึง 1,000 ดวง ย่อมมีรัศมีเจิดจ้ายิ่ง  
เปรียบได้กับปัญญาอันเลิศของพระโพธิสัตว์ซ่ึงยากจะมีผู้ใดเทียบ
	 การใช้ความเปรียบพระจันทร์ร่วมกับพระอาทิตย์
แสดงถึงปัญญาของพระโพธิสัตว์ที่ยังประโยชน์แก่ผู้อื่น  
เป็นแสงสว่างในธรรมะที่มีเพื่อคลายทุกข์แก่ผู้อื่น  
	
	 3. พระจันทร์ปรากฏร่วมกับท้องฟ้า  
	 ในยามค่ำ�คืนพระจันทร์ปรากฏในท้องฟ้า ทอแสงสว่าง
ส่องไปท่ัวทิศท่ีมืดมิด ภาพพระจันทร์เต็มดวง ทอแสงกระจ่างตา 
เป็นภาพที่งดงาม มีผืนฟ้ามืดมิดเป็นพื้นหลังทำ�ให้พระจันทร์
เหมือนลอยอยู่บนพื้นน้ำ� ความเย็นและความสว่างไสวของ
พระจันทร์ยามค่ำ�คืนจึงเปรียบได้กับแสงแห่งพระธรรม หรือปัญญา
ของพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ หรือพระสงฆ์ซึ่งส่องแสงคือ
ช่วยเหลือผู้ที่อับจนปัญญา ช่วยคลายความเดือดร้อนของผู้ที่มี 
ความทุกข์ความเปรียบที่กล่าวถึงพระจันทร์ปรากฏร่วมกับ
ท้องฟ้ามีในอรรถกถาชาดก 8 เรื่อง ได้แก่ อรรถกถานิโครธมิค
ชาดก อรรถกถาวัฏฏกชาดก อรรถกถาสูกรชาดก อรรถกถา 
ติรีติวัจฉชาดก อรรถกถาคชกุมภชาดก อรรถกถากุมมาสปิณฑ
ชาดก อรรถกถามหามังคลชาดก และ อรรถกถาชุณหชาดก 
การใช้พระจันทร์เต็มดวงปรากฏบนท้องฟ้ามักแสดงถึงปัญญา
ซึ่งเกิดจากการฟังธรรม เป็นแสงสว่างของปัญญาซึ่งเกิดแก่ 
พระสงฆ์เมื่อได้ฟังพระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรม หรือปัญญา 
ของพระโพธิสัตว์ในการแก้ปัญหาต่างๆ ดังตัวอย่างจาก  
อรรถกถานิโครธมิคชาดก

	 ...กุมารกัสสปนั้นบวชในสำ�นักของพระศาสดา พอมี 
อายุ 20 ปีบริบูรณ์ก็ได้อุปสมบท เมื่อกาลเวลาล่วงไป ได้เป็น 
ผูก้ล่าวธรรมอันวิจิตร ในบรรดาพระธรรมกถึกท้ังหลาย ลำ�ดับน้ัน  
พระศาสดาทรงตั้งพระกุมารกัสสปนั้นไว้ในตำ�แหน่งเอตทัคคะ 
ด้วยพระดำ�รัสวา่ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย กุมารกัสสปนี้ เป็นเลิศ
แห่งสาวกทั้งหลายของเรา ผู้กล่าวธรรมอันวิจิตร ภายหลังพระ
กุมารกัสสปนั้นบรรลุพระอรหัต ในเพราะวัมมิกสูตร. แม้ภิกษุณี 
ผู้เป็นมารดาของพระกุมารกัสสปนั้น เห็นแจ้งแล้วบรรลุ 
พระอรหัต. พระกุมารกัสสปเถระปรากฏในพระพุทธศาสนา 
ประดุจพระจันทร์เพ็ญในท่ามกลางท้องฟ้าฉะนั้น. [11] 

	 พระกุมารกัสสปเถระเป็นผู้มีปัญญาเลิศ ได้บวชเรียน
ในสำ�นักพระศาสดา ภายหลังบรรลุพระอรหัต พระเกียรติคุณ
ด้านปัญญาของพระกุมารกัสสปเถระ “ประดุจพระจันทร์เพ็ญ

ในท่ามกลางท้องฟ้าฉะนั้น” พระจันทร์เต็มดวงสว่างสุกใส 
ไม่มีความมืดติดอยู่แม้แต่น้อย เปรียบได้กับปัญญา 
ของพระกุมารกัสสปเถระที่เป็นเลิศ ไม่มีอวิชชาแผ้วพาน  
บรรลุพระอรหัต สามารถช่วยเหลือสัตว์โลก
	 ใน อรรถกถาอิลลีสชาดก เศรษฐีมัจฉริโกสิยะ 
เป็นผู้ตระหน่ีย่ิงนัก วันหน่ึงต้องการกินขนมเบ้ืองผสมกุมมาสแต่ไม่
บอกใครเพราะเกรงว่าต้องให้ผู้อื่นด้วย ครั้นนานเข้าก็เจ็บป่วย 
เศรษฐีจึงให้ภรรยานำ�อุปกรณ์ทำ�ขนมไปทอดยังปราสาท 
ชั้นที่ 7 แล้วปิดประตูเพราะไม่ต้องการแบ่งให้ใคร พระศาสดา
ทรงทราบเหตุนี้จึงให้พระโมคคัลลานะไปทรมานเศรษฐีทำ�ให้
หมดพยศ พระโมคคัลลานะแสดงตนยืนอยู่ในอากาศตรงช่อง
หน้าต่าง เศรษฐีโกรธย่ิงนัก แต่ต้องให้ภรรยาทอดขนมช้ินเล็กๆ  
แก่พระเถระ แต่ขนมกลับมีขนาดใหญ่และเกาะติดกันทุกชิ้น  
เมื่อไม่อาจแยกขนมออกจากกันได้จึงหมดความอยาก 
แล้วถวายแก่ภิกษุทั้งกระเช้า พระโมคคัลลานะจึงแสดงธรรม 
แก่คนทั้งสอง

	 พระเถระเจ้าเมื่อแสดงธรรมแก่คนทั้งสอง ก็กล่าวถึง
คุณของพระรัตนะทั้ง 3 แล้วชี้แจงผลของการให้ทานเป็นต้นว่า
ทานที่บุคคลให้แล้วมีผล การบูชามีผลแจ่มแจ้งประดุจแสดงให้
เห็นดวงจันทร์วันเพ็ญ บนพื้นนภากาศ ฉะนั้น. [12]

	 การแสดงธรรมเรื่องการให้ทานมีผลทำ�ให้เศรษฐี 
และภรรยาเข้าใจธรรมะข้อน้ี “แจ่มแจ้งประดุจแสดงให้เห็นดวงจันทร์
วันเพ็ญบนพื้นนภากาศฉะนั้น” กล่าวคือในกาลต่อมาเศรษฐี
กลับเลื่อมใสศรัทธาในการทำ�ทาน ดังนั้นการที่เศรษฐีตระหนี่ 
ก็เป็นเพราะความไม่รู้ เปรียบได้กับท้องฟ้ายามค่ำ�คืนที่มืดมิด 
ไม่มีแสงสว่างใดๆ พระโมคคัลลานะเป็นผู้แสดงธรรมทำ�ให้เศรษฐี 
เข้าใจอย่างแจ่มแจ้งถึงผลของการให้ทาน แสงแห่งพระธรรม 
จึงสว่างไสวเปรียบดังแสงพระจันทร์เต็มดวงบนท้องฟ้า 
ยามค่ำ�คืน	
	 การเปรียบพระจันทร์วันเพ็ญลอยเด่นกลางท้องฟ้า
เพ่ือแสดงถึงปัญญาของพระโพธิสัตว์ พบใน อรรถกถามหาชนก
ชาดก ตอนท่ีพระมหาชนกเสด็จถึงมิถิลานคร มีพิธีปล่อยผุสสรถ
เพื่อหาพระราชา เหล่าอำ�มาตย์ กราบทูลเชิญพระมหาชนก
ครองราชสมบัติ และให้พระมหาชนกทรงแก้ปัญหาของพระเจ้า
โปลชนกราช

	 ...พระมหาสัตว์ตรัสถามว่า ปัญหาอะไรๆ เกี่ยวกับ
ขุมทรัพย์นั้น มีอยู่หรือไม่  เมื่อพวกอำ�มาตย์กราบทูลเกี่ยวกับ
ขุมทรัพย์ว่า มีขุมทรัพย์ที่ดวงอาทิตย์ขึ้น เป็นต้น พอพระองค์
ได้ทรงสดับปัญหานั้นแล้ว เนื้อความก็ปรากฏเหมือนดวงจันทร์
ในวันเพ็ญลอยเด่นอยู่ ณ ท้องฟ้า ฉะนั้น [13]



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

81

	 เมื่อพระมหาชนกทรงสดับปัญหาก็ทราบคำ�ตอบทันที  
การเปรียบว่า “เนื้อความก็ปรากฏเหมือนดวงจันทร์ในวันเพ็ญ
ลอยเด่นอยู่ ณ ท้องฟ้า” หมายถึงทรงมีปัญญาเต็มเปี่ยมรู้ชัด
ว่าคำ�ตอบคืออะไร ดวงจันทร์วันเพ็ญจึงหมายถึงพระปัญญา 
เต็มบริบูรณ์ของพระโพธิสัตว์ปรากฏโดดเด่นเหนือความมืดทึบ
ทางปัญญาคือความมืดของท้องฟ้ายามค่ำ�คืน ผู้มีปัญญาเช่นนี้
จึงมีเพียงพระมหาชนกเพราะไม่มีผู้ใดตอบคำ�ถามนี้ได้เลย
	 ลักษณะเช่นน้ีปรากฏใน อรรถกถามโหสถชาดก เม่ือจะ
แสดงปัญญาของมโหสถ เหตุการณ์ตอนนี้เป็นตอนที่พระราชา 
ให้หามโหสถบัณฑิตเพ่ือตอบปัญหาของเทวดาผู้สิงอยู่ ณ เศวตฉัตร  
ไม่มีผู้ใดตอบปัญหานี้ได้ยกเว้นมโหสถ

	 พอพระมหาสัตว์ได้สดับปัญหาเท่านั้น เนื้อความแห่ง
ปัญหานั้นก็ปรากฏ เหมือนดวงจันทร์เต็มดวงปรากฏในท้องฟ้า 
[14]

	 เทวปัญหานี้ทำ�ให้พระราชาทรงหวาดกลัวมรณภัย 
ยิ่งนัก แม้อำ�มาตย์ทั้ง 4 คนก็ตอบไม่ได้ แต่เพียงได้ฟังปัญหา  
มโหสถตอบได้ทันที “เนื้อความนั้นก็ปรากฏเหมือนดวงจันทร์
เต็มดวงที่ปรากฏในท้องฟา้” คือมีปัญญาเหนือความไม่รู้ใดๆ 
ทั้งปวง ปัญญาเต็มเปี่ยมที่สามารถขจัดอวิชชาคือความไม่รู้ 
และสามารถช่วยเหลือผู้อื่นได้จึงเปรียบเหมือนแสงสว่างของ
ดวงจันทร์เต็มดวงในท้องฟ้ายามมืดมิด
	 ท้องฟ้ายามค่ำ�คืนคือความมืดเปรียบได้กับอวิชชาคือ
ความไม่รู้ พระจันทร์เปรียบได้กับปัญญาที่ส่องสว่างขจัดความ
มืดทั้งปวง อรรถกถาชาดกใช้ความเปรียบนี้เพื่อแสดงปัญญา
ที่เกิดจากการฟังธรรม และปัญญาของพระโพธิสัตว์ที่อยู่เหนือ
ความไม่รู้ทั้งปวง
		
	 4. พระจันทร์ปรากฏโดยลำ�พัง  
	 การเปรียบโดยกล่าวถึงพระจันทร์เพียงอย่างเดียว
มักเสนอภาพพระจันทร์เต็มดวงโดยเปรียบกับพระพักตร์ของ
พระพุทธเจ้า หรือพระโพธิสัตว์ และเปรียบกับปัญญาหรือพระ
เกียรติคุณของพระโพธิสัตว์ ดังในอรรถกถาชาดก 28 เรื่อง 
ได้แก่ อรรถกาอปัณณกชาดก อรรถกถากัณฑินชาดก อรรถกถา
วาตมิคชาดก อรรถกถาสีลวชาดก อรรถกถาอิลลีสชาดก  
อรรถกถาทุมเมธชาดก อรรถกถาเอกปัณณชาดก อรรถกถา
ทุติยปลายิชาดก อรรถกถามณิกุณฑลชาดก อรรถกถาตุณฑิล
ชาดก อรรถกถาทัพพปุปผชาดก อรรถกถาเสนกชาดก อรรถกถา  
คันธารชาดก อรรถกถากัณหชาดก อรรถกถาจุลลโพธิชาดก 
อรรถกถาชุณหชาดก อรรถกถามาตังคชาดก อรรถกถา 
หัตถิปาลชาดก อรรถกถาอโยฆรชาดก อรรถกถากุมภชาดก 
อรรถกถาสัมภวชาดก อรรถกถาเตสกุณชาดก อรรถกถา 
สรภังคชาดก อรรถกถาจุลลสุตตโสมชาดก อรรถกถา 

มหาสุตตโสมชาดก อรรถกถามหาชนกชาดก อรรถกถามโหสถ
ชาดก และ อรรถกถาพรหมนารทชาดกการเปรียบว่าพระพักตร์
ของพระพุทธเจ้าหรือ พระโพธิสัตว์งดงามดังดวงจันทร์วันเพ็ญ
ปรากฏใน อรรถกถาทุติยปลายิชาดก และ อรรถกถามหาสุต
โสมชาดก  
			 
	 ...ปริพาชกเห็นพระรูปของพระทศพลมีส่วนสัดงาม
ดังรูปพรหม. พระพักตร์มีสิริฉายดังจันทร์เพ็ญ และพระนลาฎ
ดังแผ่นทองคำ� [15]

	 ในอดีตกาล พระราชาทรงพระนามว่าโกรัพยะ เสวย
ราชสมบัติโดยธรรมในพระนครอินทปัต แคว้นกุรุ ในกาลนั้น  
พระโพธิสั ตว์ของ เราทั้ งหลายเสด็ จอุบั ติ ในพระครรภ์  
ของพระอัครมเหสีแห่งพระเจ้าโกรัพยะน้ัน ก็เพราะพระราชกุมารน้ัน
มีพระพักตร์ดังดวงจันทร์ และมีนิสัยชอบในการศึกษา ชนท้ังหลาย
จึงพากันเรียกเธอว่าสุตโสม [16]
	
	 ก า ร เ ป รี ย บ เ ช่ น นี้ เ พื่ อ แ ส ด ง ว่ า พ ร ะ พั ก ต ร์  
ของพระพุทธเจ้าหรือพระโพธิสัตว์งดงาม เป็นความงดงาม 
ท่ีเต็มเป่ียมด้วยพระสติปัญญา พระจันทร์วันเพ็ญสวยงามบริสุทธ์ิ  
ปราศจากมลทินและความมัวหมองทั ้งปวง ทอแสงสว่าง 
เป็นหนทางแก่ผู้มืดมิด แสงจันทร์เย็นนวลตา เปรียบได้กับ
ความงดงามของพระพุทธเจ้าหรือ พระโพธิสัตว์ซึ่งเต็มเปี่ยม
ด้วยปัญญา บริสุทธิ์ปราศจากกิเลส และมีพระเมตตาปรารถนา
จะช่วยเหลือสัตว์โลก การเปรียบเช่นนี้ปรากฏในวรรณคดี 
พุทธศาสนา 
	 แสงสว่างผุดผ่องของพระจันทร์ยังใช้เปรียบกับ 
พระเกียรติคุณและพระปัญญาของพระโพธิสัตว์ หรือ ผู้ประกอบ 
กรรมดี ดังใน อรรถกถาเตสกุณชาดก ว่าด้วยนกตอบปัญหา
พระราชา

	 ส่วนคนบางคน ยังลาภสักการะให้เกิดขึ้นแล้ว ตั้งอยู่
ในความไม่ประมาท กระทำ�กรรมอันงาม ยศของบุคคลนั้น 
ย่อมเจริญ เหมือนพระจันทร์ในศุกลปักษ์ ฉะนั้น [17]

	 ชาดกเรื่องนี้กล่าวถึงพระเจ้าพรหมทัตไม่มีพระ
ราชโอรส วันหนึ่งเสด็จประพาสพระราชอุทยาน ทอดพระเนตร
เห็นรังนกก็เกิดเสน่หาจึงนำ�ไข่นก 3 ฟองไปเลี้ยงดูเป็นบุตร 
ได้แก่นกฮูกตัวผู้ชื่อเวสสันดร นกสาลิกาตัวเมียชื่อว่ากุณฑลินี  
และนกแขกเต้าตัวผู้ชื ่อว่าชัมพุกะ พระราชาทรงรักโอรส 
และธิดาย่ิงนักทำ�ให้เหล่าอำ�มาตย์หม่ินแคลน เม่ือพระองค์ทรงทราบ 
จึงให้นกทั้ง 3 ตัวตอบปัญหาเพื่อแสดงปัญญา นกสาลิกา
ตอบปัญหาราชธรรมเกี่ยวกับกิจอันประเสริฐที่ผู้ครอบครอง 
ราชสมบัติพึงปฏิบัติ โดยแสดงให้เห็นว่าพระราชาควรเป็น 



82

ผู้ไม่ประมาท กล่าวคือทรงประกอบกรรมอันงาม ดำ�รงราชสมบัติ
โดยธรรมเพื่อรักษาไว้ซึ่งพระเกียรติยศ “เหมือนพระจันทร์ใน
ศุกลปักษ์” การเปรียบเกียรติยศของพระราชาผู้ดำ�รงอยู่ในธรรม
กับพระจันทร์เวลาข้างขึ้น จึงแสดงถึงพระเกียรติยศซึ่งผู้คน
สรรเสริญ กล่าวขานถึง อันเป็นสิ่งที่ดีงาม  
	 การใช้พระจันทร์ เป็นความเปรียบในอรรถกถา
ชาดก ทำ�ให้เห็นภาพพระจันทร์ลอยเด่นในท้องฟ้ายาม ค่ำ�คืน  
พระจันทร์ทอแสงสว่างแก่สรรพสิ่งยามมืดมิด เปรียบได้กับ 
พระปัญญาบารมีของพระพุทธเจ้า หรือ พระโพธิสัตว์ที่ใช้ 
พระธรรมขจัดอวิชชาคือความมืดมิดของสรรพสัตว์  

สรุปและอภิปรายผล 

	 อรรถกถาชาดกเป็นคัมภีร์สำ�คัญทางพุทธศาสนาที่ใช้
กลวิธีทางวรรณศิลป์ที่ประณีตแยบคายเพื่อสื่อแนวคิดมรรคา 
สู่นิพพาน เข้าใจธรรมะอย่างลุ่มลึก ทำ�ให้เกิดปัญญาหย่ังรู้กิเลส
และวิธีการดับกิเลส [18] การใช้พระจันทร์เป็นความเปรียบ
เป็นกลวิธีทางวรรณศิลป์สำ�คัญประการหนึ่งที่แสดงให้เห็น 
การบำ�เพ็ญปัญญาบารมีของพระโพธิสัตว์เป็นมรรคาสู่นิพพาน
ในอรรถกถาชาดก จากการศึกษาอรรถกถาชาดกทั้ง 547 เรื่อง 
ผู้วิจัยพบว่ามีอรรถกถาชาดกจำ�นวน 58 เรื่องใช้พระจันทร์เป็น
ความเปรียบใน 4 ลักษณะ ได้แก่ พระจันทร์ปรากฏร่วมกับราหู 
พระจันทร์ปรากฏร่วมกับพระอาทิตย์ พระจันทร์ปรากฏร่วมกับ 
ท้องฟ้า และพระจันทร์ปรากฏโดยลำ�พัง แสดงให้เห็นว่า  
พระโพธิสัตว์ต้องใช้ปัญญาเอาชนะกิเลสในใจตน ซึ่งเป็นการใช้ 
ปัญญาเพ่ือให้ตนเองและผู้อ่ืนพ้นทุกข์ พระโพธิสัตว์ในอรรถกถา 
ชาดกจึงเป็นสัญลักษณ์ของปัญญาท้ังรูปกาย พระพักตร์ ความรอบรู้  
และธรรมะ การใช้พระจันทร์เป็นความเปรียบในลักษณะต่างๆ  
จึงมีความเชื่อมโยงกันซึ่งจำ�เป็นต้องมีการตีความ การใช้ 
ความเปรียบในอรรถกถาชาดกเพื่ อสื่ อแนวคิดมรรคา 
สู่นิพพานจึงแสดงให้เห็นว่า การแสดงหลักธรรมสูงสุดทาง 
พุทธศาสนาใช้กลวิธีทางวรรณศิลป์สื่อ “สารสำ�คัญ” ของเรื่อง  
เป็นการ “แสดงธรรม” โดยใช้วิธีการศึกษาทางวรรณคดีได้อย่าง
แยบคายงดงาม

เอกสารอ้างอิง 

[1] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา แปล 
	 ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 4 ภาคที่ 3. พิมพ์ครั้งที่ 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 729.

[2] พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรม
	 พุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ [ชำ�ระ-เพ่ิมเติมช่วงท่ี 1]. 
	 พิมพ์คร้ังท่ี 12. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ 
	 ราชวิทยาลัย. หน้า 231-233.

[3] พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 
	 11. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
	 หน้า 733-756.

[4] พระยาธรรมปรีชา (แก้ว). (2520). ไตรภูมิโลกวินิจฉยกถา  
	 ฉบับที่ 2 เล่ม 3 (ไตรภูมิฉบับหลวง). กรุงเทพฯ : 
	 กรมศิลปากร. หน้า 54-68.

[5] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา  
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มท่ี 4 ภาคท่ี 1. พิมพ์คร้ังท่ี 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 610.

[6] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา 
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มท่ี 4 ภาคท่ี 3. พิมพ์คร้ังท่ี 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 729.

[7] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา แปล 
	 ขุททกนิกาย ทุกนิบาตชาดก เล่มท่ี 3 ภาคท่ี 2. พิมพ์คร้ังท่ี 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 87.



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

83

[8] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา  
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 4 ภาคที่ 1. พิมพ์ครั้งที่ 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 676.
[9] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา  
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 3 ภาคที่ 5. พิมพ์ครั้งที่ 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 676.

[10] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา  
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มท่ี 3 ภาคท่ี 7. พิมพ์คร้ังท่ี 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 611.

[11] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา แปล 
	 ขุททกนิกาย ทุกนิบาตชาดก เล่มท่ี 3 ภาคท่ี 1. พิมพ์คร้ังท่ี 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 238-239.

[12] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา แปล 
	 ขุททกนิกาย ทุกนิบาตชาดก เล่มท่ี 3 ภาคท่ี 2. พิมพ์คร้ังท่ี 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 247 -248.

[13] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา 
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 4 ภาคที่ 2. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 110.

[14] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา 
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 4 ภาคที่ 2. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 405. 

[15] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา 
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 3 ภาคที่ 3.  
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 427.

[16] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา 
	 แปล ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 4 ภาคที่ 1. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 640.

[17] มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตรและอรรถกถา  แปล 
	 ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 3 ภาคที่ 7. พิมพ์ครั้งที่ 4. 
	 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. มหามกุฏ 
	 ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ พิมพ์เน่ืองในวโรกาส 
	 ครบ 200 ปี แห่งพระราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์  
	 พุทธศักราช 2525. หน้า 561.

[18] สุภัค มหาวรากร. (2552). ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำ�กับ
	 มรรคาสู่นิพพานในอรรถกถาชาดก. วิทยานิพนธ์ อ.ด. 
	 (ภาษาไทย). กรุงเทพฯ : บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์ 
	 มหาวิทยาลัย. 




