
ก�ำเนิดและพัฒนาการพุทธศิลปวัตถุสมัยต่างๆ ในประเทศไทย
THE ORIGIN AND DEVELOPMENT OF THE BUDDHIST ARTS  
IN THAILAND

พระมหาสากล สุภรเมธี (เดินชาบัน) / PHRAMAHA SAKOL SUBHARAMETHI 
พระราชปริยัติวิมล (ศรีสุระ) / PHRA RAJPARIYATTIVIMOL
สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด
DEPARTMENT OF BUDDHISM AND PHILOSOPHY, GRADUATE SCHOOL, 
MAHAMAKUT BUDDHIST UNIVERSITY ROI ET CAMPUS

Received: September 28, 2017
Revised: January 20, 2018
Accepted: Febuary 19, 2018

บทคัดย่อ
	 ก�ำเนิดและพัฒนาการของพุทธศิลป์ที่ปรากฏในประเทศไทยนั้น มีทั้งที่เป็นสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และ

จิตรกรรม พุทธศิลป์เหล่านี้ได้รับอิทธิพลมาจากพระพุทธศาสนาที่มาจากอินเดียในช่วงสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช ที่ได้จัดส่ง

พระสมณทูตออกเผยแผ่พระพุทธศาสนานอกจากชมพูทวีป โดยเฉพาะปฏิมากรรมนั้น พระพุทธรูปถือว่าเป็นองค์เปรียบหรือ

สัญลักษณ์แทนพระพุทธเจ้า เป็นหลักฐานส�ำหรับให้คนรุ่นหลังทราบว่า พระพุทธเจ้าทรงเป็นปูชนียบุคคลที่มีพระองค์อยู่จริง 

ความโดดเด่นของพุทธศิลป์ในแต่ละแบบท่ีเกิดข้ึนในระยะเวลาเดียวกันหรือใกล้เคียงกัน เช่น พุทธศิลป์แบบหริภุญไชย  

ถกูผนวกรวมในพทุธศลิป์แบบทวารวด ีพทุธศลิป์แบบเชยีงแสน-ล้านนา อาจจะผนวกรวมไว้กบัศลิป์แบบสโุขทยั ส่วนพทุธศลิป์

แบบสพุรรณภมูแิละอโยธยาหรอือูท่อง กอ็าจจะน�ำมารวมไว้กบัศลิปะแบบอยธุยา อทิธพิลของการสร้างสถาปัตยกรรมในอนิเดยี

มีบทบาทต่อการสร้างสถาปัตยกรรมไทยดังที่ปรากฏอยู่ทั่วไป นับตั้งแต่พระพุทธศาสนาเริ่มเข้าสู่ประเทศไทยเป็นต้นมา

ค�ำส�ำคัญ : ก�ำเนิดและพัฒนาการ, พุทธศิลปวัตถุ	

Abstract
	 The origin and development of Buddhist Art that, appears in Thailand. There are both architectural, 

sculpture and Buddhist paintings. These are influenced by Buddhism from India during the Asoka period. 

He had sent Buddhist missionary monks to propagate Buddhism in various to other place inside and 

outside India. Especially, the sculpture the Buddha is considered as a likeness or image representing the 

Buddha as evidence for future generations to know that the Buddha is a living person. The distinction of 

Buddhist Art in each of the same period, such as, Buddhist Art of Haripunchai. Incorporated in Dvaravati 

Buddhist Art of Chiang Saen, Lanna may be integrated with Sukhothai Buddhist Art. The Buddhist Art of 

Suphan Buri and Ayothaya or U-Thong. It may be incorporated with Ayutthaya Art. The influence of Indian 

architecture plays a role in the creation of Thai architecture as it appears. Since Buddhism began to enter 

Thailand.

Keyword : Origin and Development, Buddhist Art 



46

บทน�ำ
	 เมื่อพระพุทธศาสนาได้แพร่ออกจากประเทศ

อนิเดยีไปยงันานาประเทศ รวมทัง้ประเทศไทยตัง้แต่การท�ำ

สังคายนาครั้งที่ 3 โดยมีพระเจ้าอโศกมหาราชเป็นองค ์

อัครศาสนูปถัมภก ครั้นภายหลังเสร็จสิ้นการท�ำสังคายนา

พระองค์ได้ส่งสมณทตูกระจายไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาถงึ 

9 สาย คือ ทางทิศเหนือ จากแคว้นคันธาระไปยังประเทศ

เปอร์เซียและจนี ทางทศิตะวนัออกไปยงัประเทศลังกา พม่า 

มอญ และไทย ทางทิศใต้ ไปยังชวา ส�ำหรับประเทศไทยมี

หลักฐานที่อ้างอิงได้ คือ ธรรมจักรและกวางหมอบ ที่ขุดพบ

ท่ีบริเวณปฐมเจดีย์ที่จังหวัดนครปฐม เป็นศิลปกรรมสมัย 

ทวาราวด ีมอีายรุาวพทุธศตวรรษ ที ่10-11 ศลิปกรรมดังกล่าว

มีลักษณะเช่นเดียวกับศิลปะสมัยเดียวกับของอินเดีย หลัง

จากนัน้พทุธศลิปวตัถไุด้ววิฒันาการไปตามอทิธพิลของพทุธ

ศาสนาที่แผ่ไปในยุคหลังๆ เช่น ลังกา พุกาม และเขมร 

เป็นต้น (พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2540 : 212)

	 ก�ำเนิดและพัฒนาการพุทธศิลปวัตถุต่างๆ เช่น 

โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ สถูป เจดีย์ ปราสาทหรือ 

พระปรางค์ในประเทศไทยทั้งในอดีตและปัจจุบันนั้นล้วนมี

ความเก่ียวเนือ่งกบัศาสนา ทัง้ศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์ 

ซึง่มแีหล่งก�ำเนดิมาจากอนิเดยีแทบทัง้ส้ิน ซึง่อาจกล่าวได้ว่า

อิทธิพลของการสร้างสถาปัตยกรรมในอินเดียมีบทบาทต่อ

การสร้างสถาปัตยกรรมไทย ดังที่ปรากฏอยู่ทั่วไป นับตั้งแต่

พระพุทธศาสนาเร่ิมเข้าสู่ประเทศไทย ซ่ึงพระธรรมปิฎก 

(ประยุทธ์ ปยุตฺโต) กล่าวไว้ในหนังสือ พระพุทธศาสนาใน

เอเชีย โดยสรุปได้ดังนี้ คือ

	 พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่ประเทศไทยหลายครั้ง 

และแต่ละครั้งมีความแตกต่างกันทั้งในด้านค�ำสอนและผล

ของการเข้ามาเผยแผ่ โดยสามารถแบ่งออกได้เป็น 4 ยุค คือ 

	 1.	ยุคเถรวาทแบบอโศก

	 2.	ยุคมหายาน

	 3.	ยุคเถรวาทแบบพุกาม

	 4.	ยุคเถรวาทแบบลังกาวงศ์ (พระธรรมปิฎก 

(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2540 : 145)

	 1. ยุคเถรวาทแบบสมัยอโศก

	 เมือ่พระพทุธเจ้าเสดจ็ดบัขนัธปรนิพิพาน พระพุทธ

ศาสนาก็อยู ่ในความดูแลของกษัตริย์โดยเฉพาะผู ้ที่ทรง

เลื่อมใส เช่น พระเจ้าอโศกมหาราช (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 

2552 : 28) เมือ่ประมาณปี พ.ศ. 218 พระเจ้าอโศกมหาราช 

ทรงอุปถัมภ์การสังคายนาครั้งที่ 3 ณ นครปาฏลีบุตร  

หลังจากเสร็จสิ้นการสังคายนาแล้ว ได้ทรงส่งพระสงฆ ์

ไปประกาศพระพุทธศาสนาในดินแดนต่างๆ ร่วม 9 สาย ใน

จ�ำนวนนั้น พระโสณะและพระอุตตระ เป็นสายหนึ่งที่ได้น�ำ

พระพุทธศาสนาไปประดิษฐานในดินแดนสุวรรณภูมิ ใน 

ยคุนีน้อกจากจะใช้สือ่บคุคลซึง่เป็นสือ่ทีส่�ำคญัตลอดมาแล้ว 

ยงัมสีือ่ทางศลิปะทีย่ิง่ใหญ่ตามมาอีกด้วย เช่น พระปฐมเจดย์ี 

เป็นต้น บรรดาพระบรมธาตุทั่วแดนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้

ล้วนสร้างตามคติเดียวกัน คือ สร้างเพื่อบรรจุอัฐิธาตุของ 

พระมหากษัตริย์ผู้ทรงธรรม และทรงประดิษฐานนิพพาน

ธรรมลงไว้เป็นปึกแผ่นในนครนั้นๆ ยอดพระบรมธาตุ

ประดิษฐานบนบัวรอง คือ พระนิพพาน เป็นธรรมอันเป็น

ยอดแห่งธรรม พระบรมธาตุที่มียอดบริวารสี่ยอด หมายถึง 

อริยสัจ 4 แต่คนสมัยหลังไม่รู้ว่าพระบรมธาตุเลยเรียกว่า 

ปรางค์ขอมไปตามร่องรอยในต�ำนานและทางโบราณคดี

ปรากฏในสมัยกรุงพนมนั้น พุทธศาสนาแบบเถรวาทอัน

บรสิทุธ์ิรุง่เรอืงไปท่ัวตลอดลุม่แม่น�ำ้โขง ลุม่แม่น�ำ้เจ้าพระยา

และลุ่มแม่น�้ำตาปี

	 ยุคเถรวาทแบบสมัยอโศกน้ี ตรงกับสมัยทวารวดี 

(ระหว่าง พ.ศ. 350-1200) พุทธศิลป์ในยุคนี้ที่เป็นสถูปหรือ

เจดีย์ปรากฏในภาคกลาง ภาคตะวนัออก และภาคตะวนัออก

เฉียงเหนือของประเทศ (กรมศิลปากร, 2533 : 215)

	 1)	พุทธศิลป์ในสมัยทวารวดี แบ่งออกเป็น 3 ยุค 

ดังนี้

		  1)	 ทวารวดีตอนต้น ส่วนใหญ่สร้างด้วยหิน

ขนาดใหญ่ มลีกัษณะคล้ายพทุธรปูในสมยัคปุตะของอนิเดยี 

แต่การสร้างยงัไม่ประณตีท�ำให้พระพทุธรปูในยคุนีด้คู่อนข้าง

กระด้าง

		  2)	 ทวารวดีตอนกลาง การสร ้างมีความ 

ประณตีกว่าตอนต้นมาก พระพกัตร์มลีกัษณะแบนกว้างและ

สั้น เคร่งขรึม พระโอษฐ์กว้างและแบะ พระเนตรโปน มีทั้งที่

สร้างด้วยหินแข็งท่ีขนาดใหญ่โต แบบลอยองค์และจ�ำหลัก

นูน กับที่สร้างด้วยส�ำริดซึ่งมีขนาดเล็กประมาณครึ่งฟุต

		  3)	 ทวารวดตีอนปลาย เป็นลกัษณะผสมผสาน

กันระหว่างศิลปะศรีวิชัยและอู่ทอง พบที่จังหวัดล�ำพูนและ

เชียงใหม่ พระพุทธรูปในสมัยนี้ได้สร้างปางต่างๆ 



47

วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

ภาพที่ 1 พระพุทธรูป สมัยทวารวดี

ที่มา http://www.atichit.wordpress.com

	 2. ยุคมหายาน

	 พุทธศักราช 620 พระเจ้ากนิษกะมหาราช ทรง

อุปถัมภ์การท�ำสังคายนาครั้งที่ 4 ของฝ่ายมหายาน ณ เมือง

ชลันธร เมื่อเสร็จสิ้นการท�ำสังคายนาแล้ว ทรงส่งสมณทูต

ออกไปประกาศพระพุทธศาสนาในเอเชยีกลาง พระเจ้ามิง่ต้ี

ทรงน�ำพระพุทธศาสนาเข ้าไปเผยแผ ่ในประเทศจีน 

(Christmas Humphreys, 1951 : 167) และต่อมาได้ส่ง

ทูตสันถวไมตรีไปยังขุนหลวงเม้า กษัตริย ์ไทยผู ้ครอง

อาณาจกัรอ้ายลาว คณะทตูได้น�ำพระพทุธศาสนาเข้ามาด้วย 

ท�ำให้หัวเมืองทั้งหมดเหล่านั้นหันมานับถือพระพุทธศาสนา

เป็นครั้งแรก

	 ต่อมาพุทธศักราช 1300 กษัตริย์แห่งศรีวิชัยใน

เกาะสุมาตรา ซึ่งทรงนับถือพระพุทธศาสนามหายาน ได้

เผยแผ่อาณาเขตเข้ามาถึงจังหวัดสุราษฏร์ธานี จึงท�ำให้

พระพุทธศาสนามหายานเผยแพร่เข้ามาทางภาคใต้ของ

ประเทศไทย ในยุคดังกล่าวนี้จึงเกิดสื่อทางศิลปะแบบ

มหายาน เช่น เจดย์ีพระมหาธาตนุครศรีธรรมราชและรปูป้ัน

พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวร เป็นต้น เป็นจ�ำนวนมาก ภาษา

สนัสกฤตจงึเข้ามามอิีทธิพลในภาษาและวรรณคดไีทยตัง้แต่

นั้นเป็นต้นมา

	 พระพทุธศาสนาในยคุนีต้รงกบัยคุศรวีชิยั (ระหว่าง 

พ.ศ. 1200-1700) พุทธศิลป์ที่เป็นสถูปเจดีย์จะมีรูปทรง

สีเ่หลีย่มและมยีอดแหลมแบบมณฑป นอกจากจะปรากฏใน

ภาคใต้เป็นส่วนใหญ่แล้ว ยังปรากฏแพร่หลายในอาณาจักร

สุโขทัยและล�ำพูนด้วย เช่น ที่เจดีย์วัดเจ็ดแถวและวัดอื่น ใน

เมอืงศรีสัชนาลัย ทีล่�ำพูนปรากฏท่ีวัดเชียงยนืข้างวัดพระธาตุ

หรภิญุชยั ส่วนในจงัหวัดอยธุยานัน้ไม่พบสถปูเจดย์ีลกัษณะ

เช่นนี้ นอกจากนี้ยังพบเจดีย์ลักษณะพุทธศิลป์ยุคมหายาน

ในบริเวณภาคกลาง เช่น ที่วัดสนามชัย อ�ำเภอเมือง จังหวัด

สุพรรณบุรี ลักษณะของเจดย์ีเป็นแบบฐานส่ีเหล่ียม องค์เจดย์ี

แปดเหลีย่ม ระฆงักลม บลัลงัก์แปดเหลีย่ม ทีส่�ำคญัคอืข้างใน

จะกลวงและก่ออิฐไม่สอปูน การเรียงอิฐจะมีลักษณะแตกต่าง

จากสมัยอยุธยา

	 พระพุทธรูปในยคุนีจ้ะมพุีทธลักษณะแบบเดยีวกับ

พระพุทธรูปสมัยอู่ทองและพระพุทธรูปพะเยา อันเป็นแบบ

ร่วมสมัยกับศิลปะแบบปาละ ซึ่งในอินเดียจะมีลักษณะเป็น

พระพุทธรูปขัดสมาธิเพชร ส่วนพระพุทธรูปยุคศรีวิชัยนี้

พระพทุธรปูจะนัง่ขดัสมาธิราบ เป็นพระปางมารวิชัย จ�ำหลกั

ด้วยหินเนือ้ละเอียด มฐีานสงู ทีฐ่านมรีปูจ�ำหลกันนูเป็นสงิห์

แบบปาละ หางงอเป็นเส้นลวดขด สังฆาฏิปลายตัดเป็นเส้น

ใหญ่ พระหัตถ์ขวามีนิ้วกางเหมือนศิลปะปาละ (น. ณ 

ปากน�้ำ, 2529 : 145)

	 พระพุทธรูปในยุคนี้ที่พบมีจ�ำนวนน้อย แต่จะพบ

รูปพระโพธิสัตว์มากกว่า เนื่องจากพระพุทธศาสนานิกาย

มหายานจะนบัถอืพระโพธสิตัว์เป็นส�ำคญั จะพบมากบริเวณ

ภาคใต้ เช่น จังหวัดสุราษฏร์ธานี นครศรีธรรมราช และ

สงขลา เป็นต้น ส่วนทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือพบที่ 

จงัหวดัมหาสารคามแต่มขีนาดเลก็ พระพทุธรปูในยคุนีท่ี้พบ

มีจ�ำนวน 6 ปาง คือ

	 1)	ปางมารวิชัย มทีัง้นัง่ขัดสมาธิราบ และขัดสมาธิ

เพชร ท�ำด้วยโลหะ

	 2)	ปางลีลา ท�ำด้วยโลหะ

	 3)	ปางเสด็จลงจากดาวดึงส์ ท�ำด้วยโลหะ

	 4)	ปางโปรดสัตว์ ท�ำด้วยโลหะ

	 5)	ปางประทานอภัย ท�ำด้วยโลหะ

	 6)	ปางนาคปรก ท�ำด้วยโลหะส�ำหรับปางสมาธิ 

ปางมหาปาฏหิารย์ิ และปางเทศนาพบแต่ทีท่�ำเป็นพระพมิพ์ 

(หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์, 2510 : 103)



48

ภาพที่ 2 ลักษณะพระพุทธรูปสมัยศรีวิชัย ราว พ.ศ. 1200
ที่มา http://www.seehistory.blogspot.com

	 3. ยุคเถรวาทแบบพุกาม

	 เม่ือพุทธศักราช 1600 พระเจ้าอนุรุทธมหาราช

หรอือโนรธามงัช่อกษตัริย์พุกามเรืองอ�ำนาจ ทรงปราบรามญั

รวบรวมพม่าและมอญเข้าด้วยกัน ต่อมาทรงแผ่อ�ำนาจเข้า

มายังอาณาจักรล้านนา ล้านช้าง จนกระทั่งจรดลพบุรีและ

ทวารวดี กษัตริย์พระองค์นี้ทรงมีพระราชศรัทธาเลื่อมใส

พระพทุธศาสนาเถรวาทอย่างแรงกล้า ทรงให้การท�ำนบุ�ำรงุ

พระพทุธศาสนาเป็นอย่างด ีท�ำให้พระพทุธศาสนาในดนิแดน

เหล่านี้ได้รับความเจริญรุ่งเรืองอย่างรวดเร็ว (หลวงบริบาล

บุรีภัณฑ์, 2510 : 76)

	 พุทธศิลป์ในยุคนี้จ�ำแนกได้ 2 ลักษณะ คือ แบบ

สถูปทรงระฆัง ซึ่งก่อด้วยอิฐตั้งบนฐานสี่เหลี่ยมเป็นช้ันเชิง 

ตวัสถปูบรรจพุระบรมสารรีกิธาต ุหรอืพระธาตขุองพระอรหนัต์ 

และอีกแบบหนึ่งคือ วิหารมีช่องโค้งบรรจุพระพุทธรูป  

แปลนเป็นรปูสีเ่หลีย่ม บางครัง้ต่อชายคาออกมาจากช่องโค้ง 

ส่วนยอดท�ำทรงรูประฆังเลียนแบบสถูป สถูปเจดีย์แบบ

พุกามนี้มีลักษณะคล้ายกับสถูปเจดีย์ของลังกา ซึ่งส่งผลต่อ

พุทธศลิป์สมยัล้านนา เช่น เชียงใหม่ ล�ำพูน ส่วนวัดใหม่ๆ ใน

สมัยปัจจุบันก็ได้รับอิทธิพลจากพม่ารุ่นใหม่ เรียกว่าศิลปะ

มอญพม่าแพร่เข้ามาอย่างไม่ขาดตอน

	 1)	พุทธศิลป์ในสมัยหริภุญชัย (ราวพุทธศตวรรษ

ที่ 13 หรือ 14-17) 

	 พระพทุธรปูในสมยัหรภิญุชยัน้ีทีพ่บจะมขีนาดใหญ่ 

สร้างด้วยปูนปั้น เช่น พระพุทธรูปยืนประจุในซุ้มเจดีย์

สี่เหลี่ยม วัดกู่กุด จังหวัดล�ำพูน และเศียรพระพุทธรูปจากที่

ต่างๆ ทั้งปูนปั้นและดินเผา พระพักตร์มีลักษณะแบบเดียว

กบัทีพ่บทีเ่มอืงลพบรุ ีส่วนละเอยีดคือพระศกกับขอบไรพระศก

เหมือนกับศิลปะแบบอู่ทอง (น. ณ ปากน�้ำ, 2543 : 95)

	 2)	พุทธศิลปะสมัยลพบุรี (ราวพุทธศตวรรษที่ 

16-18)

	 พุทธศิลป์ในสมัยนี้ที่เป็นสถูปเจดีย์จะมีรูปแบบ 

การก่อสร้างตามแบบเทวสถานโบราณในกัมพูชา ซ่ึงได้รับ

อิทธิพลการวางผังรูปแบบมาจากเทวาลัยและศิขรของ

ศาสนาพราหมณ์ในอินเดียใต้ เนื่องจากกษัตริย์ของขอม

โบราณส่วนมากนับถือศาสนาพราหมณ์หรือฮินดู แม้เมื่อ

กษัตริย ์บางพระองค์จะหันมานับถือพระพุทธศาสนา

มหายานก็ตาม การสร้างสถูปเจดีย์หรือพุทธสถานต่างๆ  

ก็จะใช้รูปแบบการก่อสร้างเทวสถานของศาสนาพราหมณ์ 

เพียงแต่ปรับเปล่ียนรูปเคารพมาเป็นรูปพระโพธิสัตว์ของ

มหายาน ส่วนภาพประกอบที่สลักตามหน้าบันและทับหลัง

จะสลักเป็นเร่ืองราวเก่ียวกับชาดกในพระพุทธศาสนาแทน

รูปเทพเจ้าในศาสนาพราหมณ์

	 ศิลปะของขอมในสมัยนี้มีอิทธิพลต่อการก่อสร้าง

สถูปเจดีย์ในประเทศไทยเป็นอย่างมาก การก่อสร้างจะท�ำ

ด้วยศลิาแลงขนาดใหญ่น�ำมาเรียงซ้อนกนัโดยใช้น�ำ้หนกัของ

หินเป็นเคร่ืองถ่วงยึด ถ้าสร้างด้วยหินจะแกะสลักลวดลาย

อย่างสวยงาม ถ้าสร้างด้วยศิลาแลงจะฉาบปูนให้เรียบแล้ว

ประดับลวดลายปูนปั้น การเรียงอิฐจะใช้แบบอิงลิซบอนด์ 

(English bond)

	 พระพุทธศิลป์ในสมัยลพบุรีน้ีเป็นฝีมือช่างขอม  

ท�ำตามคติพุทธศาสนาเถรวาทซึ่งได้รับมาแต่สมัยทวารวดี

และมหายานครั้งสมัยศรีวิชัย และขอมน�ำมาแต่กัมพูชาอีก 

ลักษณะพระพุทธรูปพระเกตุมาลาเป็นต่อมเหมือนสมัย 

ทวารวดี แต่เปลี่ยนรูปร่างไปหลายอย่าง เช่น เป็นก้นหอยบ้าง

เป็นฝาชีครอบบ้าง เป็นมงกุฎ เทวรูปบ้าง เป็นดอกบัวมี 



49

วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

กลีบรอบๆ บ้าง จะมีไรพระศกเสมอกันแต่จะใหญ่กว่าของ

สมยัศรวีชิยั เส้นพระศกมหีลายแบบ เช่น เหมอืนเส้นผมทัว่ๆ 

ไป ขมวดละเอยีดหรือหยาบบ้าง ศริาภรณ์ท�ำอย่างเทริด หรือ

กระบงัหน้าบ้าง พระพกัตร์จะมลัีกษณะกว้าง พระโอษฐ์แบะ 

พระหนุป้าน ถ้าเป็นพระพุทธรูปยืนจะท�ำแบบห่มคลุม ถ้า

เป็นพระพุทธรูปประทับนั่ง ท�ำทั้งแบบห่มคลุมและห่มดอง 

ชายสงัฆาฏยิาวไปจรดพระนาภ ีขอบอนัตรวาสก (สบง) ข้าง

บนเผยอเป็นสัน โดยมากพระกรรณยาวย้อยจนจดพระองัสา 

ถ้าเป็นพระพุทธรูปขนาดใหญ่จะท�ำเส้นพระศกเป็นอย่าง 

บัวหลังเบี้ย หรืออย่างเส้นผมคนทั่วๆ ไปก็มี และบางครั้งจะ

ท�ำเป็นหนามขนนุกม็ ีถ้าเป็นพระพทุธรปูทรงเครือ่งจะมฉีลอง

พระศอ ก�ำไลแขน และประคต

	 พระพุทธรูปในสมัยลพบุรีที่พบมี 7 ปาง คือ  

ปางเสด็จจากดาวดึงส์ ปางประทานอภัยปางประทานพร 

ปางโปรดสัตว์ ปางนาคปรกมีทั้งอย่างเดียวและรัตนตรัย

มหายาน คอื ชนดิมพีระพุทธรูปนาคปรก พระอาท ิพทุธเจ้า

อยู่กลาง พระโพธิสัตว์ อวโลกิเตศวรอยู่ข้างขวา นางปัญญา

ปารมิตาอยู่ข้างซ้าย ปางมารวิชัย ปางสมาธิ ขัดสมาธิราบ

	 4. ยุคเถรวาทแบบลังกาวงศ์

		  พระพุทธศาสนาในยุคนี้คือแบบที่นับถือ

สืบทอดมาเป็นศาสนาประจ�ำชาติไทยจนถึงปัจจุบันนี้ แบ่ง

ออกเป็น 4 สมัย ได้แก่

	 	 1)	สมัยสุโขทัย

			   พุทธศักราช 1800 อาณาจักรพุกามและ

กมัพชูาเสือ่มอ�ำนาจลงและเป็นเวลาเดยีวกนัทีค่นไทยตัง้ตวั

เป็นอสิระทางหัวเมืองทางเหนอืคอือาณาจกัรสโุขทยั ขณะนัน้

ตรงกับรัชสมัยของพระเจ้าปรากรมพาหุมหาราชแห่งลังกา 

พระองค์ทรงให้การท�ำนุบ�ำรุงพระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี  

ท�ำพระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรือง พระสงฆ์จาก

ประเทศต่างๆ รวมทั้งประเทศไทยได้เดินทางไปศึกษา 

ธรรมวนัิยทีป่ระเทศลงักาแล้วน�ำมาเป็นแบบอย่าง นอกจากนี้

เม่ือคณะสงฆ์ทีไ่ปจากประเทศไทยจะกลบัได้นิมนต์พระสงฆ์

จากลังกามาด้วย โดยมาตัง้ส�ำนกัและเผยแผ่พระพทุธศาสนา

เป็นแห่งแรกที่เมืองนครศรีธรรมราช (พระมหาประภาส  

ปริชาโน, 2553 : 68)

			   ต่อมาถึงพุทธศักราช 1830 พ่อขุนราม 

ค�ำแหงมหาราชทรงเสด็จขึ้นครองราชย์ทรงอาราธนา 

พระสงฆ์จากเมอืงนครศรีธรรมราชไปเผยแผ่พระพทุธศาสนา

ยงักรุงสุโขทยั มกีารอัญเชิญพระพุทธสิหงิค์ ซึง่สร้างในลงักา

ขึ้นมาจากเมืองนครศรีธรรมราชมาประดิษฐาน ณ เมือง

สโุขทยั ศลิปแบบลงักาจงึเข้ามาแทนศลิปแบบมหายาน เช่น 

เจดีย์พระมหาธาตุ นครศรีธรรมราชซึ่งแต่เดิมเป็นแบบ

มหายานแปลงรูปมาเป็นสถูปแบบลังกา เป็นต้น

			   พุทธศักราช 1897 พระเจ้าลิไทซึ่งเป็น 

พระมหากษัตริย์องค์ที่ 4 แห่งราชวงศ์สุโขทัยทรงอาราธนา

พระสงัฆราชจากลงักามายงักรงุสโุขทยั ต่อมาพระองค์ได้เสดจ็

ออกผนวชเป็นการช่ัวคราว ณ วัดอรัญญิกและได้ทรง 

พระราชนิพนธ์หนังสือเตภูมิกถาหรือไตรภูมิพระร่วงขึ้นมา 

เพ่ือใช้เป็นหนังสือสอนศลีธรรมแก่ประชาชนด้วยพระองค์เอง

			   ส�ำหรับสมัยล้านนาไทย ซึ่งตรงกับสมัย

สุโขทัย เจ้าเมืองหลายพระองค์ได้ทรงให้การอุปถัมภ์บ�ำรุง

พระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี มีการสร้างศิลปวัตถุที่เกี่ยวข้อง

กับพระพุทธศาสนามากมาย เช่น พระเจ้าเม็งราย ได้ทรง

สร้างวัดเชียงมั่น พระเจ้ากือนาทรงสร้างพระธาตุเจดีย์ที่ 

วดับปุผารามหรอืวดัสวนดอก และพระธาตดุอยสเุทพ ต่อมาถงึ

รชัสมยัของพระเจ้าสามฝ่ังแกนได้มกีารพบพระแก้วมรกตใน

สถูปใหญ่เก่าแก่องค์หนึ่งที่ถูกฟ้าผ่าและได้รับความเสียหาย

			   ต่อมาถงึสมยัของพระเจ้าตโิลกราช กษัตริย์

พระองค์นีท้รงมรีาชศรทัธาในพระพทุธศาสนาเป็นอย่างแรง

กล้า ทรงส่งพระสงฆ์ไปศึกษาพระพุทธศาสนาที่ประเทศ

ลังกา เมื่อพระสงฆ์เหล่านี้เดินทางกลับจากลังกาได้น�ำ 

ต้นพระศรมีหาโพธ์ิมาด้วย ในรชัสมยัของพระองค์ ทรงโปรดให้

มีการท�ำสังคายนาขึ้น ณ วัดโพธาราม หรือ วัดเจ็ดยอด  

การท�ำสังคายนาครั้งนี้เป็นการท�ำสังคายนาครั้งแรกใน

ประเทศไทย และนับเป็นครั้งที่ 8 ต่อจากลังกา ในช่วงเวลา

ระยะนี้เป็นระยะรุ่งเรืองแห่งวรรณคดีทางพระพุทธศาสนา

ของล้านนาไทย เนื่องจากมีพระสงฆ์หลายรูปที่ เป ็น 

นักปราชญ์แต่งคัมภีร์

			   ทางพระพุทธศาสนาเป็นภาษาบาลีหลาย

ปกรณ์ เช่น พระสิริมังคลาจารย์แต่ง มังคลัตถทีปนีเวสสัน

ตรทีปนี จักกวาฬทีปนี สังขยาปกสกฎีกา พระญาณกิตติ  

แต่งโยชนาวินัย โยชนาอภิธรรม เป็นต้น พระรัตนปัญญา 

แต่งวชิรสารตัถสงัคหะ และชินกาลมาลปีกรณ์ พระโพธริงัษี 

แต่งจามเทวีวงศ์ พระนนัทาจารย์ แต่งสารตัถสงัคหะ พระสวุรรณ

รังสีแต่งปฐมสมโพธิสังเขป นอกจากนี้แล้วปัญญาสชาดกก็

สันนิษฐานว่าแต่งในยุคนี้เช่นเดียวกัน



50

ภาพที่ 3 พระพุทธรูปปางมารวิชัย สมัยสุโขทัย ราว พ.ศ. 1800
ที่มา http://www.boonlucksa.com

ภาพที่ 4 พระพุทธรูปปางมารวิชัย สมัยสุโขทัย
ที่มา http://www.nkr.mcu.ac.th

ภาพที่ 5 พระพุทธสิหิงค์ วัดโคกขาม เมืองสมุทรสาคร
ที่มา https://www.google.com/search?rlz=1C1RLNS_

thTH756TH756&tbm=isch&sa=1&ei=_
gxDXISLBIzNvgS22JzoAQ&q

		  2)	สมัยอยุธยา

			   การนับถือพระพุทธศาสนาในยุคนี้เน้นใน

ด้านการท�ำบุญกุศล บ�ำรุงพระสงฆ์ สร้างวัด ปูชนียวัตถุและ 

ปชูนยีสถาน การบ�ำเพ็ญเพยีรทางจิตมุ่งเน้นเพือ่ให้เกิดความ

ขลังและความศักดิ์สิทธิ์ มีความเชื่อเรื่องเวทย์มนตร์คาถา

อาคมและไสยศาสตร์เข้ามาปะปนอยู่มาก พระมหากษัตริย์

ให ้ การอุปถัมภ ์บ� ำรุ งพระพุทธศาสนาเป ็นอย ่ างดี  

พระมหากษตัรย์ิบางพระองค์มพีระราชศรทัธาอย่างแรงกล้า

เสด็จออกผนวชเป็นการชั่วคราว ส่วนประชาชนที่มีฐานะ

ร�ำ่รวยนยิมสร้างวัดไว้ประจ�ำตระกลู มวีรรณกรรมหลายเรือ่ง

ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นในยุคนี้

		  3)	สมัยกรุงธนบุรี

			   พุทธศักราช 2301 สมเด็จพระเจ้าตากสิน

เสด็จขึ้นครองราชย์ ณ กรุงธนบุรี ทรงอาราธนาพระภิกษุ 

ผูรู้ธ้รรม มศีลีาจารวตัรจากเมอืงต่างๆ เข้ามา ทรงแต่งตัง้เป็น

พระราชาคณะ ช่วยรับภาระบ�ำรุงพระพุทธศาสนา ต่อมาปี

พุทธศักราช 2322 ได้อัญเชิญพระแก้วมรกตมาจากเมือง

เวียงจันทน์ ทรงโปรดเกล้าฯ ให้รวบรวมคัมภีร์พระไตรปิฎก

จากหัวเมืองต่างๆ มาเลือกคัดเป็นฉบับหลวง แต่ยังไม่ทันที่

งานจะส�ำเร็จเรียบร ้อยบริบูรณ์ก็สิ้นรัชกาลเสียก ่อน  



51

วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

ในรัชสมัยของพระองค ์แม ้จะมีระยะเวลาเพียงสั้นๆ  

แต่พระองค์ทรงมีพระทัยฝักใฝ่ในพระพุทธศาสนาและ 

การบ�ำเพ็ญกรรมฐานมาก

		  4)	สมัยกรุงรัตนโกสินทร์

			   พุทธศิลป์ในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์จะยึด

แบบศลิปกรรมเช่นเดยีวกบัสมัยอยธุยาเป็นหลัก จะให้ความ

ส�ำคญักบัอโุบสถเป็นอนัดบัแรก วหิารเป็นอนัดับทีส่อง และ

พระสถูปหรือเจดีย์เป็นอันดับที่สาม ส�ำหรับพระสถูปหรือ

เจดย์ีจะแตกต่างจากสมัยอยธุยาคอืมีการก่อสร้างทีป่ระยกุต์

และเพิ่มเติมรายละเอียดความวิจิตรพิสดารมากขึ้น ดังจะ

เห็นได้จากพระปรางค์วัดอรุณราชวรารามที่มีรูปทรงแบบ

ลังกา แต่จะเพิ่มการตกแต่งที่องค์ระฆัง ส่วนเจดีย์จะมีการ

สร้างโดยเพิ่มย่อมุมมากขึ้นเป็นย่อไม้สิบหก และย่อไม้ยี่สิบ 

จ�ำนวนบัวกลุ่มที่ปลียอดก็เพิ่มมากขึ้น

			   ใ น ระยะ เ ริ่ ม แ รกของการสถาปนา 

กรุงรัตนโกสินทร์เป็นราชธานีแห่งใหม่นั้นพระบาทสมเด็จ

พระพุทธยอดฟ ้าจุฬาโลกมหาราช ทรงโปรดให ้ม ี

การสถาปนาและบูรณะวัดวาอารามต่างๆ ที่มีสภาพช�ำรุด

ทรุดโทรมขึน้มาใหม่  ในด้านประตมิากรรมไม่มีการสร้างสรรค์

สิง่ใดมากนกั เนือ่งจากทรงเหน็ว่ายงัขาดความพร้อมในด้าน

ต่างๆ วดัตามหวัเมืองต่างๆ ทีเ่ป็นโบราณสถาน หรอืมโีบราณ

วัตถุที่มีความเก่าแก่ล�้ำค่าขาดการดูแลรักษา ถูกทอดทิ้งให้

ได้รับความเสียหายจากภัยธรรมชาติและผู้ร้ายใจทมิฬ จึงมี

พระบรมราชโองการให้อัญเชิญพระพุทธรูปตามหัวเมือง

ต่างๆ มาไว้ในกรุงเทพมหานคร ซึ่งมีจ�ำนวนถึง 1,284 องค์ 

ประกอบด้วยยคุต่างๆ เช่นยคุเชยีงแสน ยคุสโุขทยั ยคุอู่ทอง 

และยคุกรงุศรอียธุยา โดยน�ำมาจากเมืองศรีสัชนาลยั สโุขทยั 

พิษณุโลก กําแพงเพชร ลพบุรีและอยุธยา พระพุทธรูป 

บางองค์ช�ำรดุเสยีหาย ทรงโปรดให้ช่างซ่อมแซมให้มสีภาพดี

ดังเก่าแล้วโปรดให้น�ำไปประดิษฐานตามวัดต่างๆ

			   ในสมยัรชักาลที ่1 ยงัมกีารสร้างพระพทุธรปู

ทรงเครื่องต้นอย่างจักรพรรดิราชจ�ำนวน 2 องค์ หล่อด้วย

ส�ำรดิ เป็นพระพทุธรูปปางห้ามญาตหิรือปางทรมานท้าวชมพพุาน 

ส�ำหรับพระปฏิมาประธานที่สร้างด้วยปูนปั ้นในสมัยนี้  

ได้แก่ พระประธานในพระอุโบสถวัดมหาธาตุ (วัดสลัก)  

ซึ่งเป็นวัดที่สมเด็จกรมพระราชวังบวรมหาสุรสิงหนาถทรง

ปฏสิงัขรณ์ จดัเป็นพระพุทธรูปองค์แรกของกรุงรัตนโกสนิทร์ 

(สงวน รอดบุญ, 2526 : 114)

			   ในสมัยรัชกาลพระบาทสมเดจ็พระพุทธเลศิ

หล้านภาลัย รัชกาลที่ 2 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์นี้ พระองค์

ทรงมีพระอัจฉริยภาพหลายด้าน ท้ังด้านกวีและด้านศิลปะ 

มีผลงานมากมายที่เหลือปรากฏอยู่ในเวลานี้ ทรงปั้นหุ่น 

พระพักตร์พระปฏมิาประธานในพระอุโบสถวดัอรณุราชวราราม

และวัดราชสิทธาราม

			   ต ่อมาถึงสมัยรัชกาลพระบาทสมเด็จ 

พระนัง่เกล้าเจ้าอยูห่วั รชักาลที ่3 พระพทุธศาสนามคีวามเจรญิ

รุ่งเรืองมาก เนื่องจากบ้านเมืองมีความสงบสุข ไม่มีภัยจาก

สงครามจากต่างประเทศ นอกจากนี้ ยังมีการค้าขายติดต่อ

กับต่างประเทศท�ำให้ได้รับอารยธรรมทางด้านการก่อสร้าง

เพิ่มเติมจากต่างชาติ พุทธศิลป์ต่างๆ ในพระพุทธศาสนาจึง

มีรูปแบบหลากหลายเพ่ิมขึ้นในยุคนี้ แต่อย่างไรก็ตาม 

ศาสนวัตถทุีส่ร้างโดยเฉพาะเจดย์ี ยงันยิมท�ำตามแบบอยธุยา

ตอนปลายพระปรางค์และเจดย์ียงัคงสร้างแบบย่อมุมเป็นพืน้ 

จนกระทัง่ในรชักาลพระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูหั่ว 

จงึมคีวามนยิมการสร้างเจดย์ีทรงกลม ซึง่เป็นเหน็แบบอย่าง

มาจากทางหวัเมอืงฝ่ายเหนอืเจดีย์ ลกัษณะนีไ้ด้เป็นแบบอย่าง

ของการสร้างในเวลาต่อมาด้วย

			   ในช่วงระหว่างรัชกาลที่ 4 และ 5 นี้

ประเทศไทยได้รับอิทธิพลจากต่างประเทศ ทั้งยุโรปและ

อเมรกิา การสร้างพระพทุธรปูในสมัยนีจ้งึมลีกัษณะใกล้เคยีง

กับมนุษย์ทั่วไปเช่น ปั้นจีวรเป็นริ้ว บนพระเศียรไม่มีต่อม 

พระเมาล ีพระพทุธรปูทีส่ร้างในสมยันี ้เช่น พระสมัพทุธพรรณี

และพระนิรันตราย เป็นต้น ต่อมาถึงสมัยรัชกาลที่ 6 จนถึง

รัชกาลปัจจุบัน ปฏิมากรรมการสร้างพระพุทธรูปจึงเน้น

เหมือนคนจรงิมากขึน้ (พระมหาวชิาญ เลีย่วเสง็, 2544 : 142)

			   การสร้างพุทธเจดีย์ได้เริ่มหายไปพร้อมกับ

การสร้างวัดในรัชกาลของพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้า

เจ้าอยู่หัว ทรงมีพระราชด�ำริว่า วัดต่างๆ ที่สร้างข้ึนแต่ 

รชักาลก่อนๆ มจี�ำนวนมาก จนยากแก่การดแูลรกัษาโดยท่ัวถึง 

จึงไม่โปรดให้สร้างเพิ่มเติมขึ้นอีก และประเพณีการสร้าง 

วัดประจ�ำรัชกาลก็ได้เลิกล้มไปในรัชกาลนี้ด้วยเช่นกัน

			   ปัจจบัุนนีค้ตใินการสร้างสถปูเจดย์ีเพือ่เป็น

ประธานหลกัของวัดได้เริม่เปลีย่นแปลงไป ซึง่แม้ว่าจะยงัคง

มีการสร้างอยู่บ้างแต่ก็ได้ถูกลดหน้าท่ีและความส�ำคัญลง 

โดยที่โบสถ์ได้เข้ามามีบทบาทในฐานะท่ีเป็นตัวแทนของวัด

เพิม่มากขึน้ สถปูเจดย์ีส่วนใหญ่ทีส่ร้างมกัอยูใ่นรปูของเจดย์ี



52

รายประดบัตามศาสนสถาน รวมทัง้เป็นทีใ่ช้ส�ำหรบับรรจอุฐัิ

ของพระสงฆ์และพุทธศาสนิกชนทั่วไปเช่นเดียวกับคติใน 

การสร้างสถูปเจดีย์อันมีมาแต่ก่อนพุทธกาลนั่นเอง

			   ส� ำ ห รั บ ก า ร ส ร ้ า ง พ ร ะ พุ ท ธ รู ป ใ น

ประเทศไทยในปัจจุบันไม่มีหลักเกณฑ์ที่แน่นอนตายตัว ขึ้น

อยูก่บัความพอใจหรือตามคตคิวามเชือ่และโอกาสต่างๆ ของ

ผู้สร้าง โดยเริ่มจากความศรัทธาต่อพระพุทธเจ้า ซึ่งเรียกว่า 

พุทธานุสติ และปฏิบัติตามหลักธรรมค�ำสั่งสอนของ 

พระพุทธองค์ จากนั้นจึงพัฒนาความเชื่อซึ่งเป็นนามธรรม

ออกมาเป็นรปูธรรมได้แก่ สถาปัตยกรรม ประตมิากรรมและ

วิจิตรศิลป์ต่างๆ ที่แฝงไว้ด้วยคติธรรม และปริศนาธรรม

มากมายให้คนคิดค้นและศึกษาตีความ

บทสรุป
	 จากการศึกษาท�ำให้ทราบว่า การสร้างพระพุทธรูป

นัน้เกดิจากความเคารพความศรทัธาเลือ่มใส อนัเป็นมลูเหตุ

ให้เกิดความรักและความผูกพันต่อพระพุทธเจ้า พุทธศิลป์ 

ที่ปรากฏในประเทศไทยนั้น มีท้ังท่ีเป็นสถาปัตยกรรม 

ประตมิากรรม และจิตรกรรม พทุธศิลป์เหล่านีไ้ด้รบัอทิธพิล

มาจากพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น เกิดจากจินตนาการของ 

นายช่างแต่ละยคุสมัยทีพ่ยายามสร้างพทุธศิลป์อันเป็นสญัลกัษณ์

แทนพระบรมศาสดาให้ปรากฏเป็นรูปธรรม จากช่วงระยะ

เวลาทีผ่่านมาจงึท�ำให้เหน็ความหลากหลายของพระพุทธรูป 

ทั้งรูปลักษณ์ อัตลักษณ์ คุณค่า ความงาม และความศรัทธา 

ความโดดเด่นของพุทธศิลป์ในแต่ละแบบที่เกิดขึ้นใน 

ระยะเวลาเดยีวกันหรอืใกล้เคยีงกนั พทุธศลิป์แบบทีโ่ดดเด่นทีส่ดุ

ในประเทศไทย เช่น พุทธศิลปะแบบหริภุญไชย ถูกผนวก

รวมในพทุธศลิป์แบบทวาราวด ีพทุธศลิป์แบบเชียงแสน-ล้านนา 

อาจจะผนวกรวมไว้กับ ศิลปะแบบสุโขทัย ส่วนพุทธศิลป์

แบบสุพรรณภูมิและอโยธยา หรืออู่ทองก็อาจจะน�ำมารวม

ไว้กับศิลปะแบบอยุธยา แต่อย่างไรก็ตาม พุทธศิลป์ใน

ประเทศไทยก็ยังถือได้ว่าเป็นพุทธศิลป์ที่งดงามตามยุคสมัย 

ควรค่าแก่การเทิดทูนบูชาและรักษาไว้ให้เป็นศาสนวัตถุ 

อันเป็นส่ือทีจ่ะชักน�ำพุทธศาสนกิชนได้เข้าถงึพุทธธรรมและ

จะน�ำไปสูก่ารปฏบิตัติามรอยธรรมของพระสมัมาสมัพทุธเจ้า

ต่อไป 

เอกสารอ้างอิง

กรมศิลปากร. (2533). วิวัฒนาการพุทธสถานไทย. กรุงเทพฯ: บริษัทอมรินทร์ พริ้นติ้งกรุ๊พ จ�ำกัด.

น. ณ ปากน�้ำ. (2529). ความเป็นมาของสถูปเจดีย์ในสยามประเทศ. กรุงเทพฯ: ศูนย์การพิมพ์ พลชัย.

__________. (2543). ปกิณกะศิลปะไทยในสายตา น. ณ ปากน�้ำ : พระพุทธรูป. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ.

ปรชีา ช้างขวญัยนื. (2552, มกราคม-มิถุนายน). พระพทุธศาสนากบัศลิปะในสงัคมไทยในปัจจบุนั. วารสารสถาบนัวฒันธรรม

และศิลปะ. 10(2): 28.

พระธรรมปิฎก. (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (2540). พระพุทธศาสนาในอาเซีย. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.

พระมหาประภาส ปริชาโน. (2553). มองพุทธให้เข้าใจใน 5 นาที. กรุงเทพฯ: ธิงค์ บียอนด์.

พระมหาวิชาญ เลี่ยวเส็ง. (2544). “พุทธศิลป์กับการท่องเที่ยว : ศึกษาบทบาทของวัดในการอนุรักษ์พุทธศิลป์เพื่อการท่อง

เที่ยว”. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหิดล.

สงวน รอดบุญ. (2526). พุทธศิลป์รัตนโกสินทร์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การศาสนา.

หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์. (2510). พระพุทธรูปสมัยต่างๆ ในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์จ�ำลองศิลป์.

Christmas Humphreys. (1951). Buddhism. Australia : Great Britian.


