
วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

87

บทคัดย่อ

	 ข้อเขียนทางวิชาการที่วิเคราะห์นัยการข่มขืนในละคร
โทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย ส่วนมากมีวิธีวิทยาที่ใช้เป็นกรอบ
ในการศึกษาอิงอยู่กับหลักโครงสร้างนิยม คือทฤษฎีการเล่าเรื่อง  
การสร้างความหมาย และการสะท้อนภาพสังคม แม้จะมีความ
คมชัดในแง่การแจกแจง จัดลำ�ดับข้อมูลของประเด็นการข่มขืน
ในการนำ�เสนอ แต่กรอบของการศึกษาดังกล่าว กลับทำ�ให้ละเลย
ลักษณะนิสัยตัวละครที่นำ�ไปสู่ปมขัดแย้งของการข่มขืนในเรื่อง  
ผลการศึกษาที่สังเคราะห์ได้จึงไม่อาจหยั่งถึงเหตุแห่งพฤติกรรม
ของผู้ข่มขืน และผลกระทบทางจิตใจของตัวละครหลังถูกข่มขืน  
อย่างไรก็ตาม ความหมายการข่มขืนที่ค้นพบด้วยวิธีทางโครงสร้าง
นิยมของบทความในขอบเขตการศึกษา มีนัยของความเป็น
จริงตามที่สังคมสร้างขึ้น 4 ประการคือ 1) การข่มขืนคือรางวัล  
2) การข่มขืนคือการลงโทษ 3)การข่มขืนแสดงภาพสังคมที่มี
ปัญหา 4) การข่มขืนเกี่ยวพันกับชนชั้นล่าง ส่วนโครงสร้างของ
ความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจในประเด็นการข่มขืน พบว่ามี 3 รูปแบบ 
คือ 1) พระเอกข่มขืนนางเอก 2) ผู้ร้ายข่มขืนนางอิจฉา หรือ  
“ผู้หญิงไม่ดี”  3) นางเอกที่ถูกข่มขืน ไล่ล่าผู้กระทำ�เพื่อแก้แค้น 
ทั้งนี้ในภาพรวมของการวิเคราะห์นัยการข่มขืน ประมวลได้ว่าข้อ
เขียนทางวิชาการในขอบเขตการศึกษา มองข้ามการทำ�ความเข้าใจ
ต่อแง่มุมต่อไปนี้ 1) เนื้อเรื่องของบทประพันธ์ 2) บริบททางสังคม
ในเรื่อง 3) อุดมการณ์แฝงที่อยู่ในเรื่อง

คำ�สำ�คัญ : นัยการข่มขืน ละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย 
วิธีวิทยาแบบโครงสร้าง

นัยการข่มขืนในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย : วิพากษ์ผลการศึกษา
ด้วยวิธีวิทยาแบบโครงสร้าง1

THE IMPLICATIONS OF RAPES IN THAI TELEVISION DRAMA AND MOVIES:
A CRITIC BY STRUCTURAL METHODOLOGY 

วรรณนะ หนูหมื่น / WANNA NUMUN
ภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์
DEPARTMENT OF THAI, FACULTY OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES, 
PRINCE OF SONGKLA UNIVERSITY

1 บทวิเคราะห์นัยการข่มขืนที่ปรากฏในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย เป็นส่วนหนึ่งของการอภิปรายผลการศึกษาในงานวิจัยเรื่อง นัยการข่มขืนในนวนิยายไทย ขอขอบคุณ
กองทุนวิจัยคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี ที่ให้การสนับสนุนทุนดำ�เนินงานวิจัย

Abstract

	 The academic analyses of rapes in Thai television 
drama and movies have mainly been based on structural 
principles: narratology, signification, and mirror conception.  
Although such analyses can present clear delineations and 
sequences of rapes, their stereotypical methods of decoding  
have resulted in the lack of examination of characters’ behavior  
that leads to conflicting rapes. According to structuralism, 
rapes have four socially constructed implications: rewards, 
punishments, reflections of troubled society, and involvement  
with lowly classes. As for power relation structure, there  
are three models : male protagonists’ rapes of female  
protagonists, male antagonists’ rapes of female antagonists 
or “bad girls”, and female protagonists’ pursuits of rapists for 
revenge.  Specifically, these analyses overlook the following  
three dimensions: content of the text, social context, and  
implicit ideology. 

Keywords : Thai television drama and movies, The Implications 
of Rapes, Structural Methodology



88

บทนำ�

	 การข่มขืนมักเห็นกันว่าเป็นเพียงเรื่องส่วนตัวของผู้หญิง
ที่ถูกผู้ชายข่มเหงขืนใจ โดยชลิดาภรณ์ ส่งสัมพันธ์ [1] วิเคราะห์ว่า 
สังคมไทยมักมีกรอบความเชื่อว่า นัยแห่งการล่วงเกินดังกล่าวเกี่ยว
พันกับความต้องการปลดปล่อยกามารมณ์ของผู้ชาย ขณะเดียวกัน
ก็มุ่งประเด็นการตรวจสอบไปที่ความประพฤติของผู้หญิงว่าได้
ปฏิบัติตนเหมาะสมกับความเป็นกุลสตรีหรือไม่ การเพ่งเล็งโดยตั้ง
คำ�ถามไว้ก่อนแล้วต่อพฤติกรรมของผู้หญิง และยังย้ำ�ภาระแห่งการ
ครองตัวที่ต้องป้องกันตนเอง มิฉะนั้นหากถูกล่วงเกินก็จะมีมลทิน 
ถือเป็นความเหลื่อมล้ำ�ที่กดผู้หญิงไว้ภายใต้ระบบที่ชายเป็นใหญ่ 
เพราะในทางตรงข้ามการคุกคามของผู้ชายกลับถูกมองเป็นเรื่อง
ธรรมดาที่ต้องระบายอารมณ์ทางเพศ ดังที่มีโสเภณีไว้รองรับผู้ชาย
และการข่มขืนก็ยังเกิดขึ้นได้ 

	 ความเห็นซึ่งฝังแฝงอยู่ในสังคมไทยดังกล่าวนี้ บ่งบอกว่า
การข่มขืนไม่ใช่ปัญหาเฉพาะบุคคล แต่มีระดับขั้นถึงความรุนแรง 
เชิงวัฒนธรรมท่ีซุกซ่อนเอาไว้ [1] โดยนัยน้ีจึงน่าสนใจว่าในส่ือมวลชน  
โดยเฉพาะละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ท่ีเป็นวัฒนธรรมประชานิยม  
(popular culture) ประเด็นการข่มขืนถูกนำ�เสนอไปในทิศทางไหน  
มีลักษณะโครงสร้างของการสื่อความอย่างไร และที่สำ�คัญคือ
นัยการข่มขืนได้รับการตีความหรือให้ความหมายแตกต่างจากที่
ปรากฏในสังคมหรือไม่ เพียงใด ความสนใจที่ได้ตั้งคำ�ถามไว้นี้ คือ
ที่มาของโจทย์การศึกษา อันมีรูปแบบและประเด็นการวิเคราะห์
ตามลำ�ดับ ดังนี้

วัตถุประสงค์

	 การวิเคราะห์ผลการศึกษากับวิธีวิทยาที่ใช้ถอดรหัสการ
ข่มขืนในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทยมีจุดมุ่งหมายเพื่อค้นหา
นัยทางเพศดังกล่าวที่พบในการศึกษางานศิลปะที่นำ�เสนอผ่านสื่อ
ทั้งสองแขนง และตรวจสอบถึงประเด็นที่ยังถูกมองข้าม

สมมุติฐาน

	 ละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย ถือเป็นสื่อเรื่องเล่า 
(narrative) และจัดอยู่ในประเภทการนำ�เสนอที่เน้นความบันเทิง 
(entertainment genre) ด้วยเหตุนี้ประเด็นการข่มขืนที่ปรากฏ 
ผ่านสื่อทั้งสองจึงน่าจะมีความหมายที่เสริมย้ำ�ให้เห็นภาพแทน 
(representation) แห่งการล่วงเกินทางเพศอย่างชัดเจนและ 
กว้างขวางยิ่งขึ้น

วิธีการศึกษา

	 วิเคราะห์ข้อเขียนทางวิชาการที่นำ�เสนอประเด็นการ
ข่มขืนในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย โดยพิจารณาผลการ
ศึกษาและวิธีวิทยา พร้อมกับวิพากษ์ถึงนัยสำ�คัญที่ไม่ควรมองข้าม
ในการศึกษาต่อหัวข้อการข่มขืน

ขอบเขตการศึกษา

	 1. บทความ “ความรื่นรมย์ใจจากละครโทรทัศน์” และ “ 
‘ล่า’ ละครสำ�หรับผู้หญิงกับคนดูผู้หญิง” ในหนังสือ มายาพินิจ 2 : 
ผู้หญิงกับสื่อมวลชน พิมพ์ พ.ศ.2537 ผู้เขียนคือกาญจนา แก้วเทพ
	 2. หัวข้อ ผู้หญิงกับพรหมจารี ในบทความ “ตะวันออก/
ตะวันตกในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย” และหัวข้อคำ�อธิบาย
เรื่อง “การข่มขืน” ในบทความ “ชมละครย้อนดูสังคม” ในหนังสือ 
ความเรียงว่าด้วยสตรีกับสื่อมวลชน พิมพ์ พ.ศ. 2543 ผู้เขียนคือ
กาญจนา แก้วเทพ
	 3. บทความ “ปมชีวิต ปืน ข่มขืนและแหวนหมั้น : การ
วิเคราะห์เชิงโครงสร้างของการเล่าเรื่องกับความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจ
ทางเพศในละครโทรทัศน์” ในวารสารนิเทศศาสตรปริทัศน์ พ.ศ.
2543 ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 ผู้เขียนคือสมสุข หินวิมาน
	 4. บทความ “ภาพสะท้อนเรื่องการข่มขืนในภาพยนตร์ 
(ย้อนมองภาพยนตร์ ปีพ.ศ.2539 เปรียบเทียบกับปัจจุบัน)” ใน
วารสารอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร พ.ศ.2546 ปีที่ 25 
ฉบับที่ 1 ผู้เขียนคือรัชดา แดงจำ�รูญ

อภิปรายผล

การศึกษาของกาญจนา แก้วเทพ

	 กาญจนา แก้วเทพ [2] ออกตัวถึงวิธีที่ใช้ใน “การตีความ” 
ว่าอ้างอิงจากภูมิหลังทางการศึกษาในสาย “สังคมวิทยา” โดยมี 
สมมุติฐานในเบื้องต้นว่า “มีสังคมอยู่ในละคร” และใช้มุมมอง 
ดังกล่าวเป็นข้อพินิจนัยการข่มขืนในภาพยนตร์ไทยด้วย

	 ละครโทรทัศน์ท่ีเป็นข้อมูลให้ศึกษาถึงนัยการข่มขืน มีดังน้ี
“ดาวพระศุกร์”  “มณีร้าว”  “ไฟรักอสูร”  “คู่กรรม”  “กาในฝูงหงส์”  
“เขาวานให้หนูเป็นสายลับ”  “พริกหวานน้ำ�ตาลเผ็ด”  “คลื่นซัดใจ”

	 ภาพยนตร์ที่เป็นข้อมูลให้ศึกษาถึงนัยการข่มขืน มีดังนี้  
“โทน”  “เหยื่อ”

การศึกษาของสมสุข หินวิมาน

	 สมสุข หินวิมาน [3] ตั้งสมมุติฐานและวัตถุประสงค์ในการ
ศึกษาว่า “ละครโทรทัศน์เป็นเรื่องเล่า และเป็นเรื่องเล่าที่เกี่ยวข้อง
กับสตรี... ภายใต้โครงสร้างของเรื่องเล่านั้น ละครโทรทัศน์ได้ทำ�
หน้าที่ซ่อนเร้น ตอกย้ำ� ถ่ายทอด สั่งสอน และเข้าไปเชื่อมโยงเกี่ยว
พันกับวัฒนธรรมค่านิยม และอุดมการณ์ว่าด้วยชายหญิง”  

	 ละครโทรทัศน์ท่ีเป็นข้อมูลให้ศึกษาถึงนัยการข่มขืน มีดังน้ี  
“ดาวพระศุกร์” “คู่กรรม” “ซอสามสาย” “เชลย” “ดอกแก้ว” “ไฟลวง”

การศึกษาของรัชดา แดงจำ�รูญ

	 รัชดา แดงจำ�รูญ [4] มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาการนำ�เสนอ
ประเด็นการข่มขืนในภาพยนตร์ไทย พ.ศ. 2539 เปรียบเทียบกับ 
พ.ศ. 2546 โดยตั้งสมมุติฐานว่า “มีอุดมการณ์ในเรื่องความสัมพันธ์
ระหว่างชายและหญิงที่ซ่อนเร้นอยู่” 



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

89

	 ภาพยนตร์ที่เป็นข้อมูลให้ศึกษาถึงนัยการข่มขืน มีดังนี้   
	 พ.ศ. 2539 ศึกษาภาพยนตร์เรื่อง “เหยื่อ” “คู่กรรม”  
“ดาวพระศุกร์”  “กว่าจะรู้เดียงสา”
	 พ.ศ. 2546 ศึกษาภาพยนตร์เรื่อง “ผู้หญิง 5 บาป”   
“เชอรี่แอน” “ขังแปด” “คืนบาปพรหมพิราม” 

	 อนึ่งเมื่อพิจารณาวิธีการศึกษาในข้อเขียนทางวิชาการ
ดังกล่าวมาข้างต้น สามารถวิเคราะห์เป็นโครงสร้าง และจำ�แนก
ลักษณะเฉพาะของวิธีวิทยาในการค้นหานัยการข่มขืนของแต่ละ 
รูปแบบ ได้ดังนี้

วิธีวิทยาและโครงสร้างการค้นหาผลการศึกษาของกาญจนา แก้วเทพ 
 

วิธีวิทยาและโครงสร้างการค้นหาผลการศึกษาของสมสุข หินวิมาน

	 โครงสร้างการเล่าเรื่องในละครโทรทัศน์ไทย มีรูปแบบที่
วิเคราะห์ได้ว่าคล้ายกับปิรามิดในโครงเรื่องของวรรณกรรมตามที่ 
กุสตาฟ ไฟรทาก สังเคราะห์ขึ้น (Freytag’s pyramid) [5]  
อ้างถึงใน [6]

 

วิธีวิทยาและโครงสร้างการค้นหาผลการศึกษาของรัชดา แดงจำ�รูญ

	 อนึ่งในแง่ผลการศึกษาต่อ “ประเด็นการข่มขืนที่ปรากฏ
ในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย” สามารถจัดระบบ จำ�แนกผล
การวิเคราะห์ได้ใหม่เป็น 3 หัวข้อ โดยเนื้อหาที่วิพากษ์ถึงนัยการ
ข่มขืน ค้นพบว่าส่งผลโดยตรงต่อประเด็นหลักต่อไปนี้

	 1. การข่มขืนกับโครงสร้างในการดำ�เนินเรื่องของละคร
โทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย

	 ข้อวิเคราะห์ของกาญจนา แก้วเทพ [2] ค้นพบว่าบทบาท
ของการข่มขืนในโครงเรื่องละครโทรทัศน์ที่ท้าทายวิจารณญาณ
อย่างยิ่ง ก็คือเรื่อง “ล่า” ที่แสดงให้เห็นถึงการการกลับขั้วความ
สัมพันธ์เชิงอำ�นาจที่สลับกันได้ จากที่บุรุษเคยเป็นฝ่ายรุกเร้าทำ�ลาย  
สตรีผู้ถูกข่มขืนก็สามารถพลิกบทบาทมาเป็นฝ่ายไล่ล่า ทวงคืน
ความเป็นธรรมได้เช่นกัน  นัยการข่มขืนดังกล่าวนับเป็นประเด็น
ที่แปลกใหม่เมื่อเทียบกับธรรมเนียมนิยมที่สรุปลักษณะเด่นของ
สังคมไทยได้ว่า “ละครโทรทัศน์หลายต่อหลายเรื่องได้ใช้การข่มขืน
เป็นกลวิธีที่จะแก้ปัญหาความขัดแย้งระหว่างพระเอกนางเอกให้
หมดสิ้นไปได้” [7]

	 บทบาทสำ�คัญของการข่มขืนที่กาญจนา แก้วเทพ [7] 
ได้ลงความเห็นไว้นี้ปรากฏในละครโทรทัศน์เรื่อง “คู่กรรม” และ “มณี
ร้าว” โดยทั้งสองเรื่องนี้ตัวเอกชายกับหญิงได้รู้ใจตนเองว่ารักกัน 
ก็เพราะการข่มขืน แต่ที่น่าสนใจคือในเรื่องแรกนั้น บทบาทการ
ข่มขืนที่ปรากฏในโครงเรื่องมีนัยแฝงว่า การกระทำ�ด้วยความรัก
ที่พระเอกญี่ปุ่นขืนใจนางเอกไทยส่งผลให้สามารถคลี่คลาย“ความ
ขัดแย้งระดับชาติ” ได้ ส่วนละครเรื่อง“เขาวานให้หนูเป็นสายลับ” 
ประเด็นการข่มขืนที่พระเอกล่วงเกินนางเอก ทั้งที่เป็นตำ�รวจผู้ถือ
กฎหมาย ก็มีนัยที่กาญจนาชี้ให้ขบคิดถึงความชอบธรรมว่าต่างกับ
พฤติกรรมของผู้ร้ายหรือไม่  

	 นอกจากการพินิจประเด็นการข่มขืนที่ปรากฏในโครง
เรื่อง รูปแบบการวิเคราะห์เชิงโครงสร้าง (structural analysis) ของ
สมสุข หินวิมาน [3] ยังค้นพบว่า “การข่มขืน...เป็นจุดคลี่คลาย
ความขัดแย้งในละคร” โดยยกตัวอย่าง การวิเคราะห์ที่ “จัดลำ�ดับ
โครงสร้างและความสัมพันธ์ของการเล่าเรื่องในละคร ‘ไฟลวง’ ” [3] 
ดังนี้ 



90

	 การวิเคราะห์เชิงโครงสร้าง และแจกแจงลำ�ดับเหตุการณ์
ของละครโทรทัศน์เรื่อง “ไฟลวง”ดังกล่าวนี้ สมสุข หินวิมาน [3] 
ลงความเห็นว่า “แก่น (theme)” ที่เน้น “การใช้คุณธรรมความดี
ดับเพลิงแค้น” ซึ่งแสดงผ่านพฤติกรรมของตัวเอกหญิงในช่วงต้น  
(ข้อ1-9) ยังเป็นองค์ประกอบที่ขาดความสมบูรณ์ แต่เมื่อมีประเด็น
ที่พระเอกข่มขืนนางเอกแล้ว ความขัดแย้งหลักในโครงเรื่องก็
คลี่คลายลงได้อย่างเต็มรูปแบบ (ข้อ10-15) น่าเสียดายที่สมสุข 
ยังไม่ได้อภิปรายต่อว่า โดยนัยนี้เราสามารถตีความการทำ�หน้าที่
ของการข่มขืนอันส่งผลต่อการดำ�เนินเรื่องได้ว่า มีบทบาททั้งใน
แง่การระบายความแค้นของพระเอก และเป็นสิ่งเหนี่ยวโน้มให้
พระเอกได้ตระหนักถึงความดีของนางเอก รวมทั้งยังย้ำ�อำ�นาจของ  
การข่มขืนว่ามีพลังส่งผลให้พระ-นางได้รู้ใจตัวเองว่าต่างก็รักกัน  
จนเรื่องคลี่คลายและจบอย่างมีความสุข หน้าที่ของ การข่มขืนที่อยู่
ในโครงเรื่องละครโทรทัศน์เรื่องนี้จึงเท่ากับย้ำ�สูตรแห่งการดำ�เนิน
ไปสู่แนวคิดประเภท “ถึงร้ายก็รัก” อันเป็นมายาคติของละครจำ�นวน
มากในสังคมไทย

	 อย่างไรก็ตาม “สูตรสำ�คัญในการดำ�เนินเรื่อง” ข้างต้นนี้ 
ก็ยังปรากฏเป็นแนวการนำ�เสนอเรื่องข่มขืนในภาพยนตร์ไทยด้วย 
โดยผลการศึกษาของรัชดา แดงจำ�รูญ [4] บ่งชี้ว่าในปี พ.ศ.2539 
เรื่อง “ดาวพระศุกร์” กับ “คู่กรรม”ได้แสดงนัยของการข่มขืนว่าเป็น

ลำ�ดับของเรื่องที่นำ�ความสุขมาสู่ชีวิตพระนางให้ได้เข้าใจกัน ภาย
หลังจากที่ตัวเอกชายได้ใช้การล่วงเกินทางเพศเป็นขั้นตอนในการ
เอาชนะความถือดี มีทิฐิของตัวเอกหญิง

	 ลำ�ดับขั้นอันได้พิชิตเรือนกายที่โยงกับการพิชิตใจนางเอก
จนสำ�เร็จ ถือเป็นนัยแห่งการดำ�เนินเรื่องที่ตรงข้ามกับภาพยนตร์ 
“เหยื่อ” และ “กว่าจะรู้เดียงสา” โดยขั้นตอนของการข่มขืนตัวเอก
หญิงทั้งสองเรื่องนี้ มีบทบาทเพื่อสั่งสอนสตรีที่ปฏิบัติตนออกนอกลู่
นอกทาง ทั้งที่ใจแตกระหว่างเรียนในกรณีของนางเอกเรื่อง “กว่าจะ
รู้เดียงสา” หรือที่แต่งตัวล่อแหลมจนต้องพบจุดจบในชีวิตอย่างใน
กรณีของเรื่อง “เหยื่อ”

	 ทั้งนี้เมื่อเปรียบเทียบกับภาพยนตร์ไทยปี พ.ศ. 2546 
รัชดา แดงจำ�รูญ [4] พบว่า การข่มขืนที่ปรากฏในโครงเรื่อง 
มีบทบาทดำ�เนินเหตุการณ์ ให้เห็นว่าการถูกขืนใจถือเป็นเรื่อง 
น่าตื่นเต้น เชิงสนุกเร้าใจ ดังที่เสนอผ่านเรื่อง “ผู้หญิง 5 บาป” 
แต่ในเวลาเดียวกันภาพยนตร์อีกกลุ่มหนึ่ง ก็แสดงกระแสของการ
ข่มขืนว่าเป็นจุดพลิกผันในชีวิตที่ดำ�เนินไปสู่หายนะและความตาย 
ดังเรื่อง “คืนบาปพรหมพิราม”และ “เชอรี่แอน” ส่วน “ขังแปด”  
นำ�เสนอประเด็นการข่มขืนที่อยู่ในการดำ�เนินเรื่องว่ามีนัยแห่งการ 
กระทำ�ที่ถือเป็นความผิด ต้องถูกลงโทษคุมขังตามกฎหมาย

ตัวละครหลัก นพรุจ (พระเอก) หยดเทียน (นางเอก) พรวลัย (พี่สาวหยดเทียน) นิธาน (ชู้พรวลัย) 
ประกอบ (พ่อนพรุจ) งามพิศ (แม่นพรุจ) เจนจิรา (คู่รักนพรุจ)



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

91

	 ความสัมพันธ์ของนัยการข่มขืนที่เกี่ยวโยงกับบริบทของ
บ้านเมือง นับเป็นประเด็นที่กาญจนา แก้วเทพ [6] ได้วิเคราะห์ไว้
ในภาพยนตร์เรื่อง “เหยื่อ” ว่าการดำ�เนินเรื่องที่แสดงผลการเสพ
สื่อลามกของตัวเอก จนต้องฆ่าข่มขืนคนใช้ ถือเป็นตัวขับเคลื่อน
ให้เห็นความเสื่อมโทรมของสภาพสังคม นอกจากนี้ประเด็นการ
ข่มขืนที่ปรากฏตอนเปิดเรื่อง “โทน” ซึ่งนางเอกถูกคนร้ายข่มขืน 
แต่พระเอกก็ยอมรับและเข้าใจภูมิหลังดังกล่าวของตัวเอกหญิง  
กาญจนา แก้วเทพ ถือว่าโครงเรื่องภาพยนตร์นี้ “ผู้สร้างต้องการ
จะเปิดฉากท้ารบกับแนวคิดเรื่อง ‘พรหมจารี’ ” แต่ก็น่าเสียดายที ่
กาญจนาหยุดการวิเคราะห์เพียงเท่านั้น ในแง่นี้เราสามารถอภิปราย
ต่อได้ว่า ประเด็นการเสียตัวของนางเอกในเรื่องดังกล่าวกระตุ้นให้ 
ผู้ชมได้ใคร่ครวญว่าคุณค่าที่แท้ของสตรี ถูกต้องแล้วหรือที่จะวัด 
กันที่เยื่อของอวัยวะเพียงชิ้นเดียว

	 2. นัยการข่มขืนกับความเป็นจริงตามที่สังคมสร้างขึ้น 
(socially constructed) ผ่านละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย

	 ข้อเขียนทางวิชาการที่อยู่ในขอบเขตการศึกษาครั้งนี้ 
ได้แสดงบทบาทการข่มขืนในแง่กระบวนการสร้างความเป็นจริง
ทางสังคมเอาไว้อย่างหลากหลาย แต่นัยที่ค้นพบดังกล่าวก็สามารถ
เรียบเรียง จัดกลุ่มเป็นประเด็นใหม่ได้ดังต่อไปนี้

	 2.1 การข่มขืนคือรางวัล
	 คำ�จำ�กัดความในแง่ที่ชี้ว่าการข่มขืนคือการตอบแทนนั้น  
เป็นความหมายท่ีสังคมสร้างข้ึนผ่านละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย  
โดยหากย้อนพิจารณาจากบทบาทการข่มขืนที่มีผลในเชิงคลี่คลาย
ความขัดแย้งของพระ-นาง นัยแห่งการได้รับรางวัลเมื่อถูกข่มขืน ก็
คือนิยามที่สอดรับและเสริมเน้นความหมายแก่กัน ทั้งนี้บทประพันธ์
ที่นำ�เสนอความหมายดังกล่าวคือ “ดาวพระศุกร์”และ “คู่กรรม”  
ซึ่งทั้งสองเรื่องก็ได้รับการสร้างเป็นละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ 
มาแล้ว กาญจนา แก้วเทพ [7] และรัชดา แดงจำ�รูญ [4] จึงมี 
ความเห็นไปในทิศทางเดียวกันว่าผลงานทั้งสองเรื่องนี้ได้ “ลบล้าง
ความเป็นอาชญากรรมทางเพศ” ขณะเดียวกันก็สร้างความหมาย
ใหม่ให้ตีความได้ว่า การที่พระเอกข่มขืนนางเอก ถือเป็นรางวัล 
ที่มอบให้ด้วยความรัก

	 อย่างไรก็ตาม เป็นที่น่าสังเกตอย่างยิ่งว่าทั้งกาญจนา  
แก้วเทพ และรัชดา แดงจำ�รูญ ต่างก็ยังไม่ได้มองถึงผลลัพธ์จาก
การข่มขืนอันเกี่ยวพันกับการให้รางวัล ที่กระทบถึงตัวนางเอกทั้ง
สองเรื่อง เช่นที่ใน “คู่กรรม” นางเอกก็ตั้งครรภ์ มีลูกไว้ดูต่างหน้า
หลังพระเอกเสียชีวิตในสงคราม ส่วน “ดาวพระศุกร์” นางเอกก็ได้
คืนสถานะอันสูงส่ง  โดยนัยนี้ ทั้งลูกและฐานะที่ตัวเอกหญิงทั้งคู่ได้
รับภายหลังที่ตัวเอกชายล่วงเกิน ก็คือการย้ำ�ถึงนัยว่าข่มขืนคือการ
ให้รางวัลอย่างหวังดีและมีใจรักนั่นเอง

	 2.2 การข่มขืนคือการลงโทษ
	 ผลจากความจริงที่สังคมสร้างให้ผู้ชมละครโทรทัศน์
และภาพยนตร์ไทย ตีความว่าการข่มขืนเป็นการทำ�โทษผู้หญิงที่
ประพฤตินอกลู่นอกทางนั้น มีนัยสำ�คัญดังนี้ ประการแรกเป็น “การ
ยัดเยียดความรู้สึกผิด”ให้กับผู้หญิงที่ไม่รักนวลสงวนตัว โดยสมสุข 
หินวิมาน [3] วิเคราะห์ว่าการที่ตัวละครหญิงในละครเรื่อง “เชลย” 

ฆ่าตัวตายหลังถูกฝ่ายชายขืนใจ แล้วทอดทิ้งไม่รับผิดชอบเมื่อได้
เป็นเมียแล้ว ก็คือการย้ำ�นัยแห่งการลงโทษสตรีที่สูญเสียพรหมจารี 
โดยนัยนี้เราอาจอภิปรายต่อจากสมสุขได้ว่า การที่ตัวละครหญิง
เสียตัว แต่ไม่ได้มีสถานะเป็นภรรยาออกหน้าออกตาให้สังคมรับรู้  
ถือเป็นความบกพร่องของสตรีที่ไม่สามารถมีสถานภาพใหม่เป็น
ภรรยาอันถูกต้องตามกฎหมายและจารีตประเพณี และเมื่อไม่อาจ
ดำ�รงตนตามธรรมเนียมนิยมของสังคมไทยได้ จึงมีนัยแฝงแห่งการ
ถูกลงโทษตามเนื้อเรื่องในละครนั่นเอง

	 ขณะเดียวกันการข่มขืนก็มีความหมายที่สร้างให้รับรู้
กันว่า คือการทำ�โทษ “ผู้หญิงไม่ดี” ตามที่รัชดา แดงจำ�รูญ [4] 
วิเคราะห์นัยที่นางเอกในภาพยนตร์ “กว่าจะรู้เดียงสา” ถูกเจ้านาย 
ข่มขืนหลังจากท่ีใจแตก เรียนไม่จบ จนหนีออกจากบ้านตามผู้ชายไป  
โดยนัยน้ีสามารถอภิปรายต่อได้ว่า นอกจากการล่วงเกินของนายจ้าง 
ที่ตัวเอกหญิงต้องรองรับอารมณ์ความใคร่ในฐานะคนใช้ในบ้าน  
ชะตากรรมที่ตกยาก พลิกจากคนร่ำ�รวยไปเป็นโสเภณีในตอนท้าย        
ก็มีความหมายที่ย้ำ�บทลงโทษอันเน้นสภาพซึ่งไม่ต่างกับการถูก
ข่มขืนซ้ำ�แล้วซ้ำ�เล่า ประเด็นดังกล่าวนี้ น่าเสียดายเป็นอย่างยิ่งที่
รัชดา แดงจำ�รูญยังไม่ได้วิจารณ์เอาไว้เลย

	 2.3 การข่มขืนแสดงภาพสังคมที่มีปัญหา
	 กรอบความคิดท่ีเล็งเห็นว่าในละครโทรทัศน์มีสังคมซ่อนอยู่  
เป็นแนวทางการวิพากษ์ที่กาญจนา แก้วเทพ [2] ได้วิเคราะห์ว่า 
“ล่า” มีภาพสะท้อนของ “เหยื่อ”ที่ถูกกระทำ�อันไม่ใช่เพียงนางเอก
ผู้ถูกข่มขืนเท่านั้น คนร้ายทั้ง 7 ที่ย่ำ�ยีตัวเอกหญิงกับลูกสาว  
ก็มีสภาพเป็นผู้ด้อยโอกาสที่สังคมไม่เหลียวแลด้วยเช่นกัน ทั้งนี้
นอกเหนือจากอาชญากรรมทางเพศที่เป็นประเด็นหลักในโครง
เรื่อง ความข้องเกี่ยวกับขบวนการค้ายาเสพติดของคนร้ายพวกนั้น  
กับระบบยุติธรรมที่นางเอกหวังพึ่งไม่ได้ ก็ล้วนบ่งบอกถึงภาพ
สังคมที่มีปัญหาทั้งสิ้น เพียงแต่ปัญหาที่นางเอกถูกข่มขืนนั้น ได้รับ
การขยายออกมาในเรื่องก็เพราะต้องการเน้นชะตากรรมของ “ปลา
ตัวเล็กที่สุด” ซึ่งผู้สร้างละครเห็นว่าเป็น “ชีวิตของผู้หญิงตัวเล็กๆ”  
ที่ถูกสังคมมองข้าม

	 การหลงลืมที่จะตรวจสอบความเป็นไปในสังคม ยังเป็น
ต้นเหตุแห่งภัยร้ายที่คุกคามชีวิตได้อย่างไม่น่าเชื่อ ดังที่ รัชดา  
แดงจำ�รูญ [4] แสดงผลการศึกษาในภาพยนตร์เรื่อง “เหยื่อ” ที่พ่อแม่
กล่าวกับตำ�รวจเมื่อรู้ว่าลูกชายทั้งสองของตนรุมฆ่าข่มขืนคนใช้ว่า  
“ลูกผมเป็นเหยื่อของวัฒนธรรมตะวันตก” อย่างไรก็ดี ถึงจุดเน้น
ของเรื่องจะพยายามแสดงผลเสียของการรับเอาสื่อลามกมาจาก
กระแสตะวันตก แต่ในแง่สภาพสังคมที่มีปัญหาอันเกี่ยวเนื่องด้วย
การข่มขืน ก็คงไม่อาจวิพากษ์เพียงเหตุจากการเสพสื่อเท่านั้น  สิ่ง
ที่รัชดา แดงจำ�รูญยังไม่ได้กล่าวถึงคือ ชะตาของคนใช้ที่ถูกย่ำ�ยี  
ความตายอย่างไร้ความหมายนี้ก็บ่งบอกการมองข้ามความสำ�คัญ
ของคนเล็กคนน้อยในสังคม ซึ่งนี่คือสภาพของบ้านเมืองที่ยังไม่ได้
กระจายความเท่าเทียมกันให้ทั่วถึง คนชั้นล่างจึงมีสภาพที่ต้องเป็น 
“เหยื่อ” ตัวจริง

	 ผู้กระทำ�ย่ำ�ยีรุมข่มขืน ไม่ว่าจะเป็นเพียง 2 คนอย่างใน
เรื่อง “เหยื่อ” หรือเกือบทั้งหมู่บ้านอย่างใน “คืนบาปพรหมพิราม” 
ก็สะท้อนภาพสังคมที่มีปัญหาทั้งสิ้น เพียงแต่รัชดา แดงจำ�รูญ [4] 



92

เห็นว่าภาพยนตร์ไทยเรื่องหลังมีน้ำ�หนักมากกว่าในแง่ “การนำ�
เสนอเรื่องการข่มขืนในฐานะที่เป็นอาชญากรรม” และ “มองว่าการ
ข่มขืนเป็นปัญหาสังคม” น่าเสียดายที่รัชดา แดงจำ�รูญยังไม่ได้
กล่าวถึงเลยว่า ภาพสะท้อนของเหตุการณ์ “คืนบาป” ที่ฉายชัดไป
ยังจุดเกิดเหตุว่าคือชนบทนั้น มีนัยแฝงให้ผู้ชมรับรู้หรือตีความถึง
หมู่บ้านนอกเมืองว่าอย่างไร โดยนัยนี้ ภาพการข่มขืนหมู่อย่าง
ผิดวิสัยที่ชวนให้หวาดกลัว ก็ย้ำ�ความหมายถึงความป่าเถื่อนของ
ชนบท พร้อมกับที่ได้ลบล้างภาพความบริสุทธิ์ที่มีอยู่เดิมออกไป 
โดยเฉพาะเมื่ออาชญากรในเรื่องนี้มีทั้งชาวบ้านทั่วไปและเจ้าหน้าที่
รัฐที่ทำ�งานอยู่ในละแวกนี้  ผู้ชายชนบทในเรื่องก็มีภาพประจำ�ตัวที่
สร้างให้ดูคล้ายสัตว์ป่า ซึ่งมีสัญชาตญาณทางเพศรุนแรง  ในภาพ
รวมของภาพยนตร์นี้ที่เสนอประเด็นการข่มขืนอันน่าหวาดหวั่นว่า
เกิดขึ้นที่แถบบ้านนอก จึงเท่ากับย้ำ�อีกความหมายหนึ่งว่าทั่วทุกที่
ในสังคมก็ล้วนมีปัญหาความเสื่อมโทรมทางจิต

	 2.4 การข่มขืนเป็นเรื่องที่เกี่ยวพันกับชนชั้นล่าง
	 กระบวนการสร้างความเป็นจริงทางสังคมในแง่ที่สื่อผ่าน
เรื่องข่มขืน มีข้อวิเคราะห์ที่รัชดา แดงจำ�รูญ [4] เห็นว่าภาพยนตร์
ไทยปี พ.ศ.2546 ต่างมุ่งเสนอภาพชนชั้นล่างในฐานะอาชญากร
ผู้ข่มขืนสตรีอย่างไม่มีความยับยั้งชั่งใจ เช่นในเรื่อง “เชอรี่แอน” 
นักเลงเป็นผู้ข่มขืนเพ็ญนภา ขณะที่ใน “ผู้หญิง 5 บาป” คนขับ
มอเตอร์ไซค์รับจ้างกับยาม เป็นผู้ข่มขืนตัวเอกหญิง 2 คน ส่วนใน  
“ขังแปด” การข่มขืนก็พบเห็นได้ในคุก กล่าวได้ว่า ภาพของชน 
ชั้นล่างที่ถูกนำ�เสนอมานี้ นอกจากมีความร้ายกาจ ความชั่วก็เป็น
ส่วนผสมที่สำ�คัญอีกอย่าง ดังที่แม้ถูกคุมขังดำ�เนินคดีก็ยังไม่ละเว้น
พฤติกรรมคุกคามทางเพศผู้อื่น ความหมายที่รัชดา แดงจำ�รูญไม่ได้
วิเคราะห์ไว้ก็คือ ชนชั้นล่างที่ข่มขืนตัวละครหญิงเหล่านี้ ถูกสังคม
แสดงผ่านภาพยนตร์ไทยว่า เป็นผู้มีการศึกษาต่ำ�จึงย่อมมีแนวโน้ม
อย่างมากที่จะเป็นอาชญากรคนชั่ว ซึ่งก่อปัญหาให้กับสังคมต้องยุ่ง
ยากต่อไป

	 ข้อสังเกตท่ีรัชดา แดงจำ�รูญ เน้นไว้ในบทความของเธอน้ัน 
ดูจะเป็นนัยผกผันกับที่กาญจนา แก้วเทพ [7] ได้วิเคราะห์ถึง
ภาพยนตร์เรื่อง“โทน” ว่า แม้ “นางเอก...คนรวย”เคยถูกข่มขืน
มาก่อน “พระเอกที่เป็นคนจน” ก็ยัง “ยอมรับนางเอกเป็นภรรยา
อย่างเต็มที่” ชนชั้นล่างในเรื่องหลังนี้ จึงไม่ได้มีภาพของคนชั่ว
เป็นลักษณะประจำ�ตัวเช่นเดียวกับที่ปรากฏในภาพยนตร์ไทยปี 
2546 ถึงกระนั้นก็ยังมีข้อพิจารณาที่กาญจนา แก้วเทพชี้ชวนให้
คิดเพิ่มเติมว่า “หากฐานะทางเศรษฐกิจของตัวละครทั้ง 2 ตัวสลับ
กันแล้ว เรื่องราวจะจบลงอย่าง happy ending ได้หรือไม่ ทั้งนี้
เพราะการยืดหยุ่นต่อพรหมจารีของนางเอกนั้น มักจะมีฐานะทาง
เศรษฐกิจเข้ามาเกี่ยวข้องอยู่ด้วยเสมอ” หากจะคิดต่อจากข้อสังเกต
ที่กาญจนา  แก้วเทพจุดประเด็นเอาไว้ ก็อาจมองได้ว่า เนื้อเรื่อง
ที่พระเอกคนจนรับได้กับมลทินของนางเอกคนรวย ก็แฝงนัยถึง
ชนชั้นล่างเอาไว้อีกเช่นกัน กล่าวคือ ถึงอย่างไรคนระดับล่างก็ยัง
มีสถานะต่ำ�ต้อยอยู่ การยอมรับรอยด่างของสตรีสูงศักดิ์ได้ ความ
ดีนั้นดูจะมีน้ำ�หนักน้อยกว่าสภาพที่ต่ำ�ต้อย อันควรคู่อยู่กับของมี
ตำ�หนิ ในสายตาสังคม กล่าวถึงที่สุดแล้ว คนระดับล่างก็ยังถูกสื่อ
ภาพยนตร์สร้างความหมายให้เป็นผู้รองรับมลทินที่เกี่ยวพันกับ
ความบกพร่องของสังคมนั่นเอง

3. การข่มขืนกับความชอบธรรมทางอำ�นาจในการแสดงออกผ่าน
ละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย

	 ผลการวิเคราะห์ของนักวิชาการที่อยู่ ในขอบเขตการ
ศึกษา อันกล่าวถึงการข่มขืนกับความชอบธรรมทางอำ�นาจในการ
แสดงออก  สามารถจัดประเด็น เรียบเรียงเป็นหัวข้อใหม่ สรุปได้
ดังต่อไปนี้

	 3.1 พระเอกข่มขืนนางเอก
	 ในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทย มีฉากที่พระเอก
ข่มขืนนางเอกให้เห็นอยู่บ่อยครั้ง เช่น ละครเรื่อง “พริกหวาน 
น้ำ�ตาลเผ็ด” “คลื่นซัดใจ” เป็นต้น [7] ประเด็นที่น่าสนใจคือ 
นอกจากผู้ชมจะรับได้กับการกระทำ�ของพระเอก คนดูอีกส่วนหนึ่ง
ก็ยังเร่งเร้าให้ใช้วิธีข่มขืนเพื่อพิชิตใจนางเอกด้วย อย่างไรก็ตาม 
เมื่อพิจารณาความหมายแฝงแห่งการคุกคามดังกล่าว ก็จะพบ
ประเด็นสำ�คัญในแต่ละเรื่องที่ชวนให้วิเคราะห์ถึงความชอบธรรมใน
การแสดงอำ�นาจของพระเอกดังนี้ ละครโทรทัศน์เรื่อง “ไฟรักอสูร” 
[7] วิเคราะห์ว่าการที่พระเอกข่มขืนนางเอก ซึ่งอยู่ในฐานะ “น้อง
เมีย”ของตนนั้น “ไม่สามารถที่จะไปแจ้งความกับตำ�รวจได้ เพราะ
กฎหมายไทยทั้งนอกจอและในจอ ไม่เอาผิดกับสามีที่ข่มขืนภรรยา
อยู่แล้ว”  

	 หากพิจารณาช่วงเวลาของเรื่องที่ออกฉายและระยะที่
กาญจนาวิพากษ์ข้อเขียนนี้เอาไว้ ว่าอยู่ก่อนทศวรรษ 2550 ที่ยัง
ไม่ได้ปรับกฎหมายให้คุ้มครองภรรยาซึ่งถูกสามีข่มขืน ข้อคิดเห็น
ของกาญจนาก็ถูกต้อง แต่ประเด็นที่ไม่ควรมองข้ามคือ แม้ช่วงนั้น
ยังไม่ผิดกฎหมาย แต่การแสดงอำ�นาจของพระเอกใน “ไฟรักอสูร”  
ผิดกฎศีลธรรมหรือไม่ หากพิจารณาวัฒนธรรมในสังคมไทยที่รับได้
กับการที่ชายมีภรรยาหลายคน รวมถึงที่เป็น “น้องเมีย” ด้วยสำ�นวน 
“พระยาเทครัว” ก็แฝงให้เห็นถึงความชอบธรรมในการข่มขืน 
ของพระเอกในเรื่อง การแสดงอำ�นาจในทำ�นองนี้จึงไม่ผิดศีลธรรม
ในสายตาของผู้ชมคนไทย ยิ่งเมื่อพิจารณาไปถึงที่ทั้งนางเอกและ
พระเอกต่างก็รักกันหลังผ่านการล่วงละเมิดทางเพศในครั้งนี้ไปแล้ว  
ฉากแห่งการข่มขืนที่นำ�เสนอมานั้น คนในสังคมไทยก็ไม่เห็นเป็น
อาชญากรรมทางเพศ

	 ประเด็นที่สามีซึ่งเป็นพระเอก ข่มขืนนางเอกที่อยู่ใน
ฐานะภรรยา ยังพบเห็นได้ทั้งในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์เรื่อง 
“คู่กรรม” ซึ่งกาญจนา แก้วเทพ [7] วิเคราะห์ว่าการได้พิชิตนางเอก
ในฉากดังกล่าว มีผลต่อโครงเรื่องในแง่ที่ช่วยให้ “คลี่คลายความขัด
แย้งระดับชาติ” ประเด็นที่กาญจนายังไม่ได้พูดถึงคือ เหตุใดการที่
พระเอกชาวญี่ปุ่น ข่มขืนนางเอกคนไทยในช่วงสงคราม จึงไม่ถือ
เป็นการคุกคามจากต่างชาติ คำ�ตอบก็คือ ภายหลังจากที่นางเอก
ถูกล่วงเกินแล้ว กลับได้พบความจริงว่าตนและพระเอกต่างก็รักกัน 
ที่สำ�คัญคือ ได้เข้าใจบทบาทหน้าที่ในฐานะหัวหน้านายทหารใหญ่
ของพระเอกมากยิ่งขึ้น รวมถึงได้ประจักษ์ในน้ำ�ใจและคุณความ
ดีของพระเอก ที่ปฏิบัติต่อคนไทยอย่างให้เกียรติบนพื้นฐานของ 
กฎสงครามอันเคร่งครัด ความเอาจริงเอาจังที่ผนวกกับความ
ละเอียดอ่อนนี้เอง ที่สร้างให้พระเอกมีความชอบธรรมในการข่มขืน
นางเอก ซึ่งทั้งยายและแม่นางเอกรวมถึงผู้ชมชาวไทยก็รับรู้ได้
และเห็นดีเห็นงามไปด้วย การคุกคามทางเพศของพระเอกในฐานะ
ทหารต่างชาติ จึงไม่เป็นความผิดท่ีทำ�ลายศักด์ิศรีลูกผู้หญิงชาวไทย



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

93

	 ส่วน “กรณีคลาสสิคของ ‘ดาวพระศุกร์’ ที่แม้จะเติบโตใน
ซ่องโสเภณี แต่ก็ยังรักษาพรหมจรรย์มาจนถูกคุณภาคย์ พระเอก
ผู้ใกล้ชิดข่มขืน” อันทำ�ให้ “เรื่องคลี่คลายความขัดแย้งทั้งปวง” 
[3] รวมทั้งยังมีนัยแห่งการได้รับรางวัลชีวิตจากพระเอกด้วย [4] 
ประเด็นที่สมสุขและรัชดายังไม่ได้วิเคราะห์คือ ทำ�ไมดาวพระศุกร์
จึงต้องรอมอบความบริสุทธิ์ให้พระเอกด้วย และเหตุใดการข่มขืน
ของพระเอกจึงไม่ผิด ทั้งที่ความจริงพระเอกมีสถานะเป็นลูกพี่ลูก
น้องกับแม่นางเอก คำ�ตอบที่อธิบายถึงความชอบธรรมในการแสดง
อำ�นาจทางเพศของพระเอกก็คือ ประการแรกพระเอกข่มขืนไป
เพราะความรัก และเมื่อนางเอกถูกล่วงเกินก็รู้ใจตัวเองว่ามีเยื่อใยให้
พระเอกด้วย  ประการที่สองคือ การข่มขืนที่มีนัยของการร่วมสาย
เลือดกันนี้ อาจดูไม่ผิดร้ายแรงนักเนื่องจากเป็นญาติที่ห่างชั้นกัน ที่
สำ�คัญคือการข่มขืนเกิดขึ้นก่อนที่พระเอกจะรู้สถานะอันแท้จริงของ
นางเอก  ส่วนประเด็นซ่อนเร้นที่สร้างความชอบธรรมให้กับการกระ
ทำ�ของพระเอกเป็นอย่างยิ่งก็คือ การข่มขืนดังกล่าวนี้ถือเป็นกลไก
สำ�คัญให้นางเอกได้คืนสถานะจริงที่เป็นลูกหลานเจ้าพระยา และได้
ใช้ชีวิตกับแม่ที่พลัดพรากจากกันมานาน  โดยนัยนี้ บทบาทการ
ข่มขืนของพระเอกจึงมีความหมายเทียบได้กับการให้ชีวิตใหม่ที่ดี
กว่าแก่นางเอก หลังจากเคยถูกลดคุณค่าลงจนแทบไม่เหลือศักดิ์ศรี
ที่ต้องเป็นโสเภณีมาก่อน มายาคติแห่งการข่มขืนที่สำ�แดงอำ�นาจ
แห่งความเป็นชายจึงมีความชอบธรรมรองรับอยู่ด้วยประการท้ังปวง

	 อย่างไรก็ดี นัยแห่งความชอบธรรมที่พระเอกข่มขืน
นางเอกนั้น ยังมีอีกประเด็นที่สำ�คัญอย่างยิ่ง แต่กาญจนา แก้วเทพ  
สมสุข หินวิมานและรัชดา แดงจำ�รูญยังไม่ได้กล่าวถึง นั่นคือ  
ข้อสังเกตต่อสถานะของพระเอก ที่โดยส่วนใหญ่มีอำ�นาจเหนือกว่า  
หรืออยู่ในฐานะที่สูงกว่า เช่นพระเอกใน “ดาวพระศุกร์” เป็นทั้ง 
ผู้ซื้อตัวนางเอกมาจากซ่องและร่ำ�รวยเป็นนักธุรกิจใหญ่ด้วย ไม่ต่าง 
กับพระเอกใน “ไฟลวง”ที่เป็นเจ้าของกิจการบริษัทและเป็นเจ้านาย
โดยตรงของนางเอกด้วย ขณะที่พระเอกใน “เขาวานให้หนูเป็น
สายลับ” ก็คือตำ�รวจที่จ้างนางเอกทำ�งาน มีสถานะเป็นทั้งหัวหน้า
และผู้มีอำ�นาจถือกฎหมาย ส่วนพระเอกใน “มณีร้าว” ก็เป็นคน
ร่ำ�รวยต่างกับนางเอกที่ต่ำ�ต้อยกว่ามาก

	 สถานะอันสูงส่งกว่านางเอกนี้ คือพื้นฐานแห่งความชอบ
ธรรมที่ถูกกำ�หนดสร้างให้แลเห็นว่าเป็นความถูกต้องที่พระเอกได้
แสดงอำ�นาจเหนือนางเอก แต่ที่สำ�คัญคือฐานะอันร่ำ�รวยและหน้าที่
การงานอันมั่นคงนี้เอง ที่ถือเป็นปัจจัยรองรับอันให้คำ�อธิบายได้
ว่าการข่มขืนของพระเอกมีความชอบธรรม เพราะนางเอกจะได้
มีชีวิตที่ดีขึ้นทั้งทางด้านเศรษฐกิจและหน้าตาในสังคม โดยในแง่
หนึ่งแม้มีเรื่องของความรักเป็นหัวใจสำ�คัญอันผลักดันให้พระเอก
ต้องขืนใจนางเอก แต่หากพิจารณาลงในระดับลึก การสำ�แดง
อำ�นาจทางเพศดังกล่าวนี้ ก็ซ่อนเร้นปมเขื่องของอวัยวะเพศชาย 
(Oedipus complex) ตามทฤษฎีจิตวิเคราะห์ของซิกมุนด์ ฟรอยด์ 
(Sigmund Freud) [8] อ้างถึงใน [9] มายาคติในระดับอุดมการณ ์
ที่ซุกซ่อนอยู่ในฉากข่มขืนของละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทยนี้ 
จึงบ่งบอกถึงระบบสังคมในเมืองไทยว่ายังถืออำ�นาจของชายเป็นใหญ่ 
(male dominated) อยู่นั่นเอง	

	 3.2 ผู้ร้ายข่มขืนนางอิจฉา หรือ “ผู้หญิงไม่ดี”
	 การที่นางอิจฉาในละครโทรทัศน์และภาพยนตร์ไทยถูก
ข่มขืน ก็เป็นประเด็นที่พบเห็นได้บ่อยครั้ง อย่างไรก็ดีมีข้อสังเกตว่า  

ผู้ที่ข่มขืนนางอิจฉา “ต้องไม่ใช่พระเอก (the hero)” แต่ถูก “ใครก็ได้ 
สักคน (whoever)” กำ�จัดไป ข้อพิจารณาของสมสุข หินวิมาน [3] 
แจกแจงให้เห็นว่าในละครโทรทัศน์เรื่อง “ดอกแก้ว” “นางอิจฉา
คู่ปรับของนางเอก”ก็ถูกข่มขืน  ส่วนกาญจนา แก้วเทพ [7] ก็ยก
ตัวอย่างละคร “กาในฝูงหงส์” ที่นางร้ายถูกหักหลังจากคนชั่วที่ตน
จ้างวานให้รังแกนางเอก แล้วย้อนกลับมาข่มขืนตัวเองแทน  น่า
เสียดายที่ทั้งกาญจนาและสมสุข ต่างไม่ได้วิเคราะห์เจาะลึกถึงนัย
สำ�คัญของโครงเรื่องดังกล่าว อันสร้างความชอบธรรมให้แก่ผู้ร้ายที่
ขืนใจนางอิจฉา ถึงกระนั้นก็สามารถถอดรหัสมายาคตินี้ได้ว่า การ
ข่มขืนของคนร้ายก็ซ่อนเร้นความหมายแห่งความถูกต้องอยู่ในที  
เนื่องจากละครปูเรื่องให้ได้เห็นว่า พฤติกรรมของคู่ปรับนางเอกนั้น  
เป็นความริษยาชิงดีชิงเด่น จึงสมควรแล้วที่ถูกสั่งสอนให้บทเรียน 
แสดงว่าการข่มขืนนางอิจฉาก็มีความหมายเป็นการลงโทษผู้ที่คิด
ร้ายกับนางเอก ทั้งนี้ในอีกนัยหนึ่งยังวิเคราะห์ได้ว่า การกระทำ�
ของผู้ร้ายได้แฝงความชอบธรรมที่สามารถกันนางอิจฉาให้พ้นจาก
เส้นทางแห่งการประพฤติดีของนางเอก ทำ�นองว่าการข่มขืนคือสิ่ง
ที่ผู้แต่งใช้กำ�จัดอุปสรรคที่ขัดขวางการรับผลกรรมดีของนางเอกผู้
บริสุทธิ์ ความหมายดังกล่าวแฝงเร้นให้ดูคล้ายว่า ในอีกมุมหนึ่ง
ผู้ร้ายยังรับบทบาทเป็นผู้ปกป้องนางเอกให้รอดพ้นจากนางอิจฉา
อยู่ในทีด้วย

	 ในทางตรงข้าม หากพิจารณาบทบาทประจำ�ตัวที่ผู้ข่มขืน
นางอิจฉาคือผู้ร้ายในเรื่อง การเสียตัวให้คนชั่ว ก็มีความหมาย
ซ่อนเร้นที่ให้ความสาสมใจแก่ผู้ชมที่เกลียดชังนางอิจฉา การกระ
ทำ�ของคนร้ายจึงมีความชอบธรรมรองรับอยู่ด้วย และโดยนัยนี้
ก็อาจมองได้อีกว่า การที่นางอิจฉาเป็นเมียผู้ร้ายแล้ว เธอจะถูก
ควบคุม ข่มเหง บังคับไม่ให้มายุ่งเกี่ยวกับนางเอกหรือพระเอกอีก  
ตำ�แหน่งของพวกเธอซึ่งถูกตีกรอบ จำ�กัดให้อยู่แต่ในเฉพาะที่ทาง
อันไม่ขวางกั้นการคลี่คลายของเรื่อง จึงได้สร้างความชอบธรรมให้
กับผู้ร้ายที่ข่มขืนและข่มเหงนางอิจฉาพวกนี้เอาไว้

	 อนึ่ง เมื่อพิจารณาในกรณีของภาพยนตร์ไทย รัชดา แดง
จำ�รูญ [4] ได้กล่าวถึง “กว่าจะรู้เดียงสา”ว่า การที่นางเอกถูกนายจ้าง
ข่มขืน “ก็ดูจะเป็นการสมควรแล้วที่เด็กสาวใจแตกอย่างทิพย์จะ
ต้องเผชิญชะตากรรมที่รันทด” น่าเสียดายที่รัชดาไม่ได้วิเคราะห์ว่า
ประเด็นที่ทิพย์เป็น “เด็กสาวใจแตก”แล้วถูกข่มขืน ก็มีนัยไม่ต่างกัน
นักกับที่ตัวเอก 2 คนใน “ผู้หญิง 5 บาป” ถูกคนขับมอเตอร์ไซค์
รับจ้างและยามข่มขืนเนื่องจากนิสัยเจ้าสำ�ราญและรักสนุกในเรื่อง
เพศของพวกเธอเอง ความหมายแฝงที่ “ผู้หญิงบาป” กับ “ผู้หญิง
ใจแตก” ถูกข่มขืน จึงไม่ได้ให้น้ำ�หนักกับความผิดของผู้กระทำ� แต่
กลับซ่อนเร้นนัยให้เข้าใจได้ว่า ผู้ชายเหล่านั้นที่ข่มขืนเธอ ยังมี
ความชอบธรรมอยู่เนื่องจากกระทำ�ไปเพื่อ สั่งสอน “ผู้หญิงไม่ดี”

	 ความหมายระดับลึกของการแสดงอำ�นาจ ที่ให้บทเรียน
ต่อผู้หญิงที่ประพฤตินอกกรอบนี้ ยังพบใน “คืนบาปพรหมพิราม” 
แม้คนส่วนใหญ่จะเห็นใจชะตากรรมของนางเอก แต่เนื้อเรื่องที่นำ�
เสนอพฤติกรรมของเธอ ก็ชวนให้คิดต่อได้ว่าความเคราะห์ร้ายนั้น
เกิดขึ้นเพราะตัวนางเอกเอง ที่ไม่เคร่งครัดต่อแบบแผนของการเป็น
กุลสตรี เช่นเดินทางไปกับชายแปลกหน้าตามลำ�พังในยามค่ำ�คืน 
หรือเผยเนื้อตัวอาบน้ำ�ต่อหน้าชายอื่นที่ไม่ใช่สามี จนเป็นชนวน
กระตุ้นให้เกิดการข่มขืนตามมาในภายหลัง มายาคติที่ซุกซ่อนนัย
การตำ�หนิผู้หญิงซึ่งไม่เคร่งครัดในกรอบกุลสตรีนี้ รัชดา แดงจำ�รูญ



94

ไม่ได้กล่าวถึงเลย และไม่ได้พิจารณาเนื้อเรื่องที่สื่อผ่านภาพยนตร์
ดังกล่าวนี้ ว่าได้ให้ความชอบธรรมในระดับหนึ่งต่อผู้ชายที่ข่มขืน
ตัวเอกซึ่งไม่ปฏิบัติตามจารีตของผู้หญิงที่ต้องรักนวลสงวนตัว	

	 3.3 นางเอกที่ถูกข่มขืน ไล่ล่าผู้กระทำ�เป็นการแก้แค้น
	 การแสดงออกทางอำ�นาจอันเกี่ยวเนื่องด้วยการข่มขืนนี้  
มีละครโทรทัศน์เรื่อง “ล่า” เป็นกรณีสำ�คัญที่เสนอประเด็นพลิก
แง่มุมจากที่ผู้ชายเป็นฝ่ายรุกเร้าข่มเหงผู้หญิง นางเอกในเรื่องดัง
กล่าวก็ย้อนกลับมาแก้แค้นผู้ชายทั้ง 7 ที่รุมข่มขืนเธอกับลูกสาว  
นัยแห่งการสร้างบทบาทและอำ�นาจข้ึนใหม่ให้กับตนเองท่ีเป็นสตรีน้ี  
กาญจนา แก้วเทพ [2] ตั้งข้อสังเกตต่อความเปลี่ยนแปลงนี้ว่า  
“ถ้าไม่อยากถูกล่า ก็ต้องเป็นผู้ล่าเสียเอง” โดยกาญจนาวิเคราะห์
ให้เห็นว่าละครเรื่องนี้สื่อสาระว่า “การข่มขืนไม่ใช่เรื่องของความ 
บ้ากาม” แต่การกระทำ�อุกอาจของคนร้ายทั้ง 7 คือ “ความต้องการที ่
จะแสดงอำ�นาจที่ชายมีอยู่เหนือกว่าหญิงอย่างมากมายในสังคมนี้”  

	 อย่างไรก็ตามบทบาทที่พลิกกลับเมื่อนางเอกเป็นฝ่าย
ไล่ล่า แก้แค้นผู้กระทำ�ย่ำ�ยีตัวเธอและลูก ก็อธิบายได้ด้วยแนวคิด 
ของมิเชล ฟูโก้ต์ (Michel Foucault) ซึ่งกาญจนา แก้วเทพ  
ยังไม่ได้กล่าวถึงเอาไว้ การสลับขั้วของนางเอกกับผู้ร้ายดังกล่าว
ถือเป็นปรากฏการณ์ของ “กลยุทธ์แห่งการต่อสู้ดิ้นรน (strategy of 
struggle)” ที่กลับทิศทางสลับกันได้ โดยขึ้นอยู่กับการดิ้นรนตอบโต้
ว่าจะมาจากฝ่ายใด ซึ่งส่วนใหญ่แล้วผู้ที่ถูกกดขี่ก็จะแสดงยุทธวิธี
ทวงคืนอำ�นาจที่ถูกลิดรอนไป ทั้งนี้ก็เพื่อจะดำ�รงอยู่ให้ได้ภายใต้
สภาพอันบีบคั้น [10]

	 กลวิธีปลอมตัวที่นางเอกใช้กำ�จัดผู้ร้ายทีละคน นับเป็น
การดิ้นรนต่อสู้จากสถานะของผู้ที่เคยถูกข่มเหง กลับมาสู่บทบาท
ของผู้ไล่ล่าตามล้างแค้นในภายหลัง  การแสดงอำ�นาจที่ตามฆ่า
พวกผู้ร้ายทั้ง7คนนี้ ถูกนำ�เสนอให้เห็นว่าไม่ใช่เพียงเรื่องของ
ความแค้นส่วนตัว โครงเรื่องที่นางเอกเริ่มหมดหวังกับการทำ�งาน
ของตำ�รวจ ซึ่งยังเอาผิดกับผู้ก่อเหตุเหล่านี้ไม่ได้ ผลักดันให้เธอ 
มีความชอบธรรมในการแสดงบทบาทลงโทษคนชั่วพวกนี้แทน 
ขณะเดียวกันการทำ�ลายภัยสังคมเหล่านี้ได้สำ�เร็จก่อนที่ตำ�รวจจะ
จัดการได้ ก็แฝงนัยที่บ่งบอกว่านางเอกมีอำ�นาจและความสามารถ
เหนือคนในเครื่องแบบ ที่ดูจะไม่อาจเป็นผู้พิทักษ์สันติราษฎร์ตาม
บทบาทอันพึงประสงค์ได้อย่างแท้จริง หากกล่าวให้ถึงที่สุดแล้ว  
โครงเรื่องการไล่ล่าคนชั่วดังกล่าวก็คือการเน้นอำ�นาจของปรัชญา
ตาต่อตา ฟันต่อฟันท่ีสามารถสยบความเส่ือมทรามได้อย่างราบคาบ  
โดยนัยนี้อำ�นาจที่นางเอกสำ�แดงออกมากำ�จัดผู้ร้ายทั้ง 7 จึงเป็น
เครื่องหมายแห่งการแก้แค้น ซึ่งมีความชอบธรรมรองรับอยู่
อย่างหนักแน่น การฆ่าคนชั่วเหล่านี้จึงไม่ถูกมองว่าเป็นความผิด  
เพราะคือการขจัดภัยให้กับสังคมนั่นเอง

ข้อเสนอต่อการวิเคราะห์ที่ไม่ควรมองข้าม

	 เมื่อพิจารณาข้อเขียนในขอบเขตการศึกษาที่วิพากษ์
ถึงนัยการข่มขืน พบว่านักวิชาการที่เขียนบทความดังกล่าว มอง
ประเด็นความรุนแรงทางเพศข้างต้นด้วยสายตาที่อยู่ในกรอบของ

โครงสร้างนิยม ผลการศึกษาจึงมีความคมชัดในแง่ของการแจกแจง 
จัดลำ�ดับข้อมูลทางการนำ�เสนอ ขณะเดียวกันก็น่าเสียดายว่ามุม
มองของกาญจนา แก้วเทพที่มุ่งค้นหา “สังคมในจอ” กับวิธียึดสูตร
ของการถอดความหมาย และการคลี่คลายเรื่องที่รัชดา แดงจำ�รูญ       
กับสมสุข หินวิมานอ้างอิงถึงนั้น กลับทำ�ให้รายละเอียดบางประเด็น
ตกหล่นไป  โดยเฉพาะการอธิบายตัวละครในแง่ลักษณะนิสัยอันนำ�
ไปสู่ความขัดแย้งสำ�คัญของการข่มขืน รวมถึงบริบทของเรื่องที่มี
นัยเกี่ยวโยงกับการคุกคามทางเพศดังกล่าว ประเด็นการวิเคราะห์
บางแง่ที่ถูกมองข้ามไปนั้น คือประเด็นที่วิพากษ์เพิ่มเติมไปแล้ว
ขณะพิจารณาข้อเขียนทางวิชาการดังกล่าว ในหัวข้อต่อไปนี้จึงจะ
ได้แจกแจงในภาพรวมถึงข้อเสนอต่อการวิเคราะห์ที่ไม่ควรมอง
ข้ามว่าประกอบไปด้วยประเด็นต่างๆที่จะใช้พิจารณาต่อนัยการ
ข่มขืน ดังนี้

1. เนื้อเรื่องซึ่งนำ�มาสร้างเป็นละครโทรทัศน์และภาพยนตร์

	 หากไม่มองว่าจะใช้บทประพันธ์เป็นข้อมูลศึกษาสังคม
เท่านั้น อาจพิจารณาว่าบทประพันธ์สร้างขึ้นจากความพยายาม
นำ�เสนอภาพชีวิต ซึ่งมีที่มาที่ไปอันเกี่ยวพันกับตัวตนภายใน นอก
เหนือจากการรับอิทธิพลจากแนวคิดทางสังคมเท่านั้น

   	 1.1 ควรพิจารณาถึงภูมิหลังของตัวละคร ซึ่งจะทำ�ให้
หยั่งถึงหรือเข้าใจลักษณะนิสัยตัวละครอย่างรอบด้านมากขึ้น  เช่น 
ตัวนางอิจฉาหรือผู้ร้าย ที่มักถูกมองข้ามในแง่การวิเคราะห์ถึงที่
มาแห่งเหตุของพฤติกรรมอันขัดแย้งกับตัวเอกของเรื่อง เมื่อหัน
มาสนใจตัวละครดังกล่าวก็จะสามารถอธิบายได้ถึงความด้อยทาง
จริยธรรมของตัวโกงเหล่านั้นอย่างเป็นธรรม และลึกซึ้งมากขึ้น 
ขณะเดียวกันก็จะได้เห็นภาพกว้างของบทบาทตัวละครที่ส่งผลต่อ
การดำ�เนินเรื่อง ซึ่งจะได้ไม่เน้นแต่เฉพาะพระ-นางจนขาดความ
เข้าใจต่อเงื่อนงำ�อันนำ�ไปสู่ปมแห่งการข่มขืน

   	 1.2 ควรพิจารณาถึงเงื่อนงำ�หรือปมขัดแย้ง ซึ่งย่อมมี
อารมณ์ความรู้สึกของตัวละครเข้ามาเกี่ยวข้อง จึงไม่ควรมองข้าม
การพินิจด้วยมุมมองของกระบวนการทางจิตวิเคราะห์  อาทิใน
กรณีของการวิเคราะห์ถึงที่มาอันนำ�ไปสู่ความต้องการเอาชนะของ
พระเอกที่เลือกใช้วิธีการข่มขืนนางเอก  หรือพฤติกรรมก้าวร้าว 
ดุดันของพระเอก รวมถึงความ  ถือดี มีทิฐิของนางเอก อันอาจจะ
สืบเนื่องจากการกล่อมเกลาทางสังคมให้ “รักนวลสงวนตัว” นั่นเอง 
เป็นต้น

2. บริบทของเรื่องที่นำ�มาสร้างเป็นละครโทรทัศน์และภาพยนตร์

   	 2.1 ควรพิจารณาถึงวัฒนธรรมทางความคิดในสังคมไทย 
ที่เกี่ยวเนื่องด้วยบรรทัดฐานทางเพศของชายหญิง เช่นการยึดถือ
แบบแผนต่อคุณค่าของกุลสตรี อันมีนัยตำ�หนิ ลงโทษตัวละครหญิง
ที่ไม่รักนวลสงวนตัว หรือรักสนุกในเรื่องเพศ เป็นต้น (น่าสังเกต
ว่ามาจากแนวคิดแบบวิคตอเรียนมากกว่าขนบนิยมไทยโบราณ)   
ขณะเดียวกันก็มีความยืดหยุ่นต่อกามารมณ์ในเพศชาย เช่นที่
สามารถระบายความต้องการทางเพศได้อย่างไม่ยับยั้ง ซึ่งพบเห็น
ในกรณีของผู้ร้ายข่มขืนนางอิจฉา ส่วนที่พระเอกล่วงเกินนางเอก



วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ
(สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์) 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ

95

ทั้งที่ยังไม่ได้แต่งงาน ก็แฝงความยืดหยุ่นต่อชายในการปลดปล่อย
อารมณ์ทางเพศด้วยเช่นกัน  

	 อย่างไรก็ตาม ควรพิจารณาขนบวรรณกรรมไทยสมัยเก่า
ที่ยืดหยุ่นต่อความสัมพันธ์ทางเพศของคู่พระนาง โดยไม่เคร่งครัด
กับประเพณี และไม่สื่อว่ามีการข่มขืนอย่างชัดเจน เช่นกรณีขุนแผน
กับนางพิม  อิเหนากับบุษบา หรือสมุทรโฆษกับพิมทุมดี  หรือย้อน
ไปถึงพระลอ พระเพื่อนพระแพง

   	 2.2 ควรพิจารณาถึงสภาพบ้านเมืองที่เกี่ยวโยงกับการ
กำ�หนดเงื่อนไขต่อการดิ้นรนใช้ชีวิต อาทิในระบบชนชั้นที่มีนัยแฝง
เร้นต่อการสร้างให้พระเอกยากจน สามารถรับได้กับมลทินของ
นางเอกผู้สูงศักดิ์ ขณะเดียวกันสภาพเศรษฐกิจของบุคคลก็ยังมี
ความหมายแฝงต่อการกำ�หนดสร้างให้เล็งเห็นว่า ผู้ก่อเหตุข่มขืน
มักยากจน หาเช้ากินค่ำ� เช่นที่เป็นคนขับรถรับจ้าง หรือยามซึ่งล่วง
เกินตัวละครเอก

3. อุดมการณ์ที่แฝงอยู่ในเรื่องซึ่งนำ�มาสร้างเป็นละครโทรทัศน์
และภาพยนตร์

	 ระบบชายเป็นใหญ่ในสังคมไทย เป็นแง่มุมท่ีไม่ควรมองข้าม 
อันแฝงเร้นอยู่ในการสร้างความชอบธรรมให้พระเอกข่มขืนนางเอกได้  
หรือส่วนใหญ่พระเอกมักมีฐานะและสถานภาพสูงกว่านางเอก ขณะ
เดียวกันหลายเรื่องก็สร้างความหมายให้ตีความว่าการข่มขืนเป็น
ความถูกต้องด้วยประการทั้งปวง ไม่ว่าจะเป็นบทลงโทษผู้หญิงไม่ดี  
หรือการกระทำ�ด้วยความรักอย่างในกรณีของพระเอกกับนางเอก  
โดยนัยนี้ หากพิจารณาในระดับลึก ผู้หญิงก็ยังคงมีความหมายหลัก
เป็นเพียงวัตถุทางเพศที่รองรับกามารมณ์ของผู้ชาย อันแฝงความ
ต่ำ�ต้อยทางศักดิ์ศรีที่ยังเป็นรองในแง่ความเป็นคน

เอกสารอ้างอิง

[1] ชลิดาภรณ์ ส่งสัมพันธ์. (2539, กันยายน-ธันวาคม). ข่มขืน: 
	 ความรุนแรงเชิงวัฒนธรรมในสังคมไทย. วารสารรัฐศาสตร์สาร. 
	 19(3): 161-183.

[2] กาญจนา แก้วเทพ. (2537). มายาพินิจ 2 : ผู้หญิงกับสื่อมวลชน.  
	 กรุงเทพฯ : เจนเดอร์เพรส.

[3] สมสุข หินวิมาน. (2543, มกราคม-มีนาคม). ปมชีวิต ปืน 
	 ข่มขืน และแหวนหมั้น : การวิเคราะห์เชิงโครงสร้างของ 
	 การเล่าเรื่องกับความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจทางเพศในละคร 
	 โทรทัศน์. วารสารนิเทศศาสตรปริทัศน์. 4 (1): 89-109.

[4] รัชดา แดงจำ�รูญ. (2545-2546, ธันวาคม -พฤษภาคม). ภาพ
	 สะท้อนเรื่องการข่มขืนในภาพยนตร์ (ย้อนมองภาพยนตร์  
	 ปี พ.ศ. 2539 เปรียบเทียบกับปัจจุบัน). วารสารอักษรศาสตร์ 
	 มหาวิทยาลัยศิลปากร 25(1): 189-211. 

[5] Freytag, Gustav. (1895). Technique of the Drama. New York : 
	 S.C.Griggs & Company.

[6] ราชบัณฑิตยสถาน. (2539). พจนานุกรมศัพท์วรรณกรรม: 
	 ภาพพจน์ โวหาร และกลการประพันธ์. กรุงเทพฯ : 
	 ราชบัณฑิตยสถาน.

[7] กาญจนา แก้วเทพ. (2543). ความเรียงว่าด้วยสตรีกับส่ือมวลชน. 
	 กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

[8] Freud, Sigmund. (1975). Three essays on the theory of 
	 sexuality. London: Imago Publishing.

[9] กิติกร มีทรัพย์. (2531). พื้นฐานทฤษฎีจิตวิเคราะห์. นนทบุรี : 
	 เจริญวิทยาการพิมพ์.

[10] Foucault, Michel. (1990). The History of Sexuality: An 
	 Introduction Volume One. New York : Vintage. 


