
21 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

   เทศกาลและพิธีกรรม : ประเพณีไทยคือสายใยส่ือสัมพันธ์สร้างสรรค์ความสามัคคีในสังคม 
Festivals and Rituals: Thai tradition is a connection that creates unity in society 

 
ณัฐพงษ์ อ่ิมทอง,  ณัฐสันต์ นันทวัฒน์, สังขพงษ์ ชมภู1 

Natthaphong Imthong , Natthasan Nanthawat, Sangkapong Chombhu 
 
 

บทคัดย่อ 
ความสามัคคี คือ ความพร้อมเพรียงกัน เผื่อแผ่ช่วยเหลือกัน มีเทศกาลและพิธีกรรมต่างๆ เป็น

สื่อสร้างสรรค์สายใยสัมพันธ์ในสังคม ให้เกิดความรักความสามัคคี ความเสียสละ มีสัมมาคารวะ อ่อนน้อม 
อ่อนโยนต่อกันตามสถานะเพศวัย เทศกาลและพิธีกรรมในแต่ละท้องถิ่นถึงจะมีความแตกต่างกันไปตาม
ความเชื่อของแต่ละท้องถิ่นแต่ละภาค แตค่นไทยทุกภาคส่วน ทุกคนก็มีความรู้สึกว่าเป็นคนไทยเหมือนกัน 
และบ่งบอกถึงความเป็นมาของชาติได้ 
 

คำสำคัญ: เทศกาล, พิธีกรรม, ความสามัคคี 
 

Abstract 
  Unity is readiness together. To help each other There are various festivals and 
rituals. It is a medium for creating connections in society. To create love, unity, sacrifice, 
respect, humility, and gentleness towards each other according to gender and age status. 
Festivals and rituals in each locality are different according to the beliefs of each locality 
and region. But Thai people from all sectors Everyone also feels like they are Thai. and 
can indicate the history of the nation. 

Keywords: Festivals, Rituals, Harmoniousness 
 
บทนำ  

ความสามัคคีเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างสรรค์สายใยสัมพันธ์และการดำรงอยู่ของสังคม โดยมี
หลักการสร้างความสามัคคี เทศกาลและพิธีกรรมในสังคมไทยที่เกี่ยวกับวงจรชีวิต เกี่ยวกับการทำมาหา
กิน เกี่ยวกับท้องถิ่นหรือกลุ่มชน มีระบบความเชื่อ ความคิดเห็นเชิงลบและเชิงบวก เป็นกลไกสร้างความ
เข้มแข็ง เป็นที ่พึ ่งทางจิตใจ ขจัดความกังวล ความไม่มั ่นใจ มีระบบความเชื ่อช่วยรักษาสมดุลทาง
ธรรมชาติ สิ่งดังกล่าวนี้เป็นนามธรรมนำมาสู่การปฏิบัติที่เป็นรูปธรรม เป็นกระบวนการหล่อหลอมให้
บุคคลในสังคมมีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน สร้างสายใยสัมพันธ์ในสังคม ทำให้เกิดความสงบสุข มีความ
สามัคคี รักใคร่ กลมเกลียว อันนำไปสู่ความเจริญก้าวหน้าและความผาสุกในสังคมไทยต่อไป 

 

   1 อาจารย์ประจำวิทยาลัยสงฆ์กำแพงเพชร  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,                          
E-mail:moo4747@hotmail.com 
 
 



22 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

 
หลักการสร้างความสามัคคี 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ได้ให้ความหมายคําว่า “สามัคคี” หมายถึง 
ความพร้อมเพรียงกัน ความปรองดองกันที่พร้อมเพรียงกันทํา ร่วมมือร่วมใจกันทํา โดยมีคุณธรรมพ้ืนฐาน 
8 ประการ ได้แก่ ขยัน ประหยัด ซื่อสัตย์ มีวินัย สุภาพ สะอาด สามัคคีและมีน้ำใจ เพ่ือเป็นแนวทางนําไป
ปลูกฝัง ให้กับชุมชนคนในชาติ ได้นําไปประพฤติปฏิบัติ โดยเป็นพื ้นฐานความร่วมมือของสถาบัน
ครอบครัว ชุมชน สถาบันศาสนา ในการพัฒนาให้เป็นคนดีมีความรู้และอยู่ดีมีสุข (ราชบัณฑิตยสถาน, 
2546) 

ดังนั้น ความสามัคคี คือ ความพร้อมเพรียงกัน ความกลมเกลียวกันความปรองดองกัน ร่วมใจกัน
ปฏิบัติงานให้บรรลุผลตามที่ต้องการเกิดงานการอย่างสร้างสรรค์ปราศจากการทะเลาะวิวาท ไม่เอารัดเอา
เปรียบกัน เป็นการยอมรับความมีเหตุผล ยอมรับความแตกต่างหลากหลายทางความคิดความหลากหลาย
ในเรื่องเชื้อชาติความกลมเกลียวกันในลักษณะเช่นนี้เรียกอีกอย่างว่า ความสมานฉันท์ โดยอาศัยเทศกาล
พิธีกรรมในแต่ละภาคส่วนเป็นสื่อสายใยสัมพันธ์สร้างสรรค์ความสามัคคี 

ความสามัคคี มีด้วยกัน 2 ประการ คือ 
1. ความสามัคคีทางกาย ได้แก่ การร่วมแรงร่วมใจกันในการทำงาน 
2. ความสามัคคีทางใจ ได้แก่ การร่วมประชุมปรึกษาหารือกันในหมู่คณะเมื่อเกิดปัญหา 
ความสามัคคีดังที่ว่านี้จะเกิดมีขึ้นได้ต้องอาศัยเหตุที่เรียกกันว่าสาราณียธรรมธรรมเป็นเหตุให้

ระลึกถึงกันกระทำซึ่งความเคารพระหว่างกันอยู่ร่วมกันในสังคมด้วยดีมีความสุขความสงบไม่ทะเลาะเบาะ
แว้งกันทำร้ายกันมี 6 ประการ คือ 

1. ทำต่อกันด้วยเมตตา คือ แสดงไมตรีและความหวังดีต่อเพื่อนร่วมงานกันใน ร่วมกิจการร่วม
ชุมชน ด้วยการช่วยเหลือธุระต่างๆ โดยเต็มใจแสดงอาการกิริยาสุภาพเคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับ
หลัง 

2. พูดต่อกันด้วยเมตตา คือ ช่วยเหลือบอกสิ่งที่เป็นประโยชน์สั่งสอนหรือแนะนำตักเตือนกันด้วย
ความหวังดีกล่าวสุภาพแสดงความเคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 

3. คิดต่อกันด้วยเมตตา คือ ตั้งจิตเมตตาปรารถนาดีคิดทำแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อกันมองกันใน
แง่ดีมีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใสต่อกัน 

4. ได้มาบ่งปันกันกินแบ่งกันใช้ คือ แบ่งปันลาภผลที่ได้มาโดยชอบธรรมแม้เป็นของเล็กน้อยก็
แจกจ่ายให้ได้มีส่วนร่วมใช้สอยบริโภคท่ัวกัน 

5. ประพฤติให้ดีเหมือนเขา คือ มีความประพฤติสุจริตดีงาม รักษาระเบียบวินัยของส่วนรวมไม่
ทำตนให้เป็นที่น่ารังเกียจหรือทำความเสื่อมเสียแก่หมู่คณะ 

6. ปรับความเห็นให้เข้ากัน คือ เคารพรับฟังความคิดเห็นซึ่งกันและกันมีความเห็นชอบร่วมกัน 
ตกลงกันได้ในหลักการที่สำคัญยึดถืออุดมคติหลักแห่งความดีงามหรือจุดหมายอันเดียวกัน 

ธรรมทั้ง 6 ประการนี้เป็นคุณธรรมที่มีคุณค่าก่อให้เกิดความระลึกถึงกันความเคารพนับถือกัน
และกันเป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ยึดเหนี่ยวน้ำใจซึ่งกันและกัน เพ่ือป้องกันความทะเลาะเบาะแว้ง ความ
วิวาทบาดหมางแก่งแย่งชิงดีกัน เพื่อความพร้อมเพรียงร่วมมือกันผนึกกำลังกันเพื่อความเป็นน้ำ หนึ่งใจ
เดียวกัน (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2552)  



23 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

ดังนั้น สิ่งที่จะนำมาเป็นสื่อกลางสร้างสรรค์ความสามัคคีให้เกิดขึ้นในสังคมนั้น ในสังคมคนไทยจึง
จะมีเรื่องเทศกาลและพิธีกรรม ประเพณีไทย เข้ามาเกี่ยวข้องเป็นตัวเชื่อมสื่อนำในการสร้างสรรค์ความ
สามัคคี โดยจะเป็นไปตามฤดูกาล โดยเฉพาะสังคมคนไทยที่ส่วนใหญ่ที่นับถือพระพุทธศาสนา จึงมี
เทศกาลและพิธีกรรมในทางพุทธศาสนาเข้าเกี่ยวข้องเสียเป็นส่วนใหญ่ และนำมาเป็นพลังสื่อสร้างสรรค์
ในการสร้างความสามัคคี เพราะเป็นต้นทุนที ่สำคัญของสังคมไทย เนื ่องจากเทศกาลและพิธีกรรม 
ประเพณีไทยทางพุทธศาสนาคือองค์รวมของวิธีคิดคุณค่าและอุดมการณ์ของสังคมที่มนุษย์สร้างสรรค์และ
สะสมขึ้นมาภายใต้ภูมิปัญญาและการแสดงออกถึงจิตวิญญาณของความเป็นมนุษย์ 
 
 
เทศกาลและพิธีกรรม 

เทศกาลและพิธีกรรมประเพณีไทยเป็นกิจกรรมทำกันอยู่ในปัจจุบันที่เป็นสื่อกลางสร้างสรรค์
ความสามัคคีทางจิตใจเป็นกรอบแห่งความประพฤติของชุมชน ในรอบปีหนึ่งๆ จะมีเทศกาลและพิธีกรรม 
ประเพณีไทยสิบสองเดือน ดังนี้ คือ 

1. เดือนมกราคม  
งานกาชาดและงานรวมเผ่าไทยมุกดาหาร มะขามหวานชายโขง จังหวัดมุกดาหาร งานเทศกาล

ร่มบ่อสร้างและศิลปวัฒนธรรมสันกำแพง จังหวัดเชียงใหม่  งานวันวีรกรรมทหารเรือไทยในยุทธนาวีที่
เกาะช้าง จังหวัดตราด ประเพณีแห่เจ้าพ่อเจ้าแม่ปากน้ำโพ จังหวัดนครสวรรค์  งานอนุสรณ์ดอนเจดีย์ 
และงานกาชาด จังหวัดสุพรรณบุรี งานไม้แกะสลักบ้านถวาย จังหวัดเชียงใหม่ งานเทศกาลอาหารและ
ผลไม้นครปฐม จังหวัดนครปฐม 

2. เดือนกุมภาพันธ์  
งานกาชาด ดอกฝ้ายบาน มะขามหวามเมืองเลยจังหวัดเลย งานมหกรรมหุ่นฝางนกงานของดี

และงานกาชาดจังหวัดชัยนาท งานเมืองสามหมอกจังหวัดแม่ฮ่องสอน งานพระนครคีรีเมืองเพชรจังหวัด
เพชรบุรี งานไม้ดอกไม้ประดับจังหวัดเชียงใหม่ งานสะโตกช้างลำปางจังหวัดลำปาง งานไหว้พระธาตุช่อ
แฮเมืองแพร่แห่ตุงหลวงจังหวัดแพร่ งานนมัสการพระพุทธชินราชจังหวัดพิษณุโลก งานแผ่นดินสมเด็จ
พระนารายณ์มหาราช จังหวัดลพบุรี งานนมัสการองค์พระธาตุพนมจังหวัดนครพนม งานสมโภชเจ้าแม่
ลิ้มกอเหนี่ยวจังหวัดปัตตานี งานมหกรรมโปงลางแพรวาและงานกาชาดจังหวัดกาฬสินธุ์ งานบุญเบิกฟ้า
และกาชาดจังหวัดมหาสารคาม งานเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยจังหวัด
สมุทรสงคราม งานวันมะปรางหวาน และของดีที่นครนายก จังหวัดนครนายก งานวันวีรชนค่ายบางระจัน 
จังหวัดสิงห์บุรี งานนมัสการรอยพระพุทธบาท จังหวัดสระบุรี  งานประเพณีแห่ผ้าขึ ้นธาตุจังหวัด
นครศรีธรรมราช งานนบพระเล่นเพลงและฉลองมรดกโลก จังหวัดกำแพงเพชร. 

3. เดือนมีนาคม  
เทศกาลอนุรักษ์เต่าทะเลจังหวัดพังงา งานมหกรรมแข่งขันนกเขาชวาเสียงอาเซียน จังหวัดยะลา 

ประเพณเีผ่าไทศรีสะเกษและเทศการดอกลำดวนจังหวัดศรีสะเกษ เทศกาลว่าวนานาชาติ จังหวัดกรุงเทพ 
งานฉลองวันแห่งชัยชนะท้าวสุรนารี จังหวัดนครราชสีมา ประเพณีบุญผะเหวดจังหวัดร้อยเอ็ด งานโลก
ทะเลชุมพร จังหวัดชุมพร งานวันตราดรำลึกจังหวัดตราด งานสัปดาห์องุ่นหวาน และตลาดน้ำดำเนิน
สะดวกจังหวัดราชบุรี, งานเมืองอู่ข้าวอู่น้ำจังหวัดอ่างทอง 

 



24 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

4. เดือนเมษายน  
งานประเพณีข้ึนเขาพนมรุ้งจังหวัดบุรีรัมย์ งานบวชพระแห่นาคด้วยช้างของชาวหาดเสี้ยวจังหวัด

สุโขทัย งานสลุงหลวงเมืองลำปางจังหวัดลำปาง งานประเพณีสงกรานต์ เทศกาลดอกคูน-เสียงแคน
จังหวัดขอนแก่น งานประเพณีสงกรานต์และงานล้านนาไทยในอดีตจังหวัดเชียงใหม่ งานเทศกาลพัทยา
จังหวัดชลบุรี งานประเพณีสงกรานต์พระประแดงจังหวัดสมุทรปราการ งานประเพณีกองข้าวจังหวัด
ชลบุรี งานวันแคนตาลูปและของดีเมืองอรัญ จังหวัดสระแก้ว งานประเพณีสงกรานต์ชาวรามัญจังหวัด
นนทบุรี งานวันอนุรักษ์มรดกไทยและมหกรรมชิงแชมป์หนังตะลุงจังหวัดปัตตานี งานปอยส่างลองจังหวัด
แม่ฮ่องสอน. 

5. เดือนพฤษภาคม  
เทศกาลผลไม้และของดีจังหวัดระยอง งานประเพณีบุญบั้งไฟจังหวัดยโสธร เทศกาลลิ้นจี่และ

ของดีเมืองเชียงรายจังหวัดเชียงราย งานประเพณีสรงน้ำพระธาตุหริภุญชัยจังหวัดลำพูน งานวันเกษตร
และของดี จังหวัดปราจีนบุรี 

6. เดือนมิถุนายน  
งานประเพณีการละเล่นผีตาโขนจังหวัดเลย งานวันระกำหวานและผลไม้เมืองตราดจังหวัดตราด 

เทศกาลของดีเมืองจันท์วันผลไม้จังหวัดจันทบุรี งานวันสุนทรภู่จังหวัดระยอง งานวันทุเรียนโลกจังหวัด
จันทบุรีงานบุญบั้งไฟจังหวัดหนองบัวลำภู 

7. เดือนกรกฎาคม  
ประเพณีแห่เทียนพรรษาจังหวัดอุบลราชธานี ประเพณีตักบาตรดอกไม้จังหวัดสระบุรี งานพัทยา

มาราธอนจังหวัดชลบุรี งานแข่งขันแคนูและเทศกาลของดีจังหวัดนครนายก. 
8. เดือนสิงหาคม  
งานวันเงาะโรงเรียนจังหวัดสุราษฎร์ธานี เทศกาลลำไยและของดีเมืองลำพูนจังหวัดลำพูน งาน

ล้านนาพฤกษาชาติ จังหวัดเชียงใหม่ งานส้มโอชัยนาทจังหวัดชัยนาท งานวันผลไม้หลังสวนจังหวัดชุมพร 
งานเทศกาลขนมเค้กจังหวัดตรัง 

9. เดือนกันยายน  
งานแข่งขันเรือยาวประเพณีจังหวัดพิจิตร เทศกาลลางสาดหวานและมหกรรมของดีเมือง

อุตรดิตถ์ จังหวัดอุตรดิตถ์ เทศกาลโคมไฟไหว้พระจันทร์จังหวัดสงขลา งานแข่งขันเรือยาวประเพณีชิง
ถ้วยพระราชทาน จังหวัดพิษณุโลก งานของดีเมืองนราและการแข่งขันเรือกอและชิงถ้วยพระราชทาน
หน้าพระที่นั่งจังหวัดนราธิวาส งานประเพณีสารทไทยกล้วยไข่เมืองกำแพงเพชรจังหวัดกำแพงเพชร งาน
แข่งขันเรือยาวประเพณี จังหวัดสิงห์บุรี, เทศกาลหมูย่างเมืองตรัง จังหวัดตรัง เทศกาลถือศีลกินเจ จังหวัด
ตรัง ประเพณีสารทเดือนสิบ จังหวัดนครศรีธรรมราช 

10. เดือนตุลาคม  
งานฉลองมรดกโลกบ้านเชียง 5.000 ปี จังหวัดอุดรธานี ประเพณีกินผักจังหวัดภูเก็ต งานแข่งเรือ

ประเพณีจังหวัดน่านจังหวัดน่าน งานประเพณีวิ่งควายจังหวัดชลบุรี งานประเพณีออกพรรษาแห่ปราสาท
ผึ้งและแข่งเรือยาวชิงถ้วยพระราชทานจังหวัดสกลนคร งานประเพณีชักพระ ทอดผ้าป่าจังหวัดสุราษฎร์
ธานี ประเพณีไหลเรือไฟจังหวัดนครพนม ประเพณีตักบาตรเทโวจังหวัดอุทัยธานี ประเพณีแข่งโพนลาก
พระจังหวัดพัทลุง ประเพณีจองพาราจังหวัดแม่ฮ่องสอน งานประเพณแีข่งขันเรือยาวชิงถ้วยพระราชทาน
จังหวัดปราจีนบุรี 



25 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

 11. เดือนพฤศจิกายน 
งานประเพณีแข่งขันเรือยาวชิงถ้วยพระราชทานจังหวัดบุรีรัมย์ เทศกาลเที่ยวพิมายจังหวัด

นครราชสีมา งานล่องสะเปาจาวเวียงละกอนจังหวัดลำปาง ประเพณีลอยกระทงเผาเทียนเล่นไฟจังหวัด
สุโขทัย, งานประเพณีโคมยี่เป็งจังหวัดเชียงใหม่ งานลอยกระทงตามประทีปศูนย์ศิลปาชีพบางไทร แข่ง
เรือยาวประเพณีชิงถ้วยพระราชทานจังหวัดพระนครศรีอยุธยา ประเพณีลอยกระทงสายจังหวัดตาก 
เทศกาลดอกบัวตองจังหวัดแม่ฮ่องสอน งานแสดงช้างจังหวัดสุรินทร์ งานสัปดาห์สะพานข้ามแม่น้ำแคว
จังหวัดกาญจนบุรี เทศกาลอาหารหัวหินจังหวัดประจวบคีรีขันธ์ เทศกาลไหมประเพณีผูกเสี่ยวจังหวัด
ขอนแก่น งานจัดเลี้ยงโต๊ะจีนลิง จังหวัดลพบุรี งานนมัสการองค์พระปฐมเจดีย์จังหวัดนครปฐม งานกระบี่
เบิกฟ้าอันดามันจังหวัดกระบี่ 

12. เดือนธันวาคม  
งานประเพณีฮีตสิบสองและงานกาชาดจังหวัดอำนาจเจริญ งานแข่งขันเร ือใบชิงถ ้วย

พระราชทาน จังหวัดภูเก็ต งานมหกรรมว่าวอีสานและงานขึ้นปล่องภูเขาไฟจังหวัดบุรีรัมย์ งานอยุธยา
มรดกโลกจังหวัดพระนครศรีอยุธยา งานมหกรรมอาหารจังหวัดเชียงใหม่, งานตากสินมหาราชานุสรณ์
และกาชาดจังหวัดตาก,  งานแร่นองทะเลทองอันดามัน จังหวัดระนอง. (https://sites.google.com.) 
 
ประเพณี – พิธีกรรมในสังคมไทย 

คำว่า ประเพณี (tradition) กับคำว่าพิธีกรรม (rite) มีความหมายใกล้เคียงกันมาก บางครั้งก็ใช้
ในความหมายเดียวกัน แต่เท่าที่ผ่านมา คำแรก น่าจะมีความหมายกว้างกว่าคือ กินความไปถึงวิถีชีวิต 
(way of life) ในขณะที่คำว่า พิธีกรรมมีความหมายไปในเชิงพิธีการ หรือกิจกรรมเฉพาะกิจมากกว่า 
พิธีกรรมที่พบในสังคมไทยอาจแบ่งออกได้เป็น 4 ประเภท คือ พิธีกรรมตามเทศกาล (festival) พิธีกรรม
ที่เก่ียวกับวงจรชีวิต (rite of passage) พิธีกรรมที่เกี่ยวกับการทำมาหากิน และพิธีกรรมที่เกี่ยวกับชุมชน
หรือท้องถิ่น ซึ่งแต่ละพิธีกรรมที่แจกแจงแยกย่อยนี้ ก็ยังมีความเหลื่อมซ้อนกันด้วย  

1. พิธีกรรมตามเทศกาล 
ในรอบปีหนึ่งๆ จะมีเทศกาลหรือวาระสำคัญมากมาย เช่น ในราชสำนักก็จะมีพระราชพิธีสิบสอง

เดือน หรือทางภาคอีสานก็จะมี ฮีตสิบสองเดือน เป็นต้น พิธีกรรมตามเทศกาลจึงมักเป็นพิธีกรรมชุมชน
หรืออาจเป็นพิธีกรรมเกี่ยวกับการทำมาหากินก็ได้ สามารถทราบกำหนดเวลาของงานได้ชัดเจน ในขณะ
ที่เราอาจรู้กำหนดการจัดพิธีกรรมวงจรชีวิตได้ในบางพิธีเท่านั้น เช่นเรากำหนดวันบวช วันแต่งงานได้ 
แต่กำหนดวันถึงแก่กรรมไม่ได้ ยกเว้นบางรายแต่ก็เป็นส่วนน้อยมาก พิธีกรรมตามเทศกาลจึงต้องทำทุก
ปี ในขณะที่พิธีกรรมเก่ียวกับวงจรชีวิตอาจไม่ทำทุกปีในครอบครัวเดียวกัน  

พิธีกรรมตามเทศกาลเสมือนหนึ่งเป็นการวางแผนการดำเนินชีวิตในแต่ละปีด้วย เสมือนว่ามี
แผนหลัก (master plan) ไว้ เช่น ในช่วงหน้าหนาวจะมีประเพณีถวายฟืนให้ทางวัดเพื่อคลายอากาศ
หนาว (ประเพณีไทยใหญ่ทาง จ.แม่ฮ่องสอน เป็นต้น)  

นอกจากนี้ พิธีกรรมตามเทศกาลเฉพาะที่ปรากฏในสังคมไทยซึ ่งมีความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมนั้น น่าสังเกตว่าในแต่ละปีจะมีเทศกาลถือศีลเป็นระยะเวลาต่อเนื่อง ด้วยเหตุผลในเรื่องของ
การรักษาจิตใจให้สงบ ไม่โกรธ ไม่อิจฉาริษยา พร้อมกับการรักษาสุขภาพกายไปในตัว โดยเฉพาะการงด
บริโภคอาหารบางจำพวก หรืองดเป็นช่วงเวลา เช่น ในกลุ่มพี่น้องชาวอิสลามจะมีพิธีถือศีลอด (ตลอด
เดือน เรียกเดือนรอมฎอน) งดบริโภคอาหาร-น้ำก่อนตะวันตกดินไปจนถึงตะวันขึ้นของอีกวันหนึ่ง 



26 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

ในขณะที่พี่น้องชาวไทยเชื้อสายจีนจะมีเทศกาลกินเจ งดการบริโภคเนื้อสัตว์เป็นเวลาสิบวัน ส่วนพี่น้อง
ชาวไทยนั้นมีเทศกาลเข้าพรรษาที่พุทธศาสนิกชนจะถืออุโบสถศีล (ศีลแปด ซึ่งมีข้อห้ามในการบริโภค
อาหารยามวิกาล งดบริโภคเครื่องดองของเมา บทบัญญัติในศาสนาเหล่านี้ทำให้เกิดรูปแบบวัฒนธรรมที่
ต้องการให้มนุษย์หยุดสำรวจตนเองทั้งกายและใจ อย่างน้อยก็อาจเป็นกุศโลบายให้ระบบย่อยอาหารใน
ร่างกายได้มีโอกาสพักฟื ้นการทำงานลงบ้าง เป็นที ่น่าสังเกตว่า เทศกาลถืออุโบสถศีลนี ้เริ ่มจาก
เข้าพรรษาในช่วงกลางๆ ปี ไปจนถึงออกพรรษาในช่วงต้น ๆ ของปลายปี ซึ่งจะซ้อนเหลื่อมหรือไล่เลี่ย
กับเทศกาลกินเจกับเทศกาลถือศีลอดรอมฎอน อย่างไรก็ตามเทศกาลเหล่านี้ก็ควรได้รับการพิจารณา
ทบทวนว่าดำเนินไปอย่างที่ไม่กระทบกับการดำเนินชีวิตโดยปกติของคนส่วนใหญ่ หรือทำกันเป็น
ค่านิยมหรือตื่นตามกระแสสังคม ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจนคือ เทศกาลกินเจตามคติจีนที่ภายหลังทำให้
พืชผักมีราคาสูงกว่าปกติมาก และเครื่องประกอบอาหารเจบางชนิดก็เข้าสู่กระแสธุรกิจแบบ ทุนนิยม
มากขึ้น จนเกิดการโฆษณาแข่งขันกันอย่างมาก สิ่งเหล่านี้ทำให้เกิดการบิดผันเจตนารมณ์ของการกินเจ
ไปเป็นเรื่องอื่น ๆ ที่เกิดกลุ่มผู้ได้รับผลประโยชน์และเสียผลประโยชน์อันไม่ตรงกับวัตถุประสงค์ดั้งเดิม
ของกุศลจิตในเรื่องกินเจ  

2. พิธีกรรมท่ีเกี่ยวกับวงจรชีวิต 
ในชั่วชีวิตของคนเราตั้งแต่เกิดไปจนกระทั่งตายย่อมจะต้องผ่านเหตุการณ์ที่ถือว่าเป็นช่วงหัวเลี้ยว

หัวต่อที่สำคัญของชีวิตหลายช่วงด้วยกัน ดังนั้น จึงต้องมีพิธีกรรมในแต่ละช่วงหัวเลี้ยวหัวต่อหรือช่วง
เปลี่ยนผ่านนี้เพื่อเสริมความมั่นใจ กล่าวคือ เมื่อแรกเกิดก็ต้องมีพิธีทำขวัญเด็กเพื่อให้แน่ใจว่าเด็กที่เกิด
มานั้นจะมีชีวิตรอดได้ไม่ตายเสียใน 3 วัน 7 วัน เมื่อโตขึ้นย่างเข้าสู่วัยรุ่นก็มีพิธีโกนจุก เพื่อแสดงว่าเด็ก
นั้นกำลังก้าวเข้าสู่ความเป็นผู้ใหญ่ ต้องมีภาระรับผิดชอบเพิ่มขึ้นจะได้เป็นคนที่มีกำลังใจมั่นคง และ
ประพฤติแต่สิ่งทีช่อบที่ควร เฉพาะผู้ชายยังต้องเข้าพิธีบวชเรียนอีก 3 เดือนเมื่ออายุ 20 – 21 ปี จากนั้น
ก็ถึงระยะของการสร้างครอบครัว ต้องเข้าพิธีหมั้นและแต่งงาน เมื่อเจ็บไข้หรือประสบเคราะห์ก็ยังต้อง
ประกอบพิธีเรียกขวัญหรือสะเดาะเคราะห์ เช่นภาคกลางมีพิธีสวดโพชฌงค์ต่ออายุ ส่วนทางภาคเหนือมี
พิธีสืบชาตา และเมื่อตายไปก็ยังต้องทำพิธีเกี ่ยวกับงานศพ โดยมีวั ตถุประสงค์สำคัญคือการปลอบ
ประโลมญาติมิตรที่ยังมีชีวิตอยู่นั่นเอง พิธีกรรมในวงจรชีวิตจะช่วยเสริมความเข้มแข็งสามัคคีในหมู่เครือ
ญาติได้ดี  

3. พิธีกรรมท่ีเกี่ยวกับการทำมาหากิน 
ในชนบทไทยซึ่งส่วนใหญ่เป็นสังคมเกษตรกรรมนั้น การทำมาหากินอันเกี่ยวข้องกับธรรมชาติเป็น

สิ่งสำคัญที่สุด ชาวไร่ชาวนาต้องพึ่งพาผลผลิตจากธรรมชาติ ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติจึงเป็นวิถีชีวิต
สำคัญของพวกเขา ดังนั้นจึงต้องประกอบพิธีกรรมเพ่ือเอาอกเอาใจหรืออ้อนวอนสิ่งเหนือธรรมชาติเพ่ือดล
บันดาลให้มีน้ำเพียงพอแก่การเพาะปลูก และให้มีผลผลิตอุดมสมบูรณ์ จึงมีพิธีกรรมเกี่ยวกับการ ทำนา
และทำขวัญข้าวในช่วงเวลาต่างๆ ของการทำนา นอกจากนี้ในภาคเหนือที่มีภูเขามากมาย จึงมีความ
จำเป็นต้องควบคุมน้ำที่ใช้ในการเพาะปลูกไม่ให้มีมากหรือน้อยจนเกินไป ซึ่งเรียกว่าระบบเหมืองฝาย เขา
จึงต้องทำพิธีเลี้ยงผีฝาย หรือในภาคอีสาน เมื่อมีความแห้งแล้งเกิดขึ้นในฤดูทำนาก็ต้องทำพิธีจุดบั้งไฟเพ่ือ
ขอฝนจากพญาแถน เพราะต้องอาศัยน้ำฝน ส่วนชาวประมงในลุ่มแม่น้ำโขงทางตอนเหนือเมื่อถึงฤดูกาล
ล่าปลาบึกก็ต้องประกอบพิธีกรรมเพื ่อขจัดอุปสรรคในการจับปลา ในขณะที ่คนทำนาเกลือแถบ
สมุทรสงคราม สมุทรสาครยังมีศาลผีประจำนาเกลือ เป็นที่สักการะบูชา เป็นต้น ทั้งนี้ก็เพื่อสร้างความ



27 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

มั่นใจในธรรมชาติที่อยู่เหนือการควบคุมของตนให้การทำมาหากินของตนสะดวกข้ึน ปลอดภัย และได้ผล
ผลิตมาก  

 
4. พิธีกรรมท่ีเกี่ยวกับท้องถิ่นหรือกลุ่มชน 
พิธีกรรมนี้มักจะเกี่ยวข้องกับเทวดา หรือผีที่ปกปักรักษาและคุ้มครองหมู่บ้าน เป็นพิธีกรรมที่

ชาวบ้านทุกครัวเรือนในหมู่บ้านจะต้องมีส่วนร่วม เพื่อสวัสดิภาพ ความมั่นคง ความเจริญของหมู่คณะ 
อย่างเช่น การเลี้ยงผีเจ้าเมืองของชาวไทยใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน การทำพิธีไหว้เสาอินทขิลของชาว
เชียงใหม่ พิธีเลี้ยงศาลผีปู่ตาของชาวอีสาน พิธีไหว้พระจันทร์ของชาวจีน หรืองานทำบุญเดือนสิบของชาว
ปักษ์ใต้ ในแถบอำเภอบางพลี จ.สมุทรปราการ ก็พบว่ามีพิธีส่งเรือเสดาะเคราะห์ที่ชาวบ้านจะปั้นดิน
เหนียวเป็นรูปคนและสัตว์ (เช่น วัว ควาย หมู หมา) เท่าจำนวนชีวิตในแต่ละบ้าน ใส่เรือที่ทำจากวัตถุที่หา
ได้ในท้องถิ่น ขนาดลำไม่ใหญ่นัก พร้อมข้าวปลาอาหารตามสมควร นำมารวมกันในช่วงหลังสงกรานต์ 
แล้วทำพิธีเลี้ยงผีประจำถิ่นของตน จากนั้นก็จะลอยเรือนี้ไปตามสายน้ำเสมือนว่าได้ส่งสิ่งที่มีชีวิตทั้งหมด
ในบ้านให้ภูติผีแล้ว เชื่อว่าเป็นการเสดาะเคราะห์ให้และจะทำเช่นนี้เพื่อหลอกผีเป็นปีๆ ไป  

จะเห็นว่าพิธีกรรมทั้ง 4 ประเภทนี้อาจคาบเกี่ยวกันก็ได้ เช่น ประเพณีวิ่งควาย เป็นทั้งประเพณี
ตามเทศกาล (เข้าพรรษา) และเป็นทั้งประเพณีในชุมชน (จ.ชลบุรี) หรือประเพณีกินเหนียว (แต่งงาน) 
เป็นทั้งประเพณีในวงจรชีวิต ในขณะเดียวกันก็เป็นประเพณีท้องถิ่นชาวไทยมุสลิม (ภาคใต้) หรือประเพณี
แซยิดวันเกิดของชาวจีนที่เป็นการแสดงความยินดีในวาระที่ผู้ใหญ่มีอายุครบปีนักกษัตร เช่น 60 ปี 72 ปี 
ก็มีความคาบเก่ียวระหว่างประเพณีวงจรชีวิตกับประเพณีในกลุ่มชนชาวจีน เป็นต้น  

สำหรับพิธีกรรมหรือกิจกรรมในรอบปีนั้น มีข้อน่าสังเกตว่าระยะหลังยังมีการกำหนดวันสำคัญ
ต่าง ๆ ขึ้นมาเพื่อเน้นย้ำถึงความสมานสามัคคีและความจงรักภักดีต่อชาติและพระมหากษัตริย์ เช่น วัน
ฉัตรมงคล วันจักรี เป็นต้น ประเพณี – พิธีกรรม หรือกิจกรรมตามวันสำคัญต่างๆ เหล่านี้ มีบทบาทใน
การทำให้สมาชิกมีความรู้สึกร่วมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน และเป็นโอกาสที่จะได้ร่วมทำบุญทำทาน กิน
เลี้ยง และรื่นเริงสนุกสนานร่วมกัน หนุ่มสาวก็มีโอกาสพบปะกัน อีกทั้งยังเป็นเหตุ ให้มีการรวมญาติรวม
มิตรที่อาศัยอยู่ห่างไกลได้มาร่วมสังสรรค์กัน ทั้งหมดนี้คือ พิธีกรรมที่จะทำให้ทุกคนรู้สึกว่าตนเองเป็นส่วน
หนึ่งของชุมชน สังคมหรือประเทศชาติในที่สุด นำไปสู่ความเข้มแข็งของชุมชน หากใช้สิ่งเหล่านี้ให้เป็น
ประโยชน์ก็เท่ากับว่าเราไม่ตกเป็นทาสของพิธีกรรม แต่เป็นนายของพิธีกรรม แต่มีข้อน่าสังเกตว่า 
เทศกาลสงกรานต์ในระยะหลังมานี้ กลับกลายเป็นเทศกาลของการเดินทางไกล และทำให้เกิดอุบัติเหตุ
มากจนน่าทบทวนในสิ่งที่เกิดขึ้นทั้งทางฝ่ายรัฐบาลและเอกชนตลอดจนประชาชนทั่วไป 

ระบบความเชื่อ : ความเห็นเชิงลบและเชิงบวก  
ระบบความเชื่อประกอบด้วยองค์ประกอบ 3 ส่วน ที่จะแยกทำความเข้าใจให้ชัดเจนขึ ้นคือ 

ตำนาน สัญลักษณ์ และพิธีกรรม ตำนานหรือ (myth) คือ เรื่องเล่าอันแสดงที่มาหรือต้นเค้าว่าทำไมจึง
เกิดสัญลักษณ์นั้น ๆ หรือพิธีกรรมนั้น ๆ หรือความเชื่อเช่นนั้น เช่น ประเพณีกรวดน้ำหลังทำบุญเพ่ืออุทิศ
ส่วนกุศลให้ผู ้ล่วงลับ มีที่มาแต่ครั้งก่อนพุทธกาลว่าเมื่อพระโพธิสัตว์ใกล้จะบรรลุพระโพธิญาณ ได้มี
กองทัพพญามาร (เปรียบได้กับกิเลส) ยกมาขัดขวางมิให้ทรงตรัสรู้ พญามาราธิราชถามพระโพธิสัตว์ว่า 
ท่านเป็นใคร สั่งสมบุญมาแต่ชาติไหน จึงคิดว่าจะตรัสรู้เป็นมหาบุรุษได้ในโลก พระโพธิสัตว์หรือเจ้าชาย
สิทธัตถะในเพศบรรพชิตทรงตอบว่า พระองค์ได้สั่งสมบุญบารมีมาเป็นอเนกชาติ ยักษ์ก็ท้าทายต่อไปว่าให้



28 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

หาพยานมา พระโพธิสัตว์จึงชี้นิ ้วไปที่พื ้นดิน ทันใดนั้นแม่พระธรณีก็ปรากฏขึ้นและบีบมวยผมให้น้ำ
ออกมาท่วมกองทัพพญามารแตกพ่ายไปและพระองค์ก็บรรลุพระโพธิญาณในที่สุด  

เหตุการณ์ในพุทธประวัติตอนนี ้ทำให้เกิดร ูปแบบวัฒนธรรมต่างๆ ตามมามากมาย เช่น 
พระพุทธรูปปางมารวิชัยในท่านั่งขัดสมาธิ พระหัตถ์ขวาวางบนพระเพลาขวา นิ้วพระดัชนีชี้ไปเบื้องต่ำ คือ
ดิน และเกิดภาพจิตรกรรมฝาผนังตอนมารผจญ (น.ณ ปากน้ำ , 2530) ซึ่ง จิตรกรมักเขียนไว้ที่ผนังตรง
ข้ามพระประธาน นอกจากนี้ก็เกิดประเพณีกรวดน้ำหลังทำบุญทุกครั้ง จากความเชื่อว่า เมื่อพระโพธิสัตว์
บำเพ็ญบุญบารมีครั้งใดก็จะหลั่งน้ำไปสะสมไว้ที่แม่พระธรณีทุกครั้ง และทำให้เกิดประติมากรรมรูปแม่
พระธรณีบีบมวยผมด้วย (ที่มีชื่อเสียงอยู่ที่มุมสนามหลวง ถนนราชดำเนินใน) อันที่จริง การกรวดน้ำก็
เท่ากับเป็นการตั้งสมาธิจิต ตั้งความปรารถนาดีต่อญาติพ่ีน้องผู้ล่วงลับ ต่อเจ้ากรรมนายเวร ซึ่งก็คือสรรพ
สัตว์ทั้งหลายในโลกให้ได้รับผลกุศลของเรา ซึ่งถ้าไม่สะดวกหรือลืม เราก็มักได้รับคำสอนจากผู้ใหญ่เสมอ
ให้กรวดแห้งเอาก็ได้ หมายถึง ไม่ต้องใช้น้ำก็ได้ สิ่งสำคัญคือ ความตั้งใจแน่วแน่ต่อการอุทิศกุศล ทุกสิ่งใน
โลก น่าจะมีทั้งคุณและโทษเปรียบเสมือนเหรียญสองด้านศาสนา คติความเชื่อที่สะท้อนผ่านวัฒนธรรม
รูปแบบต่าง ๆ ไม่ว่าศิลปกรรม ประเพณี พิธีกรรม หรือข้อห้าม ข้อปฏิบัติ ต่าง ๆ ก็ดี ล้วนมีคุณค่าใน
ขณะเดียวกันก็อาจมีข้อเสียก็ได้ สุดแต่ผู้นำไปใช้จะมีดุลยพินิจเพียงใด ดังคำกล่าวที่ว่า เราจะตกเป็นทาส
ของประเพณีหรือเราจะนำประเพณีมาใช้ให้เป็นประโยชน์ นั่นคือ การปฏิบัติตามประเพณีโดยไม่รู้
ความหมายที่แท้จริง โดยอ้างว่าทำตามกันมา เพราะสิ่งนี้จะเข้าข่ายของความงมงายได้  

ในสังคมไทยเรามักได้ยินคำกล่าวนี้เสมอคือ “ตำน้ำพริกละลายแม่น้ำ” นั่นคือ เมื่อจัดงาน
ประเพณี-พิธีกรรมทีไรก็มักจะสิ้นเปลืองเงินทองมากมาย ส่วนใหญ่หมดไปกับการจัดเลี้ยงแขก เป็นการ
รักษาศักดิ์ศรีฐานะของเจ้าภาพ แม้จะกู้หนี้ยืมสินก็ตาม หรือเมื่อจัดงานศพก็มักมีคำพูดว่า “คนตายขาย
คนเป็น” หมายถึง คนเป็นซึ่งหมายถึงเจ้าภาพและญาติพี่น้องก็มักจะต้องใช้เงินครั้งละมาก ๆ ไปกับการ
จัดงาน ซึ่งคำพูดนี้ไม่ยุติธรรมกับคนตายที่ไม่ได้มารู้เรื่องรู้ราวด้วยเลย อันที่จริงแล้วถ้าคนตายไม่ได้สั่งเสีย
ให้ญาติจัดงานใหญ่โตก็น่าจะต้องกล่าวโทษเจ้าภาพที่เอาคนตายมาขาย นอกจากนี้ช่วงหลัง ๆ มานี้ 
เจ้าภาพถึงกับให้มีบ่อนการพนันมาเล่นในงานศพเพื่อเก็บค่าเช่า (ค่าต๋ง) ตัวอย่างนี้ยิ่งทำให้เห็นชัดว่า เรา
ใช้ประเพณีเพ่ือแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว ทั้งเป็นการนำไปสู่อบายมุขโดยตรง  

ที่กล่าวไปแล้วนี้ เป็นตัวอย่างของการใช้วัฒนธรรมความเชื่อไปในเชิงลบ ในส่วนที่เป็นเชิงบวกนั้น 
ก็มีอยู่ไม่น้อย ดังจะขอจำแนกเป็นประเด็นต่อไปนี้  

1. วัฒนธรรม-พิธีกรรม เป็นกลไกสร้างความเข้มแข็ง  
การมีความคิด ความเชื่อในสิ่งเดียวกันย่อมหมายถึง ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ความกลม

เกลียวที่จะทำกิจกรรมต่าง ๆ ไปด้วยกัน ซึ่งส่งผลถึงความเป็นปึกแผ่น ความเข้มแข็งของสังคมในที่สุด  
ดังนั้น ความเชื่อในสิ่งนอกเหนือธรรมชาติ โดยเฉพาะเรื่องผี เรื่องวิญญาณ จึงเป็นสิ่งที่จะอยู่คู่

มนุษย์ต่อไป เพราะเมื่อถึงจุดหนึ่งที่ความคิดทางวิทยาศาสตร์ไม่สามารถตอบข้อสงสัยของมนุษย์ได้เราก็
จะไปที่ระบบ ความเชื่อ  

ดังนั้น สังคมไทยในอดีตจึงจัดระบบความเชื่อเรื่องผีไว้อย่างสลับซับซ้อน มีเหตุมีผล ประกอบด้วย
ผีดีที่ให้คุณ และผีร้ายที่ให้โทษเมื่อทำผิดต่อกฎเกณฑ์ของสังคม ความเชื่อในเรื่องนี้จึงกลายเป็นกลไก
ควบคุมสังคมที่สำคัญ แต่สังคมที่เปลี่ยนแปลงไปในปัจจุบันด้วยการเติบโตของระบบทุนนิยม รวมทั้ง
กฎหมายบ้านเมืองที่ลบล้างจารีตประเพณีดั้งเดิม ความเชื่อเรื่องผีที่เคยเป็นส่วนสำคัญในการควบคุม
สังคมก็ลดบทบาทท่ีเป็นระบบลง (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2539)  



29 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

แต่ถ้าพิจารณาใคร่ครวญเรื่องของความเชื่อในความหมายที่ตรงกันข้ามแล้ว เราก็จะพบว่า ความ
เชื่อ พิธีกรรมก็อาจเกิดผลเชิงลบเช่นกัน หากผู้คนงมงายอย่างไร้เหตุผล เช่น การแจกน้ำมนตร์คาถานคร
ฐานสูตรของกรุงเทพมหานคร เมื่อเดือนเมษายน 2545 ซึ่งเกิดทุจริตชนปลอมน้ำมนตร์มาเร่ขาย เพราะมี
ผู้คนแตกตื่นมาขอรับมากมายจนน้ำมนตร์ไม่พอแจกทั้งยังเกิดภาวะระส่ำระสายจากฝูงชนที่แสดงความ
ต้องการน้ำมนตร์อย่างแรงกล้าจึงปรากฏทุจริตชนที่ปลอมน้ำมนตร์ขายหาประโยชน์ให้ตนเอง 

2. เป็นที่พึ่งทางใจ ขจัดความกังวล ความไม่ม่ันใจ  
มนุษย์มีสัญชาตญาณของความกลัว ยิ่งในยุคที่ยังไม่มีหลักวิทยาศาสตร์อธิบายปรากฏการณ์เหนือ

ธรรมชาติได้ มนุษย์ก็ยิ่งกลัว ฟ้าร้อง ฟ้าแลบ ฟ้าผ่า พายุ น้ำท่วม ฯลฯ มนุษย์จึงเชื่อว่ามีผีวิญญาณสิงอยู่
ตามป่า เขา ทะเล ต้นไม้ แม้กระท่ังของใช้ในชีวิตประจำวัน การเซ่นสรวงไหว้พลี อ้อนวอน แม้กระทั่งติด
สินบนสิ ่งศักดิ ์สิทธิ ์เหล่านี ้ ทำให้มนุษย์หายหวาดกลัว สบายใจขึ ้น มั ่นใจขึ ้น และเกิดเป็นรูปแบบ
วัฒนธรรมต่าง ๆ ขึ้น 

อย่างไรก็ตาม แม้วิทยาศาสตร์จะอธิบายสิ่งนอกเหนือธรรมชาติเหล่านี้ได้ แต่บางครั้งก็ยังอธิบาย
ไม่ได้ทั ้งหมด เราจึงเห็นว่า คนในยุคปัจจุบันก็ยังนับถือภูติผีวิญญาณอยู่ไม่น้อย โดยเฉพาะในส่วนที่
เกี่ยวกับความตาย (แสงอรุณ รัตกสิกร, 2542) เมื่อญาติพ่ีน้องคนใกล้ชิดถึงแก่ความตาย จึงมักมีพิธีกรรม
เข้ามาช่วยลดความหวาดกลัวลงไป ต้องเอาข้าวเอาน้ำไปเซ่นไหว้ที่โลงศพให้มากินเครื่องเซ่น เพราะเกรง
ว่าวิญญาณจะหิวโหย ถึงเทศกาลที่เชื่อว่าโลกของผีจะเปิดประตูให้ลงมาเยี่ยมญาติในเมืองมนุษย์ก็จะมีพิธี
ทำบุญให้ และพิธีกรรมทำนองนี้จะพบว่ามีทุกภูมิภาค ทุกกลุ่มชนในสังคมไทย เช่น ภาคกลางมีพิธีทำบุญ
บังสุกุลอัฐิวันสงกรานต์ ภาคใต้มีประเพณีชิงเปรตหรือที่เรียกสารทเดือนสิบ คนจีนมีประเพณีไหว้เช็งเม้ง 
เป็นต้น พิธีกรรมดังกล่าวเป็นเครื่องมือเชื่อมโยงโลกของคนเป็นกับโลกของคนตายให้มาอยู่ใกล้กัน ทำให้
คนเป็นไม่รู้สึกว้าเหว่มากนัก เพราะได้มีกิจกรรมติดต่อกับญาติพ่ีน้องที่ล่วงลับไปแล้วเป็นครั้งเป็นคราว 

นอกจากนี้หากทบทวนดีๆ เราจะพบว่าประเพณีเก่ียวกับวงจรชีวิตยังสร้างความเชื่อมั่นต่อสภาวะ
ที่เรียกว่าจุดเปลี่ยนผ่านของชีวิตให้ดูสนิทแนบเนียนขึ้น เช่น ประเพณีบวชก็จะมีพิธีทำขวัญนาค เสมือน
หนึ่งการกล่อมเกลาจิตใจนาคให้ก้าวเข้าสู่สภาวะภิกขุผู้นุ่งห่มผ้าเหลืองและจะใช้ชีวิตเยี่ยงคนในธรรมะที่
ตนไม่คุ้นเคย เพ่ือก้าวเข้าสู่การบวชเรียนให้เป็นคนสุกตามคติคนไทยก่อนจะเป็นผู้ใหญ่ที่ได้รับการยอมรับ
นับถือในสังคม และเข้าพิธีแต่งงานมีครอบครัวเป็นหลักเป็นฐานสืบไป เราจึงมีคำพูดล้อเลียนกันมาว่า 
“อย่าเบียดก่อนบวช” 

ในพิธีแต่งงานก็เช่นกัน การที่คนสองคนจะตกลงใจหรือได้รับการตกลงจากผู้ใหญ่ให้ใช้ชีวิต
ร่วมกันไปตลอดชีวิต อาจเป็นความไม่คุ้นหน้า (ในยุคที่สังคมยังให้ความสำคัญกับความบริสุทธิ์ของทั้งคู่
บ่าว-สาว) ความแปลกหรือความไม่คุ้นเคยนี้ทำให้ต้องมีพิธีแต่งงานเข้ามาเกี่ยวข้อง พิธีกินดอง (กินเลี้ยง
เพื ่อดองความเป็นญาติกันทั ้งสองฝ่าย) ของทางภาคอีสาน เป็นตัวอย่างที ่เห็นได้ชัดถึงการสร้าง
ความสัมพันธ์ระหว่างบ่าวสาวตลอดจนญาติทั้งสองฝ่าย กล่าวคือมีการ “ผูกข้อต่อแขน” ให้ญาติที่จะมา
เป็นเขยหรือสะใภ้กับฝ่ายตนด้วย เท่ากับว่า พิธีกรรมเปิดโอกาสให้สร้างความคุ้นเคย ความอบอุ่นใน
ระหว่างญาติมิตรที่จะมาเกี่ยวดองกันด้วยอากัปกิริยาใกล้ชิดสนิทสนม จากสัมผัสและเส้นฝ้ายที่ใช้ เท่ากับ
เป็นการสร้างความสบายใจ ความมั่นใจให้ทุกคนโดยเฉพาะบ่าว-สาว  

3. ระบบความเชื่อช่วยรักษาสมดุลทางธรรมชาติ  
เป็นที ่ทราบกันดีในปัจจุบันว่า ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที ่ว ิปริตผิดผันไปจากกฎเกณฑ์

ธรรมชาติเช่นปรากฏการณ์เอลลินโญ่ เกิดจากการที่มนุษย์ฝืนธรรมชาติ ไม่ว่าตัดไม้ทีละจำนวนมากๆ หรือ



30 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

ใช้เชื้อเพลิงธรรมชาติ (น้ำมัน แก๊ส) หรือน้ำจำนวนมหาศาล เพ่ือใช้กับระบบอุตสาหกรรมขนาดใหญ่ การ
ฝ่าฝืนนี้ทำให้ธรรมชาติขาดความสมดุล มีผลให้เกิดน้ำท่วม แผ่นดินไหว พายุรุนแรง ถึงฤดูฝน ฝนไม่ตก 
ถึงหน้าแล้งฝนกลับตกแบบกระเซ็นกระสาย ซึ่งสิ่งนี้ย่อมส่งผลมาถึงความเสียหายต่อชีวิตและทรัพย์สินอัน
ประมาณค่ามิได้ และเป็นผลกระทบในวงกว้างทุกภูมิภาคของโลก และน่าสังเกตว่าเกิดขึ้นบ่อยครั้งมาก
ในช่วงหลังๆ มานี้ 

ทำไมจึงเป็นเช่นนี้ ในขณะที่สังคมแต่ก่อนซึ่งยังเชื่อว่าดิน น้ำ ลม ไฟ มีวิญญาณสถิตประจำ คือ 
แม่พระธรณี (ดิน) แม่พระคงคา (น้ำ) พระพายุ (ลม) ไฟ (พระอัคนี) สามารถดลบันดาลภัยพิบัติได้หากไป
ลบหลู่ท่าน หรือนำท่านมาใช้อย่างประมาท 

มีความเป็นไปได้ว่าการที่คนแต่ก่อนทำพิธีเซ่นสรวง พลีบูชาธรรมชาติเพราะเชื่อว่า ธรรมชาติมี
วิญญาณสิงสถิตอยู่ ทำให้มนุษย์ไม่กล้าฝ่าฝืน ไม่กล้าทำลายธรรมชาติ จะตัดต้นไม้แต่ละต้นก็ต้องมีพิธีเซ่น
สรวงขออนุญาตเทพารักษ์ เพื่อให้เทพารักษ์รู้ตัวและไม่โกรธคนตัด คนแต่ก่อนจึงตัดไม้เท่าที่ตนเองจะ
นำไปใช้สอย ทำให้ต้นไม้มีโอกาสเติบโตทัน ในขณะที่ระบบอุตสาหกรรมไม่เกรงกลัวเทพารักษ์จึงตัดทีละ
มาก ๆ หรือทีละภูเขา การขาดรากไม้ขนาดใหญ่จำนวนมากๆ ยึดน้ำไว้กับดิน จึงทำให้เกิดอุทกภัย ซึ่ง
ปรากฏการณ์นี้หากจะใช้คำพูดอย่างคนโบราณก็คงจะเป็นคำว่า “ถูกฟ้าดินลงโทษ” ซึ่งก็ไม่ผิดความจริง
มากนัก 

สังคมไทยยังมีประเพณีที่เกี่ยวกับธรรมชาติอีกมาก เช่นทางภาคเหนือมีพิธีสืบชาตาแม่น้ำ พิธีสืบ
ชาตาต้นไม้ สืบชาตาป่า ในส่วนของพิธีกรรมที่เกี่ยวกับน้ำนั้น ที่คนไทยทุกภูมิภาครู้จักกันดี คือ ประเพณี
ลอยกระทง ซึ่งวัตถุประสงค์ดั้งเดิมก็คือ การขอขมาแม่พระคงคา (วิญญาณที่เชื่อว่ารักษาแม่น้ำลำคลอง) 
ที่ตนได้ล่วงเกิน ถ่ายเทสิ่งปฏิกูลลงไป และขอบคุณแม่พระคงคาที่ให้มนุษย์ได้ใช้อุปโภค บริโภค น่า
เสียดายที่ประเพณีลอยกระทงเกิดความผิดเพี ้ยนจากวัตถุประสงค์เดิมไปมาสู ่สาระเพียงแค่ความ
สนุกสนาน และเพื่อให้หนุ่มสาวได้อธิษฐานร่วมกันภายใต้แสงจันทร์วันเพ็ญ ก่อนที่ (อาจจะ) จะนำไปสู่
โศกนาฏกรรมในคลินิกเถื่อนหากเกิดการตั้งครรภ์ไม่พึงประสงค์ หรือการที่หน่ วยงานการท่องเที่ยวของ
รัฐบาลไทยหวังผลเพียงเพ่ือให้มีนักท่องเที่ยวเข้ามาเที่ยวมากๆ ในช่วงเทศกาลลอยกระทง โดยไม่คำนึงถึง
กระทงธรรมชาติหรือกระทงวัสดุสังเคราะห์ที่เป็นขยะในน้ำ (แม่พระคงคา) ว่าจะเพ่ิมมากข้ึนจากปกติ 

นอกจากนี้ ทางภาคใต้เราพบว่าบริเวณที่เป็นป่าช้านั้น จะเป็นแหล่งอาหารธรรมชาติอันยากที่
ผู้ใดจะกล้าล่วงล้ำเข้าไปได้ในขณะที่ธรรมชาติบริเวณอื่น ๆ ถูกมนุษย์รุกล้ำนำไปใช้จนเกิดสภาพเสื่อม
โทรม แต่บริเวณป่าช้าจะไม่มีใครเข้ามารบกวน จึงยังคงความสมบูรณ์อยู่ และชาวบ้านเชื่อว่าถ้าเข้าไปขอ
เก็บผักหญ้าเล็ก ๆ น้อยๆ ก็จะไม่ถูกภูตผีลงโทษ นอกจากจะโลภนำออกไปทีละมาก ๆ เท่ากับธรรมชาติ
ไม่มีโอกาสฟื้นตัว ปรากฏการณ์นี้ยังเกิดขึ้นในชนบททางภาคอีสานเช่นกัน คือบริเวณศาลผีปู่ตา ซึ่งเป็น
สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ของชุมชน จะคงสภาพความสมบูรณ์ของธรรมชาติเช่นเดียวกับป่าช้าทางภาคใต้ 

ในสังคมไทย วัฒนธรรม คติความเชื่อ มีความเกี่ยวพันกับมนุษย์ทั้งในระดับปัจเจกและระดับ
ชุมชนมาช้านาน ผู้ปกครองสมัยโบราณอาศัยความเชื่อทางศาสนาพุทธ พราหมณ์ผสานกับความเชื่อ
ท้องถิ่นในระดับชาวบ้าน สร้างความเป็นปึกแผ่นให้สังคม แต่ทั้งนี้ผู้ปกครองก็จะต้องมีคุณธรรมด้วย 
นอกจากนี้ความเชื่อไม่ว่าจะเป็นทางคติพุทธ พราหมณ์ หรือผี จะให้คุณหรือโทษนั้นขึ้นอยู่กับมนุษย์ที่จะมี
วิจารณญาณอย่างไร จะใช้ให้เป็นประโยชน์ก็ได้ หรือจะตกเป็นทาสด้วยความเชื่องมงาย ไร้เหตุผลก็ได้ 
เพราะแก่นพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์มีเหตุผล เดินสายกลาง และผลเกิดจากเหตุ การมี “สติ” อาจทำให้



31 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

ไม่เสีย “สตางค์” ค่างมงาย เช่น เสดาะเคราะห์ด้วยราคา 999 หรือ 99บาท ซึ่งนอกจากเสียเงินทองแล้ว 
บางครั้งยังอาจเสียตัวด้วย โดยเฉพาะสตรี และต้องไม่ลืมคำนึงถึงความต่างของ 2 คำนี้ คือ 

ไสยศาสตร์ (ไสยะ - ความหลับไหล งมงาย โง่เขลา มัวเมา) 
พุทธศาสตร์ (พุทธะ - ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน แจ่มใส) 
จะเห็นว่ามีความจำเป็นที่จะต้องทำความเข้าใจเรื่องของศาสนา-ความเชื่อ เพราะสิ่งนี้ก่อให้เกิด

ศิลปวัฒนธรรม ค่านิยมต่างๆ โดยเฉพาะในสังคมไทยซึ่งมีสถาบันหลักคือ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ 
อย่างไรก็ตามยังมีวัฒนธรรมส่วนต่างๆ อีกมากมายในทุกภูมิภาคของไทยที่เกิดจากความเชื่อท้องถิ่นนั้น ๆ 
และสิ่งนี้เป็นประโยชน์ที่ทำให้เกิดการรวมตัวของสังคม โดยผ่านกระบวนการทางวัฒนธรรมด้านต่างๆ ที่
เห็นเด่นชัดคือ ประเพณีหรือพิธีกรรมต่างๆ แต่จะต้องตระหนักว่า ในปัจจุบันมีการใช้ความเชื่อทางไสย
ศาสตร์มากมายเพื่อตอบสนองความไม่มั่นคงทางจิตใจของผู้คนที่ยังขาดความเชื่อมั่นในหลักธรรมทาง
ศาสนา จึงเปิดโอกาสให้คนทุจริตอาศัยความงมงายเป็นช่องทางทำมาหากิน ดังนั้นจึงขอให้ใช้วิจารญาณ
ในเรื่องนี้ให้ดีและถ้วนถี่ เพราะความเชื่อทางศาสนามิใช่แสดงออกทางวัตถุเครื่องรางของขลังติดตัวเท่านั้น 
แต่หมายรวมไปถึงแบบแผนวิถีชีวิตทุกเรื่อง ไม่ว่าการกิน การอยู่ การรักษาพยาบาล แม้การนุ่งห่มหรือข้อ
ห้ามต่างๆ ที่เป็นจารีตหรือกลไกให้คนในสังคมได้ใช้ชีวิตร่วมกันอย่างสันติสมานฉันท์จากวัฒนธรรมหลาก
มิต ิ(https://www.baanjomyut.com.) 

ดังนั้น เทศกาลและพิธีกรรม ประเพณีไทยมีผลต่อชุมชนก่อให้เกิดความสามัคคีมีความมั่นคงย่อม
มีข้อปฏิบัติที่เหมือนกัน ข้อปฏิบัติทางด้านความเชื่อเรื่องศาสนาก็เป็นอย่างเดียวกัน ดังนี้ คือ 

๑. เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของกลุ่มชนเพื่อเกิดความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 
๒. ก่อให้เกิดกฎเกณฑ์ในการทำความด ี
๓. ก่อให้เกิดความผาสุกในการอยู่ร่วมกัน 
๔. ก่อให้เกิดการปลูกฝังค่านิยมที่ถูกต้องดีงาม 

สรปุท้ายบท 
สรุปได้ว่า เทศกาลและพิธีกรรมมีจุดมุ่งหมาย ก็คือการประกอบกิจกรรมร่วมกันเป็นวินัยขั้น

พื้นฐาน เป็นสื่อสายใยสร้างสรรค์ความสามัคคี นำคนให้ประสานเข้ากับสังคม เป็นเครื่องนำศรัทธาที่จะ
พาให้เข้าถึงธรรมที่สูงขึ้นไป เทศกาลและพิธีกรรมจึงเป็นสื่อสายใยสัมพันธ์สร้างสรรค์ความสามัคคีใน
สังคม ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เทศกาลในประเทศไทยนี้มีมากมายทั้งเก่ียวข้องและไม่เกี่ยวข้องกับศาสนา 
บางเทศกาลก็ทนต่อการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วของโลกไม่ได้ หรือปรับตัวไม่ทัน ก็ต้องตายไปแม้จะมี
เทศกาลที่ตายไปบ้างตามกาลเวลา ขณะเดียวกันก็มีเทศกาลใหม่ๆ เกิดขึ้นทดแทนอย่างไม่ขาดสาย
เช่นเดียวกัน โดยเฉพาะเทศกาลเพื่อการท่องเที่ยว มักจะเกิดขึ้นใหม่ทุกๆ ปี เทศกาลที่มีลักษณะเพื่อการ
ท่องเที่ยวนั้นมักจะเป็นเทศกาลเพื่อการเฉลิมฉลอง หรือเพื่อรื ่นเริงบันเทิงใจ พร้อมกันนั้นก็มักจะมี
จุดเริ่มต้นอยู่ที่เพื ่อกระตุ้นเศรษฐกิจตามช่วงฤดูกาล หรือตามโอกาส ขายความงดงาม ความต่างหรือ
แปลก เป็นต้น ถึงกระนั้น ก็อาจจะยังมีอยู่บ้าง ที่เป็นเทศกาลที่เกิดจากความเชื่อ แต่ต่อมาก็ประยุกต์เพ่ือ
การท่องเที่ยวไป ลดความเข้มขลังลง ตัดความศักดิ์ออก และพิธีกรรมที่มีอยู่ในเทศกาลลักษณะนี้ก็เป็น
เพียงพิธีกรรมเพ่ือความยิ่งใหญ่ เพ่ือความงดงาม เพ่ือความสวยงาม ไม่มีเพ่ือความเข้มขลัง หรือเพ่ือความ
ศักดิ์สิทธิ์ และมีระเบียบแบบแผน ขั้นตอนการปฏิบัติไม่คงที่ ขึ้นอยู่กับยุคสมัยความเหมาะสมเป็นสำคัญ
ส่วนเทศกาลและพิธีกรรมทางศาสนามีจุดเริ่มต้นจากความเชื่อหรือศรัทธาต่อศาสนานั้นๆ เป็นสำคัญ 



32 

บณัฑิตศกึษาปรทิรรศน ์วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์  ปีที่   12   ฉบบัที่ 1  มกราคม - เมษายน  2567 

 

เทศกาลและพิธีกรรมจึงเป็นการแสดงออกต่อความเชื่อนั้นๆ ถูกรักษาเอาไว้โดยการปฏิบัติสืบต่อกันมา 
พร้อมทั้งจัดให้มีการประกอบพิธีกรรมตามความเชื่อนั้นๆ ขึ้นในช่วงเวลาใดเวลาหนึ่งอย่างเป็นเอกลักษณ์
เฉพาะแล้ว ก็กลายเป็นเทศกาลนั้นเทศกาลนี้ขึ้นมา ความเชื่อมีมากมาย พิธีกรรมก็มีมากมายตามไปดว้ย 
ถึงอย่างไรก็ตาม ประเด็นที่เราจะศึกษากันก็เฉพาะเทศกาลพิธีกรรมที่สำคัญของ 5 ศาสนา ที่รัฐบาลให้
การอุปถัมภ์เท่านั้น ได้แก่ ศาสนาพุทธ คริสต์อิสลาม พราหมณ์-ฮินดู และซิกข ์เป็นต้น 
 

เอกสารอ้างอิง 

คณาจารย์มจร. (2553). เทศกาลและพิธีกรรมพระพุทธศาสนา. อยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

น.ณ ปากน้ำ; (2530), เมืองโบราณ. กรุงเทพมหานคร : หอสมุดส่วนกลาง. 
ราชบัณฑิตตยสถาน, (2546), พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 , กรุงเทพมหานคร: 

บริษัทนานมีบุ๊ค พับลิเคชั่นส์ จำกัด. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, นวโกวาท, (กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2552) 
แสงอรุณ รัตกสิกร, (2542).ลักษณะไทย 4 วัฒนธรรมพื้นบ้าน, : โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์ 
แสงอรุณ รัตกสิกรและคณะ. (2552). ลักษณะไทย 4 วัฒนธรรมพื้นบ้าน. กรุงเทพมหานคร: ธนาคาร

กรุงเทพ. 
ศรีศักร วัลลิโภดม, (2539). โครงการทุนส่งเสริมกลุ่มวิจัยประวัติศาสตร์ท้องถิ่นและวัฒนธรรมพื้นบ้าน. 

กรุงเทพมหานคร: กองวิชาการโบราณคดี. 
https://sites.google.com/site/thialandcoth/ngan-theskal-prapheni-khxng-thiy 
https://www.baanjomyut.com/library/culture_faith/02.html 
 

https://sites.google.com/site/thialandcoth/ngan-theskal-prapheni-khxng-thiy
https://www.baanjomyut.com/library/culture_faith/02.html

