
45 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

ศึกษาวิเคราะห์การถวายทานตามเทศกาลประเพณีในสังคมไทย 
A study and analysis of offerings in traditional festivals in Thai society 

 
พระอธิการหนุ่ม  สิริสาโร (อ่องสกุล)1 ,สามารถ  สุขุประการ2 

ศิริโรจน์  นามเสนา3 
Phraathikannum  Sirisaro (Oongsakun)1 , Samart Sukhuprakan2 

Sirirote  Namsena3 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยนี้ มีว ัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื ่อศึกษาหลักการถวายทานใน

พระพุทธศาสนา 2) เพ่ือศึกษาการถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย 3) เพ่ือวิเคราะห์การ
ถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ  แบบวิจัยภาค
เอกสาร ผลการวิจัย พบว่า 1.หลักการถวายทานในพระพุทธศาสนา ลำดับแรกต้องมีศรัทธาในการที่
จะถวายและพิจารณาว่าถวายสิ่งใดได้อานิสงส์มาก เมื่อมีจิตศรัทธาแล้วสิ่งของที่จะถวายต้องได้มาโดย
ความบริสุทธิ์ผู้รับการถวายก็ต้องบริสุทธิ์ หลังจากถวายแล้วมีจิตใจแช่มชื่นเบิกบานย่อมได้อานิสงส์
มาก   2.การถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย มีการกําหนดของชุมชนให้มีการร่วมกัน
ทําบุญถวายทานตามความเชื่อพ้ืนฐานในเรื่องของศรัทธาในพระพุทธศาสนา และความเชื่อทางด้านสิ่ง
ที่เหนือธรรมชาติภูตผีเทวาอารักษ์ผีบรรพบุรุษ โดยจะนําปัจจัยทางด้านวิถีชีวิตและสภาพแวดล้อมและ
สภาพอากาศของพื้นที่ผนวกเข้ากันอย่าง กลมกลืนจนเกิดเป็นปัจจัยต่างๆ ในการกําหนดกิจกรรมของ
การทําบุญที่จะมีขึ้นในแต่ละเดือน ตลอดทั้งปีตามฮีต 12 เนื่องจากคนในชุมชนเป็นผู้กําหนดให้เป็น
จารีตหรือสิ่งที่พึงถือปฏิบัติ ทําให้ประเพณีเหล่านี้ได้รับการประพฤติปฏิบัติสืบทอดทั้งยังได้มีการบอก
กล่าวจากรุ่นสู่รุ่นเพื่อเป็นการ รักษากฎของชุมชนและเพื่อป้องกันการได้รับบทลงโทษจากการละเมิด
กฎปฏิบัติของคนในชุมชน ซึ่งบทลงโทษของผู้ที่กระทําผิดจารีตประเพณีของสังคม อาจจะหมายถึงการ
ได้รับการปฏิเสธในการคบค้า สมาคม การยอมรับ หรือการให้ความช่วยเหลือใดจากคนในชุมชน และ
3.วิเคราะห์การถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทยสรุปได้ว่า หากจะแยกประเภทของบุญ
ตามจุดมุ่งหมายแล้วอาจแยกได้ดังนี้ 1. บุญที่เกี่ยวกับพระสงฆ์โดยตรงบุญลักษณะนี้จะมี 6 บุญ หรือ 6 
เดือน คือบุญเข้ากรรม บุญเข้าพรรษา บุญออกพรรษาและบุญกฐิน ความเชื่อในการถวายทานกับภิกษุ
ที่ออกจากกรรมแล้วถือ ว่าเป็นผู้หมดมลทิน เป็นผู้บริสุทธิ์ผุดผ่อง คฤหัสถ์ผู้ใดได้ทำบุญแด่พระภิกษุ
สงฆ์ในบุญ เข้ากรรมถือว่าได้กุศลหรืออานิสงส์แรงมาก 2. บุญที่เกี่ยวกับการทํามาหากิน บุญลักษณะนี้

 
1นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์, E-mail. namsena@hotmail.com 
2,3 อาจารย์ประจำหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิตและพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา

พระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์ 
 



46 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

จะเกี่ยวกับการ ขอพรหรือบวงสรวงสิ่งศักดิ์สิทธิ์ให้ดล บันดาลความอุดมสมบูรณ์ทางธรรมชาติใหเ้ช่น 
ฟ้าฝน ข้าวปลาอาหารเป็นต้นจะมีอยู่ 2 บุญ คือ บุญคูณลานและบุญบั้งไฟ ในส่วนบุญคูณลานหากจะ
ให้ความหมายตามสาระพิธีแล้วก็คือ บุญที่ทำขึ้นเพื่อทำขวัญข้าวเพื่อให้ เกิดสิริมงคลแก่ชาวบ้านและ
เป็นการบูชาขอบคุณสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับข้าว ไม่ว่าจะเป็นผีปู่ตา ผีตาแฮกหรือเจ้า
แม่โพสพเป็นต้น ที่ประทานข้าวมาอย่างอุดมสมบูรณ์ให้กับเกษตรกรในฮีต 12 ของเดือน 3. บุญ
เกี่ยวกับขวัญกําลังใจในการดํารงชีพ บุญลักษณะนี้เกิดขึ้นภายใต้ความเชื่อที่ว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์จะอํานวย
ความสุขสวัสดิภาพให้มี 2 บุญคือ บุญสงกรานต์และบุญซำฮะ 4. บุญที่เกี ่ยวกับความกตัญญบุญ
ลักษณะนี้จะเน้นที่การ ทําบุญอุทิศเป็นสําคัญมี 2 บุญคือ บุญข้าวประดับดินและบุญข้าวสาก ซึ่ง
ประเพณีทำบุญข้าวประดับดิน เป็นการทำบุญเพ่ืออุทิศแก่ญาติผู้ล่วงลับ บูชาผีบรรพบุรุษและผีไร้ญาติ  
 
คำสำคัญ : วิเคราะห์,การถวายทาน,เทศกาล,ประเพณ,ีสังคมไทย 

 
Abstract 

The Research Article had 3 objectives: 1) to study the principle of the offering 
in Buddhism, 2) to study the offering at the traditional festivals in Thai society, and 3) 
to analyze the offering at the traditional festivals in Thai society. This research applied 
the Qualitative Research with the Documentary Research. The research results were as 
follow: 1. The principle of the offering in Buddhism was that firstly, having the faith in 
the offering and considering the something for the result of merit. When having the 
faith, the offered something were pure, and the monks must be pure. After the offering, 
the mind of people was joyful. 2. The offering at the traditional festivals in Thai society 
was specified in the community to make the merit for the basic belief in the faith in 
Buddhism and the belief in the ghost with the factors in living, environment and 
weather in the area. These made the factors in making the merit inn each month and 
the Heetsipsong-traditions. Because the local people specified the custom or things to 
do, these traditions were inherited from the generation to generation to maintain the 
rules of the community and protect the punishment from breaking the law of the 
people in the community The punishment for the people breaking the law was no 
acceptance and helping from the people in the community. And 3. The analysis of 
offering at the traditional festivals in Thai society in kinds of Punna (merit) was that (1) 
the merit about the monks had 6 merits or 6 months: Parivasa-kamma, Buddhist lent 
and Kathin ceremony. The believe in offering to the monks leaving the Parivasa-kamma 
was the Kusala (merit) or the Anisamsa (good result) (2) The merit about the occupation 
that related to worship the sacred items such as rain and food was the Boon Khoon 



47 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

Lan (the merit factor Milan month-merit factor Milan) and Boon Bang Fai (Bang Fai 
Rocket Festival) (3) The merit about the morale in living was the merit in Songkran 
Festival and the Boon Sum Ha (the merit for purifying the mind), and (4) the merit 
about the gratitude was the Boon Khao Pradap Din (the merit for donating on behalf 
of their died relatives and the Boon Khao Sak (the celebration of the dead). 

Keywords: Analysis, Alms giving, Festivals, Traditions, Thai society 

 

บทนำ 
การถวายทานโดยทั่วไปในพระพุทธศาสนา คือ การให้เพ่ืออนุเคราะห์ผู้ขาดแคลนควรที่จะ

อนุเคราะห์ เพื่อสงเคราะห์ผู้ที่ควรสงเคราะห์ เป็นการผูกมิตรภาพไมตรี หรือเพื่อบูชาผู้ที่ควรบูชาเป็น
การบูชาครู หรือตอบแทนคุณ หรือเป็นการบำเพ็ญในบุญเขต พระพุทธองค์ตรัสสอนให้ทำทานอย่างมี
ขอบเขตและมีเหตุผล พระพุทธองค์ทรงสรรเสริญการเลือกให้ และทรงแสดงสมบัติของทานไว้ 3 
ประการ4 ได้แก่ (1) เจตนาสมบัติ ถึงพร้อมด้วยเจตนาคือ มีเจตนาดีแต่ก่อนจะให้มีเจตนาดีขณะให้และ
มีเจตนาดีภายหลังให้ (2) วัตถุสมบัติ ถึงพร้อมด้วยวัตถุ ได้แก่ วัตถุที่ควรให้เป็นประโยชน์แก่ผู้รับ  (3) 
ปฏิคาหกสมบัติ ถึงพร้อมด้วยปฏิคาหกคือผู้รับซึ่งเป็นผู้ควรให้ และตรัสสอนให้ทำทานเป็น  บุญคือให้
เป็นความดีเป็นเครื่องชำระล้างความชั่ว เช่น โลภะ มัจฉะริยะ ให้ทำทานเป็นกุศลคือให้ เป็นกิจของคน
ฉลาดตรัสสอนให้ทำทานเป็นสัปปุริสทานได้แก่ทานเป็นของคนดีคนฉลาดเช่นให้ถูกกาลสมัยเหมาะแก่
ความต้องการของผู้รับไม่ทำให้ตนเองและผู้อ่ืนเดือดร้อน  พระพุทธเจ้าทรงแสดงลักษณะการให้ทานไว้ 
5 ประการด้วยกัน คือ ทานด้วยศรัทธา ทานโดยเคารพ ทานตามกาลอันควร ทานด้วยจิตอนุเคราะห์ 
ทานไม่กระทบตนและคนอื่นกล่าวคือ 1. ให้ทานด้วยศรัทธา คือ การให้ด้วยเชื่อว่าผลของการให้ทาน
นั้นมีประโยชน์เกื้อกูลแก่ คนอ่ืน ผู้ให้มีใจดีเบิกบานและอ่ิมใจเมื่อให้ทานแล้วนอกจากนี้ มีความเชื่อว่า
ผลของการคิดดี พูดดี และทำดี ย่อมมีผลตอบสนองแก่บุคคลผู้ทำต้องติดสอยห้อยตามผู้ทำไปเหมือน
เงาตามตัว 2. ให้ทานโดยเคารพ คือ ให้ด้วยการนอบน้อมอ่อนละมุนละม่อม ให้ด้วยวาจาไพเราะ 
อ่อนหวาน และให้ด้วยน้ำใจอ่อนน้อม 3. ให้ทานตามกาล คือ ให้ในกาลอันสมควร เช่น ถวายผ้าอาบ
น้ำฝนในฤดูกาลเข้าพรรษาหรือเวลาออกพรรษาถวายผ้าจำนำพรรษา ตลอดทั้งถวายภัตตาหารเช้า
เพลงเป็นต้น 4. ให้ด้วยจิตอนุเคราะห์คือ ให้เกื ้อหนุนโอบอ้อมอารีเมตตา และให้อุดหนุนเอื้อเฟ้ือ  
ช่วยเหลือด้วยกรุณา ท่านแสดงผลของการให้ทานตามกาล และการให้ด้วยจิตอนุเคราะห์ว่า จะเป็น 
คนมั่งคั่งมีทรัพย์สมบัติมาก มีเครื่องใช้สอยเหลือเฟือและมีความประสงค์เต็มเปี่ยม  5. ให้ทานไม่
กระทบกระทั่งตนและคนอื่น คือ ให้ตามกำลังของตนที่มีอยู่และไม่ รบกวนของคนอื่นมาให้ทาน ท่าน
แสดงผลของการให้ทานข้อนี้ว่าจะเป็นคนม่ังคั่งมีทรัพย์สมบัติมาก และมีโภคทรัพย์ปราศจากภัย5 

 
4 สํ.ส. (ไทย) 14/284/251. 
5 พระครูโพธิชยธรรม (บุปผาสังข์), “การศึกษาเปรียบเทียบการให้ทานสมัยพุทธกาลกับการให้ทานของ

ชาวตำบลนาเลิง อำเภอเสลภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, 
(บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2555), หน้า 17-18. 



48 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

วัดเป็นหนึ่งในสามสถาบันหลักของชาติไทยจึงถือว่าเป็นสถาบันทางสังคมที่ให้ความรู้ ให้
คุณธรรมแก่คนไทยมาตลอด เมื่อสร้างบ้านสร้างเมืองในที่ใดคนไทยในที่นั้นก็สร้างวัดคู่กับ  ชุมชนให้
เป็นสถานที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ และให้เป็นสถานที่บำเพ็ญบุญกุศลประกอบพิธีกรรมทางศาสนา การให้
ทานในสังคมไทยมีมาเป็นของคู ่กันทุกยุคทุกสมัย เพราะคนไทยได้ร ับอิทธิพลจากคำสอนของ
พระพุทธศาสนาที่ว่า การให้ทานจะทำให้เป็นเกิดความร่ำรวยในชาติหน้า การให้ทานจะได้ไปเกิดใน
สวรรค์ การให้ทานจะทำให้เป็นคนมีความสุข การให้ทานจะทำให้ได้มนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ และ
นิพพานสมบัติ ความเชื่อเหล่านี้ล้วนเกิดจากหลักคำสอนทาง พระพุทธศาสนาทั้งสิ้นยิ่งไปกว่านั้นการ
ให้ทานเป็นการกำจัดโลภะจะเห็นได้จากอุปนิสัยของคน ไทยพอตื่นเช้ามาก็ตักบาตรนำสำรับอาหารส่ง
ถวายพระเณร เช้า เพล ซึ่งเป็นภาพที่เห็นกันได้อยู่ทั ่วไป การให้ทานนั้นถือว่าเป็นการทำความดี
เบื้องต้นของชาวพุทธก็ว่าได้ การให้ทานย่อมได้อานิสงส์ ส่งผลดีงามให้แก่ผู้ให้ทานทั้งหลาย6  

การถวายทานที่สมบูรณ์ครบถ้วน จะมีผลมากอานิสงส์มากก็เพราะประกอบด้วยเหตุ 4 
ประการ คือ  

1.วัตถุสัมปทา ถึงพร้อมแห่งวัตถุ ในที่นี้หมายถึงผู้รับ คือ ปฏิคาหกเป็นทักขิไณยบุคคล ผู้มี
ความพร้อมพรั่งด้วยคุณธรรม ยิ่งมีคุณธรรมสูงมากเท่าใด ก็ยิ่งทำให้ทานของผู้บริจาคแล้วมีผล  มาก
เท่านั้น อย่างเช่น บุคคลผู้เป็นพระอรหันต์หรือพระอนาคามีผู้เข้านิโรธสมาบัติได้  

2. ปัจจยสัมปทา คือความถึงพร้อมแห่งปัจจัย ในที่นี้หมายถึงสิ่งของที่จะนำมาทำทาน ต้อง
ได้มาอย่างบริสุทธิ์โดยชอบธรรม  

3. เจตนาสัมปทา ถึงพร้อมแห่งเจตนา ในที่นี้หมายถึงมีเจตนาดี คือต้องมีเจตนาดี ทั้ง 3 
ประกาล คือ  

3.1) บุพเจตนา เจตนาก่อนให้คือตั้งแต่ตอนแรก เริ่มต้นก็ตั ้งใจดี มีความเลื่อมใส 
จิตใจเบิกบานและตั้งใจจริงแข็งแรงมีศรัทธามากต่อไป  

3.2) มุญจนเจตนา ขณะถวายก็จริงใจจริงจัง ตั้งใจทำด้วยความเบิกบาน ผ่องใส มี  
ปัญญารู้เข้าใจ  

4. อปราปรเจตนา ถวายไปแล้วหลังจากนั้น ระลึกขึ้นเมื่อไรจิตใจก็เอิบอิ่มผ่องใส  ว่าที่เรา
ทำไปนี้ดีแล้ว ทานนั้นเกิดผลเป็นประโยชน์ เช่น ได้ถวายบำรุงพระศาสนา พระสงฆ์จะได้มีกำลังแล้ว
ท่านก็จะได้ปฏิบัติศาสนกิจ ช่วยให้พระศาสนาเจริญงอกงามมั่นคงเป็นปัจจัยให้สังคมของ  เราอยู่
ร่มเย็นเป็นสุข นึกข้ึนมาเมื่อไรก็เอิบอิ่มปลื้มใจ7  

หลักการทำบุญถวายทานในปัจจุบันยึดหลักของเรื่องกรรมเก่าและกรรมใหม่ โดยมีศรัทธา
เป็นตัวนำคือ เรื่องกรรมดีและกรรมชั่วถ้าทำดีจะได้ไปเกิดในที่ดี ถ้าทำไม่ดีก็จะทำให้ชีวิตตกต่ำ การให้
ทานถือเป็นผลแห่งความดี ชาวพุทธจึงได้ยึดเอาไว้เป็นหลักในการดำเนินชีวิตประจำวันก็ว่าได้ 
หลักการทำทานมีอยู่ 2 ประเด็นใหญ่ที่ชาวพุทธนิยมทำกันได้แก่ (1) ปาฏิปุคคลิกทาน คือให้ทาน

 
6 พระครูไพศาลธรรมานุสิฐ, (ถนอม ภิญโญจิตร), “การศึกษาเปรียบเทียบตัวอย่างการให้ทานในพระ 

สุตตันตปิฎกกับการปฏิบัติจริงในลำพูน”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2546), หน้า บทคัดย่อ. 

7 องฺ.ฉกฺก. (ไทย) 22/37/486. 



49 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

เฉพาะบุคคลไม่ได้ถวายแก่สงฆ์ (2) สังฆทาน คือ การถวายทานแก่สงฆ์ การทำทานแบบถวายแก่
พระสงฆ์หมู่ใหญ่ เป็นบำรุงพระศาสนาอย่างแท้จริง ดังนั้น การทำบุญทำทานในศาสนาที่ชาวบ้านนิยม
ทำกันในปัจจุบัน จึงต่างกันโดยสิ้นเชิงแบ่งได้เป็น 2 ลักษณะ คือ กลุ่มแรกทำทานเพื่อต้องการให้ผล
บุญส่งให้ตัวเองมีความสุขในขณะที่มีชีวิตอยู่ คือ ต้องการผลทางจิตใจ มีความสุขมีความร่ำรวย มีกินมี
ใช้ในชาตินี้เท่านั้น กลุ่มท่ีสองมุ่งถึงชาติหน้าว่าเมื่อบริจาคทานแล้ว ตายไปจะได้เกิดบนสวรรค์ตามหลัก
พระพุทธศาสนาสอนให้เสียสละให้แก่ผู้อื่นแต่ปุถุชนทั่วไปยังมี  ความโลภ ความโกรธ ความหลงเป็น
พื้นฐานภายในจิตใจอยู่ ดังนั้นการให้ย่อมเป็นการขจัดกิเลส  ตัดโลภะและเป็นแรงจูงใจต่างกันอย่าง
แน่นอน ส่วนบัณฑิตท้ังหลายในอดีตหรือปัจจุบันย่อมให้8  

เทศกาลและงานประเพณีในสังคมไทย หมายเอาช่วงเวลาที่กำหนดไว้เพื่อจัดงานบุญและ
งานรื่นเริงในท้องถิ่น เป็นการเน้นไปที่การกำหนดวัน เวลา และโอกาสที่สังคมแต่ละแห่งจะจัดกิจกรรม
เพื่อเฉลิมฉลองโดยมีฤดูกาลและความเชื่อเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้เกิดเทศกาลและงานประเพณี
ประเทศไทยเป็นดินแดนแห่งพุทธศาสนา พิธีกรรมทางศาสนาจึงแทรกอยู่ในเทศกาลและงานประเพณี
เป็นส่วนใหญ่ เริ่มตั้งแต่พิธีกรรมในแต่ละขั้นตอนของชีวิต พิธีกรรมหรือกิจกรรมเกี่ยวกับอาชีพทาง
เกษตรกรรมและอื่นๆ ซึ่งกิจกรรมเหล่านี้ ได้กลายเป็นหนึ่งในปัจจัยหลักทางการท่องเที่ยวในปัจจุบัน
เทศกาลและงานประเพณีของไทยยังสามารถจำแนกได้เป็น 4 กลุ่ม เพื่อให้ได้รูปแบบที่มีความเป็น 
เอกลักษณ์ดั้งเดิม มากที่สุด รวมทั้งมีเนื้อหาที่เหมาะสมต่อการท่องเที่ยวด้วย ได้แก่  1)เทศกาล หรือ 
ประเพณีท่ีมีเป้าหมายทางเศรษฐกิจ ส่วนใหญ่จะเก่ียวกับพืชผลทางเกษตรกรรม มีทั้งอาหารผลิตภัณฑ์
จากพืชและสัตว์ เช่น งานวันลิ้นจี่ จ. เชียงราย งานวันลำไย จ.ลำพูน ลางสาด จ.อุตรดิตถ์ งานมหกรรม
ไม้ดอกไม้ประดับ จ.เชียงใหม่ งานเทศกาล ไหม จ.ขอนแก่น เป็นต้น  2) เทศกาล หรือ ประเพณีที่
ผสมผสานการละเล่นพื้นเมืองกับความเชื่อทางศาสนา เป็นงานที่เน้นกิจกรรมทางศาสนา ได้แก่ งาน
แห่เทียนเข้าพรรษา จ.อุบลราชธานี งานวันสารทเดือนสิบ จ. นครศรีธรรมราช งานประเพณีกินเจ จ.
ภูเก็ตและตรังเป็นต้น สำหรับงานที่เน้นกิจกรรมการละเล่น ได้แก่ งานยี่เป็ง จ.เชียงใหม่ งานแข่งเรือ
ยาว จ.น่าน พิจิตรและพิษณุโลก งานเผาเทียนเล่นไฟ จ.สุโขทัย งานไหลเรือไฟ จ.นครพนม งานบุญบั้ง
ไฟ จ.ยโสธร งานแสดงช้าง จ.สุร ินทร์ งานว่าวสนามหลวง กรุงเทพฯ งานแข่งเรือกอ และ จ.
นราธิวาส 3) เทศกาลหรือประเพณีที่แสดงคุณค่าทางประวัติศาสตร์ได้แก่ งานสัปดาห์สะพานแม่น้ำ
แคว จ.กาญจนบุรี งานแสดงแสงเสียงอยุธยามรดกโลก จ.พระนครศรี อยุธยา งานนบพระเล่นเพลง จ.
กำแพงเพชรเป็นต้น 4) เทศกาลหรือประเพณีที่แสดงศิลปวัฒนธรรมเฉพาะกลุ่มชนได้แก่ งานแห่ผีตา
โขน จ.เลย งานประเพณีบุญกำฟ้า จ.นครสวรรค์ งานโยนบัว จ.ปทุมธานีและ สมุทรปราการ งาน
ปล่อยเต่า จ.ภูเก็ตและพังงา9 

ทานโดยไม่เห็นแก่สุขเจือด้วยกิเลสแต่ย่อมให้ทานเพ่ือกำจัดกิเลส กล่าวคือ บัณฑิตให้ทาน
ช่วยเหลือผู้อื่น เพราะกำจัดความตระหนี่ภายในและซักฟอกจิตใจตนเองให้บริสุทธิ์แต่อย่างไรก็ตาม 

 
8 คูณ  โทขันธ์, พุทธศาสนากับชีวิตประจำวัน, (กรุงเทพมหานคร : โอเดียนสโตร์, 2537), หน้า 16-

17. 
9 ศราย ุธ ฐานว ิ เศษ, ประเพณีไทยและว ัฒนธรรมไทย, [ออนไลน์ ], แหล ่งท ี ่มา : https:// 

sites.google.com/site/sarayutasdf/prapheni-thiy, [18 เมษายน 2564]. 



50 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

เนื่องจากการให้ทานที่ดีย่อมจะเอื้อประโยชน์ตนเองและผู้อื่นในทางกลับกันถ้าให้ทานโดยผิดการที่ดี 
ย่อมมีผลน้อยและอาจไม่เกิดประโยชน์อันใดต่อผู ้ทำทาน  แต่การให้ทานในปัจจุบันมีประเด็นที่
ก่อให้เกิดปัญหา ในการโต้แย้งทางความคิดเกี่ยวกับคำสอนและวิธีปฏิบัติในการทำบุญให้ทาน ใน
เทศกาลประเพณีวัฒนธรรม เพราะมีแนวคิดจารีตประเพณีของหมู่บ้านนั้นๆ เข้ามาเกี่ยวข้องกับหลัก
ศาสนาสาเหตุนี้จึงเป็นประเด็นเชิงจริยธรรมที่เกี่ยวกับคุณค่าทางจริยธรรม ในการให้ทานเสมอดังนั้น
การศึกษาวิเคราะห์ผลของการให้ทาน ในสมัยพุทธกาลกับปัจจุบันของพุทธศาสนิกชนในสังคมไทย 
เพื่อต้องการทราบประเด็นปัญหาการให้ทานในเทศกาลประเพณีวัฒนธรรม ที่มีอิทธิพลต่อสังคมไทย
มานานจึงเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่ง ที่จะนำมาศึกษาเพื่อเป็นแนวทางทำความเห็นให้ถูกต้องทั้งแก่ปัจเจก
ชนและส่วนรวม 

ดังนั้น จากปัญหาดังกล่าวผู้วิจัยต้องการที่จะศึกษาเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การถวายทานใน
เทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย” ว่ามีลักษณะอย่างไร มีรูปแบบ องค์ประกอบ มีผลต่อคนในสังคม
อย่างไรวัตถุสิ่งของที่นิยมนำมาให้ทานว่ามีการเปลี่ยนแปลงไปมาก น้อยแค่ไหนอย่างไร ทั้งนี้เพ่ือนำผล
การศึกษาไปเป็นข้อมูลทางการศึกษาเรื่องทานสืบไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาหลักการถวายทานในพระพุทธศาสนา 
2. เพ่ือศึกษาการถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย 
3. เพ่ือวิเคราะห์การถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การดำเนินการวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์การถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย” 
ในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualilative Research) แบบวิจัยภาคเอกสาร (Documentary 
Research)  โดยมีการว ิเคราะห์ข ้อม ูลจากคัมภ ีร ์พระไตรปิฎก อรรถกถา และวรรณกรรม
พระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน ทั้งในส่วนของที่เป็นหลักการ แนวคิด ทฤษฎี และปฏิบัติการ มีวิธีการ
และข้ันตอนการเก็บรวบรวมข้อมูลตามลำดับต่อไปนี้ 

1. ศึกษาข้อมูลจากเอกสารขั ้นปฐมภูมิ (Primary Source) ได้แก่ ข้อมูลจาก
พระไตรปิฎก อรรถกถา ทั้งฉบับภาษาบาลีและภาษาไทย 

2. ศึกษาข้อมูลจากเอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ ส่วนที ่เป็น
คำอธิบายจากเอกสาร หนังสือ และตำราต่างๆ ที่เก่ียวข้องในสังคมไทย 

 3. ผู้วิจัยทำการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเอกสารและงานวิจัย โดยวิเคราะห์ 
(1) การวิเคราะห์เชิงพรรณนา (Descriptive analysis) (2) การตีความหมาย (Interpretation) และ 
(3) การสังเคราะห์ (Synthesis) เกี่ยวกับการถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทยที่ปรากฏ
ในคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาเถรวาท และวรรณกรรมในยุค



51 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

ปัจจุบันโดยใช้เทคนิคการวิเคราะห์เนื้อหาประกอบบริบท (Content Analysis Technique) เพ่ือ
เสนอการวิเคราะห์การถวายทานในเทศกาลตามประเพณี สู่สังคมไทย 

 4. นำเสนอข้อมูลที่ได้ศึกษามาเชิงพรรณนา 
 

สรุปผลการวิจัย  
ผลการศึกษาวิเคราะห์เชิงเอกสารผู้วิจัยได้สรุปผลการวิจัย พบว่า  

 1. หลักการถวายทานในพระพุทธศาสนา 
หลักการถวายทานนั้นพระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ 5 ประการ ด้วยกันคือ ให้ทานด้วยศรัทธา 

ให้ทานโดยเคารพให้ทานตามกาลอันควรให้ทานด้วยจิต อนุเคราะห์ให้ทานไม่กระทบตนและผู้อื่น (1) 
ให้ทานด้วยศรัทธา คือ การให้ด้วยเชื่อว่าผลของการให้ทานนั้นมีประโยชน์ เกื้อกูลแก่คนอ่ืน ผู้ให้มีใจดี
เบิกบานและอิ่มใจเมื่อให้ทานแล้ว นอกจากนี้มีความเชื่อว่าผลของการ คิดดีพูดดีและทำดีย่อมมี
ผลตอบสนองแก่บุคคลผู้ทำต้องติดสอยห้อยตามผู้ทำไปเหมือนเงาตามตัว (2) ให้ทานโดยเคารพ คือ 
ให้ด้วยการนอบน้อมอ่อนละมุนละม่อมให้ด้วยวาจาไพเราะอ่อนหวาน และให้ด้วยน้ำใจอ่อนน้อม (3) 
ให้ทานตามกาล คือ ให้ในกาลอันสมควร เช่น ถวายผ้าอาบน้ำฝนในฤดูการเข้าพรรษาหรือเวลาออก
พรรษา ถวายผ้าจำนำพรรษาตลอดทั้งถวายภัตตาหารเช้าเพลเป็นต้น (4) ให้ด้วยจิตอนุเคราะห์ คือให้
เกื้อหนุนโอบอ้อมอารีเมตตาและให้อุดหนุน เอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือด้วยกรุณา ท่านแสดงผลของการให้ทาน
ตามกาล และการให้ด้วยจิตอนุเคราะห์ว่าจะเป็นคนมั่งคั่งมีทรัพย์สมบัติมากมีเครื่องใช้สอยเหลือเฟือ
และมีความประสงค์เต็มเปี่ยม (5) ให้ทานไม่กระทบกระทั่งตนและคนอื่น คือ ให้ตามกำลังของตนที่มี
อยู่และไม่ต้องรบกวนของคนอ่ืนมาให้ทาน ท่านแสดงผลของการให้ทานข้อนี้ว่าจะเป็นคนมั่งคั่งมีทรัพย์
สมบัติมากและมีโภคทรัพย์ปราศจากภัย ส่วนในการให้ทานผู้ให้ต้องมีเจตนาเป็นสำคัญ ซึ่งมีอยู่ 3 
ประการ คือ  
 (1) บุพพเจตนา คือ ความตั้งใจก่อนที่จะให้ทาน ผู้ให้มีความยินดีเริ่มตั้งแต่คิดจะกระทำ
ทานแล้วตระเตรียมสิ่งของต่างๆ ที่เป็นอุปกรณ์แห่งทานขณะที่จัดสรรสิ่งของนั้นจิตมีความยินดีคิดว่า 
“เราจะทำการฝังขุมทรัพย์สมบัติที่จะติดตามตนไปในกาลทุกเม่ือ”  
 (2) มุญจนเจตนา คือ ความตั้งใจในขณะที่กำลังให้ทาน ขณะที่ทายกกำลังให้ทานนั้นมีจิต
ผ่องใส บรรจงวางวัตถุทานลงที่มือของทักขิไณยบุคคลทำจิตให้เลื่อมใสว่า “เรากำลังถือเอาสาระจาก
ทรัพย์ที่ไม่มีสาระ”  
 (3) อปราปรเจตนา คือ ความตั้งใจหลังจากให้ทานแล้ว หมายถึง จิตของผู้ให้ทานมีความ
เบิกบาน เมื่อระลึกถึงการกระทำทานของตนคราวใดก็มีความอ่ิมใจ เกิดปีติในทานนั้นว่า “ทาน ที่ท่าน
ผู้รู ้บัญญัติไว้ เราได้กระทำตามแล้วทานของเราสำเร็จประโยชน์ด้วยดี” เจตนาแห่งผู้กระทำทาน
ดังกล่าวนี้ เป็นเหตุนำความสุขมาให้แก่ผู้กระทำและเป็นไปเพื่อประโยชน์ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 
ส่วนผู้รับทานจะกล่าวในทักขิไณยบุคคลข้างหน้า ในที่นี้จะกล่าวถึงทานวัตถุหรือสิ่งที่ควรให้ทานก่อน 
สิ่งที่ควรให้ทานจัดเป็นองค์ประกอบที่สำคัญประการหนึ่ง ในกระบวนการของการให้ทานและสิ่งที่ควร
ให้เป็นทาน ตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาก็มีทั้งที่เป็นวัตถุสิ่งของ (รูปธรรม) และสิ่งที่มิใช่วัตถุ 
(นามธรรม) หลักฐานที่กล่าวถึงสิ่งที่ควรให้เป็นทาน 



52 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

2. การถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย 
การถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทยมีการกําหนดของชุมชนให้มีการร่วมกัน

ทําบุญถวายทานตามความเชื่อ พื้นฐานในเรื่องของศรัทธาในพระพุทธศาสนา และความเชื่อทางด้าน
สิ่งที่เหนือธรรมชาติภูตผีเทวาอารักษ์ผีบรรพบุรุษ โดยจะนําปัจจัยทางด้านวิถีชีวิต และสภาพแวดล้อม
และสภาพอากาศของพ้ืนที่ผนวกเข้ากันอย่าง กลมกลืนจนเกิดเป็นปัจจัยต่างๆ ในการกําหนดกิจกรรม
ของการทําบุญที่จะมีขึ้นในแต่ละเดือน ตลอดทั้งปีและเนื่องจากคนในชุมชนเป็นผู้กําหนดให้เป็นจารีต
หรือสิ่งที่พึงถือปฏิบัติทํา ให้ประเพณีเหล่านี้ได้รับการประพฤติปฏิบัติสืบทอดทั้งยังได้มีการบอกกล่าว
จากรุ่นสู่รุ่นเพื่อเป็นการรักษา กฎของชุมชนและเพื่อป้องกันการได้รับบทลงโทษจากการละเมิดกฎ
ปฏิบัติของคนในชุมชน ซึ่งบทลงโทษของผู้ที่กระทําผิดจารีตประเพณีของสังคม อาจจะหมายถึงการ
ได้รับการปฏิเสธในการคบค้าสมาคม การยอมรับหรือการให้ความช่วยเหลือใดจากคนในชุมชน เพราะ
การปฏิบัติตามจารีตสิบสองเดือนของชาวไทยอีสานนั้น ถือเป็นการเสียสละผลประโยชน์ส่วนตัว ทั้งใน
ด้านแรงงานหรือด้านทุนทรัพย์เพื่อส่วนรวม อีกทั้งยังเป็นการเสียสละเวลาจากการประกอบอาชีพ 
มาร่วมสนุกในการทํากิจกรรมต่างๆ และประกอบพิธีกรรมของการทําบุญในแต่ละเดือนรวมถึงการ
พบปะสังสรรค์ปรึกษาหารือปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นในชุมชน สร้างความสามัคคีความเข้มแข็งให้กับ
ชุมชน และยังเป็นการปลูกฝังแนวความคิดของคนในชุมชนให้เป็นไปในทางเดียวกัน ดังนั้นการละเมิด
การปฏิบัติตามจารีตประเพณีดังกล่าวจึงหมายถึงการปฏิเสธการให้ความช่วยเหลือ การเป็นส่วนหนึ่ง
ของคนในชุมชน การร่วมแรงร่วมใจกันแก้ไขปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นในชุมชนและการมีแนวความคิด 
ความเห็น ความเชื่อหรือศรัทธาในแนวทางเดียวกับคนในชุมชน ดังนั้นจึงได้มีการกําหนดบทลงโทษ
จากการละเมิดจารีตประเพณีของชุมชน ให้ผู้ที่กระทําผิดได้รับผลเช่นเดียวกับการกระทําของเขาดังที่
ได้กล่าวมาแล้ว 

3. วิเคราะห์การถวายทานในเทศกาลตามประเพณีในสังคมไทย พบว่าหากจะแยกประเภท
ของบุญตามจุดมุ่งหมายแล้วอาจแยกได้ดังนี้  
 1. บุญที่เกี่ยวกับพระสงฆ์โดยตรงบุญลักษณะนี้จะมี 6 บุญหรือ 6 เดือน คือบุญเข้ากรรม 
บุญข้าวจี่ บุญเผวส บุญเข้าพรรษา บุญออกพรรษาและบุญกฐิน ความเชื่อในการถวายทานกับภิกษุที่
ออกจากกรรมแล้วถือว่าเป็นผู้หมดมลทิน เป็นผู้บริสุทธิ์ผุดผ่อง สำหรับชาวบ้านที่เกี่ยวข้องกับพิธีบุญ
เข้ากรรม จะต้องเป็นผู้ให้ความอุปถัมภ์ด้วยจตุปัจจัยแด่ พระภิกษุสงฆ์ตลอดเวลาที่เข้ากรรม และใน
วันที่พระภิกษุต้องออกจากกรรมจะต้องมีการทำบุญให้ทาน เช่น มีการตักบาตรถวายภัตตาหาร และ
ฟังเทศน์เป็นต้น คฤหัสถ์ผู้ใดได้ทำบุญแด่พระภิกษุสงฆ์ในบุญ เข้ากรรมถือว่าได้กุศลหรืออานิสงส์แรง
มาก 
 2. บุญที่เกี่ยวกับการทํามาหากิน บุญลักษณะนี้จะเกี่ยวกับการ ขอพรหรือบวงสรวงสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ให้ดล บันดาลความอุดมสมบูรณ์ทางธรรมชาติให้เช่น ฟ้าฝน ข้าวปลาอาหารเป็นต้นจะมีอยู่ 2 
บุญ คือ บุญคูณลานและบุญบั้งไฟ บุญคูณลาน หากจะให้ความหมายตามสาระพิธีแล้วก็คือ บุญที่ทำ
ขึ้นเพื่อทำขวัญข้าวเพื่อให้ เกิดสิริมงคลแก่ชาวบ้านและเป็นการบูชาขอบคุณสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายที่มี
ส่วนเกี่ยวข้องกับข้าว ไม่ว่าจะเป็นผีปู่ตาผีตาแฮกหรือเจ้าแม่โพสพเป็นต้น ที่ประทานข้าวมาอย่างอุดม
สมบูรณ์ให้กับเกษตรกรในสังคมไทย ส่วนงานบุญบั้งไฟหากไม่มีพิธีฮงสรง บวชนาค ส่วนใหญ่จะไม่มี



53 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

พิธีทางศาสนาเพราะถือว่าเป็นบุญพญามาร แต่ก็มีบางแห่งที่มีการเจริญพระพุทธมนต์ในยามกลางคืน
ด้วย ซึ่งเป็นการปรับประยุกต์ศาสนาเข้าด้วยกันก็ไม่เสียหายอะไร แต่ส่วนใหญ่แล้วจะไม่มีพิธีทาง
ศาสนาคงปล่อยให้ญาติโยมจัดการกันเอง ส่วนพระคงมีการจัดข้าวปลาอาหารมาถวายพิเศษเท่านั้น 
 3. บุญเกี่ยวกับขวัญกําลังใจในการดํารงชีพ บุญลักษณะนี้เกิดขึ้นภายใต้ความเชื่อที่ว่าสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์จะอํานวยความสุขสวัสดิภาพให้มี 2 บุญคือ บุญสงกรานต์และบุญซำฮะ ฮีตบุญซําฮะ (บุญ
เดือนเจ็ด) เป็นบุญที่จัดขึ้นเพื่อทําพิธีปัดรังควาญ ขับไล่ความเสนียดจัญไรภูตผีปีศาจออกจากหมู่บ้าน 
บางแห่งเรียกว่าบุญเบิกบ้านหรือบุญบ้าน เป็นบุญที่แต่ละหมู่บ้านจะทําไม่ขาด เป็นบุญเกี่ยวกับภูตผี
ปีศาจ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจําหมู่บ้าน ผีปู่ตา ผีตาแฮก มเหศักดิ์หลักเมืองที่คอยคุ้มครองหมู่บ้าน ชาวบ้าน
เชื่อว่าจะรวมผีบรรพบุรุษอยู่ด้วยที่ช่วยดลบันดาลให้ชาวบ้านมีความสุข 
 4. บุญที่เกี่ยวกับความกตัญญบุญลักษณะนี้จะเน้นที่การ ทําบุญอุทิศเป็นสําคัญมี 2 บุญคือ 
บุญข้าวประดับดินและบุญข้าวสาก ประเพณีทำบุญข้าวประดับดิน เป็นการทำบุญเพื่ออุทิศแก่ญาติผู้
ล่วงลับ เพื่อบูชาผีบรรพบุรุษและผีไร้ญาติ โดยชาวบ้านจะทำการจัดอาหาร ประกอบด้วยข้าว ของ
หวาน หมากพลู บุหรี่ ห่อด้วยใบตองกล้วยร้อยเป็นพวง เตรียมไว้ถวายพระช่วงเลี้ยงเพลบางพื้นที่
อาจจะนำห่อข้าวน้อย 
 
ข้อเสนอแนะ  

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
จากผลการวิจัยการศึกษาครั้งนี้พบว่า  
 1.1 ควรปรับปรุงพิธีกรรมเรื่องแนวคิดรูปแบบ และลักษณะการให้ตามแนวพุทธ

ศาสนา วิธีการถวายทาน รูปแบบการให้ทาน ก่อนให้กำลังให้และหลังจากการให้ เป็นแนวเดียวกันกับ 
วิถีการดำเนินชีวิตของคนชาวพุทธในสังคมไทยในปัจจุบัน และปรับปรุงโดยให้ความรู้เรื่องหลักการให้
อย่างถูกวิธี  

 1.2 ควรมีการเผยแพร่และปลูกฝังการดำเนินชีวิตที่ประยุกต์จากหลักการให้ทาน ใน
เทศกาลต่างๆ  

 1.3 ควรปลูกฝังเยาวชนอันเป็นทรัพยากรหลักในสังคมไทยให้เป็นสังคมแห่งการให้ 
และมีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อกันโดยยึดหลักการให้ที่ถูกต้องตามแนวทางพระพุทธศาสนา  
  2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 

จากการศึกษาวิเคราะห์การให้ทานในสังคมไทยยุคปัจจุบัน ผู้วิจัยพบว่าสังคมไทยนั้นยัง 
ขาดความรู้เกี่ยวกับการให้ ที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาจึงควรที่จะมีการศึกษาเกี่ยวกับ เรื่องของ
การให้ดังข้อเสนอแนะต่อไปนี้  
   2.1 ศึกษาวิเคราะห์อานิสงส์ของการให้ทานในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  
   2.2 ศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการทานในช่วงเทศกาลต่างๆ ทั้ง 4 ภาคของประเทศ
ไทย  
   2.3 ศึกษาวัฒนธรรมการในสมัยพุทธกาลกับการให้ของชาวพุทธในสังคมไทยปัจจุบัน 

 



54 

บณัฑิตศกึษาปริทรรศน ์   วิทยาลยัสงฆน์ครสวรรค ์   ปีท่ี  11  ฉบบัท่ี 2  พฤษภาคม-สิงหาคม  2566 

 

เอกสารอ้างอิง 
คูณ  โทขันธ์.. พุทธศาสนากบัชีวิตประจำวัน. กรุงเทพมหานคร : โอเดียนสโตร์.2537. 
พระครูโพธิชยธรรม (บุปผาสังข์).. “การศึกษาเปรียบเทียบการให้ทานสมัยพุทธกาลกับการให้ 

ทานของชาวตำบลนาเลิง อำเภอเสลภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร 
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย, 2555. 

พระครูไพศาลธรรมานุสิฐ, (ถนอม ภิญโญจิตร)“การศึกษาเปรียบเทียบตัวอย่างการให้ทานในพระ- 
        สุตตันตปิฎกกับการปฏิบัติจริงในลำพูน”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต.  

 บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.2546. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ศรายุธ ฐานวิเศษ, ประเพณีไทยและวัฒนธรรมไทย, [ออนไลน์], แหล่งที่มา : https://  

sites.google.com/site/sarayutasdf/prapheni-thiy, [18 เมษายน 2564]. 


