
259 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

พิธีกรรมทางศาสนากับการปฏิบัติตนนิสิตสังคมศึกษายุคโลกาภิวัตน์ 
Religious rituals and self-practice, globalized social 

studies students 
 

นัชพล คงพันธ์1,  พระมหาศุภฤกษ ์สุภทฺทจารี (สีวันค า)2 
Natchaphon Kongpan1,  Phramaha Suparuek Subhaddhacărĩ (Siwankam)2 

 
บทคัดย่อ 

มนุษย์เรียนรู้ธรรมชาติที่มีเหตุมีผลเข้ามาเป็นแบบแผนและเป็นแนวทางในการ
ด าเนินชีวิต ตามความเช่ือศรัทธาของหลักศาสนาอันเป็นแก่นแท้ของศาสนานั้น ๆ เป็นสิ่งที่
กระท าได้ยาก เนื่องจากผลของการกระท ามีลักษณะเป็นนามธรรม การศึกษาท าให้ผู้ที่ศึกษา
ได้เกิดปัญญารู้จริงย่อมเห็นผลช้า ไม่เหมือนการสร้างวัตถุที่สามารถเห็นผลได้รวดเร็ว บุคคล
ไม่ว่าจะอยู่ในฐานะใด บทบาทใด จะต้องยึดหลักธรรมในการด าเนินชีวิต เพราะหลักธรรมค า
สอนจะช่วยแก้ปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ ได้ ศาสนาจึงเป็นที่พึ่งทางใจของมนุษย์ การปฏิบัติ
ตนของบุคคลทั้งหญิงและชายยุคปัจจุบัน มีค่านิยมใหม่บางอย่างขัดแย้งกับค่านิยมเดิม ท าให้
เกิดปัญหาการปฏิบัติตนอย่างไม่เหมาะสมในสังคม การไปวัด การไหว้พระสวดมนต์ การ
ท าบุญตักบาตร และการแผ่เมตตา เป็นกิจกรรมที่ชาวพุทธเราพึงปฏิบัติกันเป็นประจ าใน
ชีวิตประจ าวัน พระพุทธศาสนาในประเทศไทยจึงจ าเป็นต้องมีพิธีกรรมทางศาสนาขึ้น เป็น
เครื่องมือให้ศาสนิกชนของตน ใช้เป็นแนวทางในการปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนาที่มีลักษณะ
เป็นรูปธรรม ในความเช่ือศรัทธาในกิจกรรมหรือพิธีกรรมต่าง ๆ ของแต่ละศาสนาเป็นการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตเป็นเครื่องช้ีถึงความสามัคคี ความกลมเกลียวเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของ
คนในประเทศชาติ ให้มีความมั่นคงและได้กระท าสืบต่อกันมา 
ค าส าคัญ: พิธีทางศาสนา, การปฏิบัติตน, ยุคโลกาภิวัตน์ 
 

Abstract 
Human beings learn rational nature into a pattern and guide to 

life. According to the beliefs of religion, which is the essence of that religion, it 
is difficult to do. Because the effect of the action is abstract. Education allows 

                                                           
   1อาจารย์ประจ าวิทยาลัยสงฆ์พจิิตร  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั, E: mail: 
natchaphon951@gmail.con 
   2 อาจารย์ประจ าวิทยาลยัสงฆ์พิจิตร   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั, E: mail: 
suparerk1935@gmail.com 

mailto:suparerk1935@gmail.com


260 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

those who study to realize the truth, they will see the results slowly. Unlike 
creating objects that can see results quickly. A person, regardless of their 
position and role, must adhere to the principles of life. Because doctrine 
principles can help solve problems and obstacles Religion is therefore the 
spiritual refuge of mankind. The behavior of both men and women in modern 
times There are some new values that conflict with the old ones. Causing 
problems of improper behavior in society Going to the temple, paying 
homage to monks and chanting Offering alms to the monks and compassion It 
is an activity that Buddhists should perform on a daily basis. Buddhism in 
Thailand therefore requires a religious ritual. As a tool for their own people 
Use it as a guide to practice religious activities that have a concrete nature. In 
the belief that faith in the activities or rituals of each religion is the 
development of the quality of life, it indicates unity the unity of the people 
of the nation to have stability and continue to do so 
Keyword: Religious ceremony, conduct, globalization 
 
บทน า 

พิธีกรรมทางศาสนาพุทธ เป็นพิธีกรรมที่เข้าไปเกี่ยวข้องหรือปะปนกันอยู่กับ
ความเช่ือของศาสนาพราหมณ์ บางพิธีกรรมแทบจะเป็นเนื้อเดียวกันแยกไม่ออกว่าเป็น
พราหมณ์หรือพุทธ ท่ีเป็นเช่นน้ัน ทั้ง 2 ศาสนามีแหล่งก าเนิดที่เดียวกัน ศาสนาพราหมณ์เกิด
ก่อน ศาสนาพุทธเกิดที่หลัง ขณะที่คนที่นับถือศาสนาทั้ง 2 เป็นคนกลุ่มเดียวกัน การหันมา
นับถือพุทธก็ไม่ได้หมายความว่าจะสะลัดความเคยชินที่เคยเช่ือ เคยปฏิบัติมาตั้งแต่เป็น
พราหมณ์ออกไปทั้งหมด เพราะสิ่งเหล่านั้นเมื่อปฏิบัติแล้วยังสร้างความสุขใจ ความสบายใจ
ให้กับผู้ปฏิบัติ การอยู่ในหลักการของพุทธ คือ พิธีกรรมนั้นต้องไม่ท าให้ตนเองและผู้อื่น
เดือดร้อน ถึงอย่างไรก็ตาม ทั้ง 2 ศาสนาก็มีพิธีกรรมเฉพาะตนที่ไม่เกี่ยวข้องกันเลย หากจะ
แยกว่าพิธีกรรมใดเป็นของศาสนาใดก็ให้หันกลับไปดูหลักการอันเป็นแก่นของแต่ละศาสนาว่า
เป็นอย่างไร3 ศาสนาพุทธเป็นศาสนา ประเภทอเทวนิยม (Atheism) คือ ปฏิเสธพระเจ้า เช่ือ
ในกฎธรรมชาติ ต่างจากศาสนาพราหมณ์ เป็นศาสนา ประเภทพหุเทวนิยม (Polytheism) 
คือ นับถือพระเจ้าหลายองค์ ดังนั้น การที่จะรู้ว่าพิธีกรรมใดเป็นของศาสนาพุทธ พิธีกรรมนั้น
ต้องไม่เกี่ยวข้องกับเทพเจ้า เช่น พิธีกรรม การบรรพชาอุปสมบท พิธีเข้าพรรษา และออก
พรรษา  

                                                           
3 กรมการศาสนา, ศาสนพิธี คู่มือท าบุญบ าเพ็ญกุศลส าหรับพุทธศาสนิกชน , 

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา, 2547), หน้า 1. 



261 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

ศาสนาทุกศาสนา เป็นที่พึ่งทางใจของมนุษย์ มีหลักธรรมค าสั่งสอนที่มุ่ งหมาย
สั่งสอนให้คนในสังคมเป็นคนดี มีคุณธรรมมีเหตุผลและศรัทธาในความถูกต้อง มีพิธีกรรมและ
เครื่องหมายหรือสัญลักษณ์ที่บ่งบอกถึงความเป็นศาสนานั้นๆ บุคคลไม่ว่าจะอยู่ในฐานะ 
บทบาทใดจะต้องยึดหลักธรรมในการด าเนินชีวิต เพราะธรรมหรือหลักค าสอนจะช่วย
แก้ปัญหาและอุปสรรคต่างๆ ได้ อีกทั้งจะท าให้ทุกคนอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ ส าหรับคนไทย
แล้ว ศาสนาเป็นสถาบันส าคัญของสังคมไทยโดยยอมรับศาสนาพุทธ เป็นศาสนาส าคัญประจ า
ชาติและเปิดโอกาสให้บุคคลนับถือศาสนาต่างๆ ได้โดยอิสระ ศาสนาพุทธเป็นจุดรวมจิตใจ
ของคนไทยส่วนใหญ่ จึงได้ยึดหลักธรรมมาเป็นพื้นฐานของชีวิตเพื่อที่จะน าไปสู่ความมั่นคง
ของศาสนาและลัทธิความเชื่อทั้งหลายที่ไม่ขัดต่อศีลธรรมอันดีของประชาชน 

ศาสนาเป็นเรื่องของจิตใจและอารมณ์ มนุษย์จะน าศาสนาที่คนนับถือติดตัวไป
ปฏิบัติหรือเผยแผ่ไปในท่ีใหม่ ส่วนมากบุคคลที่เกิดมาในศาสนาใดก็จะนับถือศาสนานั้น และมี
ความประพฤติคล้ายกับบุคคลที่นับถือศาสนานั้นๆ เช่น เด็กต่างชาติที่ถูกเลี้ยงแบบไทยและให้
นับถือศาสนาพุทธ ก็จะมีพฤติกรรมและความคิดอ่านไปในแบบไทยๆ เป็นต้น ศาสนาจึงมี
อิทธิพลต่อความเป็นอยู่ของคนในสังคม โดยเฉพาะหลักธรรมที่เป็นพื้นฐานส าคัญของการ
ด าเนินชีวิตซึ่งทุกศาสนามีความสอดคลอ้งกัน โดยการยึดมั่นในการท าความด ีความสอดคล้อง
กันของหลักธรรมของแต่ละศาสนาท าให้บุคคลเข้าใจกันและกัน 

ปัจจุบันเราก าลังอยู่ในศตวรรษที่ 21 โลกได้เข้าสู่สังคมที่เรียกว่า “สังคม
ความรู้” ความรู้ใหม่ ๆ เกิดขึ้นทุกวันและเราสามารถรับความรู้ได้จากหลายช่องทาง คนท่อง
เก่ง เรียนเก่ง จ าเก่ง ไม่ใช่ตัวเลือกที่ดีที่สุดอีกแล้ว แต่คนที่พร้อมจะเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ ในโลก
ของเทคโนโลยีและนวัตกรรมของเครื่องจักรและหุ่นยนต์ เราจะต้องเตรียมพร้อมเพื่อให้
สามารถรับมือกับการเปลี่ยนแปลงของสังคม ศตวรรษนี้เป็นยุคของการเปลี่ยนแปลง ความ
เปลี่ยนแปลงหลายอย่างเกิดขึ้นในโลก ทั้งด้านสังคม เศรษฐกิจและการเมืองการปกครอง ซึ่ง
การเปลี่ยนแปลงน้ีเกิดขึ้นอย่างรวดเร็วและยากที่จะคาดเดาได้ว่าจะเกิดอะไรต่อไป เราก าลัง
อยู่ในสังคมที่มีลักษณะเป็นอย่างไร สังคมแห่งความรู้และความเปลี่ยนแปลง ฉะนั้นเยาวชนจึง
ต้องเตรียมตัวให้พร้อม เพื่อการเติบโตเป็นผู้ใหญ่ที่มีศักยภาพและรู้เท่าทันโลก 

เยาวชนในสังคมในสมัยนี้ได้มีการใช้ความรุนแรงกันเยอะมาก จึงได้มีจัดกลุ่ม
เพื่อพัฒนาด้านการสอนสิ่งดีๆ ให้กับเยาวชนสมัยใหม่ จึงได้ให้พวกเขาเข้ามาร่วมท ากิจกรรม
จิตอาสาต่างๆ เพราะจะช่วยให้พวกเขาลดการใช้ความรุนแรงได้ดีกว่าเก่า ซึ่งการที่ให้เขาหัน
มาช่วยเหลือสังคมนั้นเป็นสิ่งที่ดีมากและมีประโยชน์อีกมากด้วย เพราะการที่เรานั้นจะสอน
เด็กให้เป็นคนดีได้ในสังคมยุคใหม่ไม่ใช่เรื่องง่ายเลย การที่เรานั้นได้มีการสอนสิ่งดีๆ ให้กับเขา 
สอนให้เขาเข้าวัดท าบุญเป็นเด็กที่ดีและไม่ก้าวร้าว ไม่ใช่สอนให้เขาน้ันไปหาเรื่องคนอ่ืนและไป
ชกต่อยกัน อันนี้คือการสอนที่ผิดอย่างมาก ซึ่งการที่เราจะคอยสอนสิ่งดีๆนั้นก็ไม่ใช่เรื่องง่าย
อีกด้วย เป็นสิ่งที่เรานั้นได้มีการพัฒนาขึ้นมาเรื่อย ๆ ว่าเขาจะชอบแบบไหนเพราะเราสอนสิ่ง
ดีๆ ให้เขาไปหมดแล้ว จนถึงเวลาที่เขาต้องเลือกแล้วว่าถ้าโตขึ้นจะเลือกทางเดินแบบไหน 



262 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

เพราะเราได้แค่สอนและให้เขาเข้ามาท ากิจกรรมได้แค่นั้นเอง คอยให้ค าปรึกษาปัญหาต่างๆ 
ได้ดีจึงเป็นเรื่องที่เราไม่สามารถเข้าไปก าหนดเขาได้ว่าจะต้องท าตามที่เราบอกทุกอย่างนะ 
เพราะถ้าเขาโตขึ้นนั้นเขาก็จะคิดได้เองว่าที่เราสอนนั้นมันใช่สิ่งที่ดีรึเปล่า และเขาควรเลือก
ทางเดินแบบไหนให้ไปทางที่ถูกต้อง 

เยาวชนคนรุ่นใหม่ วัดกับชีวิตเด็กหรือวัยรุ่นดูจะเป็นเรื่องห่างไกลยิ่งขึ้นเรื่อย ๆ 
เพราะเมื่อถามถึงวัด พวกเขาก็จะมองว่าการไปวัดเป็นอะไรที่น่าเบื่อมาก ซึ่งปรากฏการณ์นี้
เป็นเรื่องที่น่าห่วงมาก ในแง่ที่ว่าหากวันหนึ่งในอนาคต พวกเขาโตขึ้นเป็นผู้ใหญ่และไม่ได้
ปลูกฝังต่อถึงความส าคัญของวัดให้กับคนรุ่นลูกรุน่หลาน "วัด" ในความคิดของคนรุ่นต่อๆ ไปก็
อาจเป็นจะสิ่งที่ค่อยๆ เลือนหายไปจากระบบความคิด การรับรู้และเห็นความส าคัญ  (พระ
มหาวุฒิชัย วชิรเมธี)4 ได้ให้ความเห็นว่า การที่เด็กไทยเราเข้าวัดน้อยลง เนื่องมาจากการที่
สังคมและยุคสมัยเปลี่ยนแปลงไป จากที่สมัยก่อนในยุคเกษตรกรรม ที่ที่ เด็กจะไปพักผ่อนหา
ความรู้ก็มีแต่วัด แต่พอมาในยุคปัจจุบัน คู่แข่งของวัดก็มีมากขึ้น เช่น ห้างสรรพสินค้า 
โรงหนัง สถานเริงรมย์ ผับ บาร์ รวมถึงเทคโนโลยีใหม่ที่ไม่ว่าจะเป็นคอมพิวเตอร์ อินเทอร์เน็ต 
เฟซบุ๊ก เป็นต้น จึงท าให้เหล่าเยาวชนต่างก็หมกมุ่นอยู่กับความสุขความรื่นรมย์ทางจิต
วิญญาณจนลืมว่ายังมีวัดอยู่ รวมถึงคนรุ่นใหม่เองก็ยังถือได้ว่าใหม่ต่อโลก จึงเลือกสนใจในสิ่ง
ใหม่ๆ ของโลกมากกว่าการเลือกสนใจทางธรรม 

บทความนี้ ผู้เขียนได้ศึกษาค้นคว้าจากเอกสารต่าง ๆ และได้มีนักวิชาการหลาย
ท่านได้สรุปเกี่ยวกับพิธีกรรมทางศาสนาการปฏิบัติตนในยุคโลกาภิวัตน์ เพื่อการปลูกฝังความ
เช่ือ ค่านิยม และพฤติกรรมให้เกิดขึ้นในตัวนักเรียน และเพื่อจะแนะน าแนวทางส าหรับผู้ที่
ตั้งใจศึกษา ให้ทราบแนวทางและข้อปฏิบัติในเบื้องต้น จะได้ปฏิบัติตนถูกต้องตามแบบที่ควร
จะเป็นตามพระธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธองค์ 

 
แนวคิดเบื้องต้นเกี่ยวกับพิธีกรรมทางศาสนา 

ความหมายของพิธีกรรมทางศาสนา ค าว่า “พิธีกรรม” (ritual) มีความหมาย
อันลึกซึ้งที่แสดงให้เห็นถึงวิถีทางวัฒนธรรม เอกลักษณ์ที่ส าคัญยิ่งของพิธีกรรม คือ การ
สื่อสารที่ส าคัญที่เช่ือมโยงระหว่างมนุษย์ ธรรมชาติ และสิ่งเหนือธรรมชาติ 

พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่ช่วยหล่อเลี้ยงศาสนธรรมอันเป็นแก่นแท้
ของพระพุทธศาสนาการกระท าพิธีกรรมต่าง ๆ ในทางพระพุทธศาสนา จะต้องมีการแนะน า
และให้ผู้ร่วมพิธีได้ศึกษาท าความเข้าใจเกี่ยวกับพิธีต่าง ๆ ตามหลักการทางพิธีกรรมของ
พระพุทธศาสนา 

                                                           
4 พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี, ท าไมวัยรุ่นไทยไม่เข้าวัดท าบุญ , [ออนไลน์], แหล่งที่มา, 

https://sites.google.com/site/tongniyomthai/thami-way-run-thiy-mi-khea-wad-tha , สืบค้นเมื่อ, 
5 มกราคม 2563. 

https://sites.google.com/site/tongniyomthai/thami-way-run-thiy-mi-khea-wad-tha


263 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 25425 (2546, 788) ได้ให้
ความหมายของค าว่า พิธีกรรมไว้ดังนี้ ค าว่า “พิธีกรรม” ประกอบกันขึ้นจาก 2 ค า คือ “พิธี 
กับ กรรม” ค าว่า “พิธี” เป็นค านาม หมายถึง งานที่จัดขึ้น ตามลัทธิความเช่ือ ตาม
ขนบธรรมเนียมความขลังหรือความเป็นสิริมงคล เช่น พระราชพิธีจรดพระนังคัลแรกนาขวัญ 
พิธีมงคลสมรส พิธีประสาทปริญญา แบบอย่างธรรมเนียม เช่น พิธี ท าให้ถูกพิธีการก าหนด ก็
อยู่จนสิ้นชนมายุ 

ส่วนค าว่า “กรรม” เป็นค านามเช่นกัน หมายถึง การงาน การกระท า เมื่อน า 2 
ค ามารวมกัน เป็นค าว่า “พิธีกรรม” มีความหมายว่า การบูชา แบบอย่าง หรือ แบบแผน 
หน่วยงานที่ปฏิบัติในทางศาสนา หรือหมายถึง การงานที่เกี่ยวข้องกับพิธี และแบบหนังสือ
ทางการทูต กรรมวิธีทางการทูต เมื่อกล่าวโดยสรุปตามความหมายของภาษาไทย ค าว่า 
“พิธีกรรม” นั้น จึงหมายถึง “แนวทาง หรือ วิธีทางานพิธีต่างๆ ตามที่ได้ก าหนดไว้ให้ถูกต้อง” 

พิธีกรรม หรือ ศาสนพิธี (Ritual) หมายถึง การบูชา แบบอย่างหรือแบบแผน
ต่าง ๆ ที่ปฏิบัติในทางศาสนา6 พร้อมกันนี้ ค าว่า “พิธีกรรม” (Ritual) มีความหมายอันลึกซึ้ง
ที่แสดงให้เห็นถึงวิถีทางวัฒนธรรมของเผ่าพันธุ์ต่างๆ เอกลักษณ์ที่ส าคัญยิ่งของพิธีกรรม คือ
การเป็นช่องทางการสื่อสารที่ส าคัญที่เ ช่ือมโยงระหว่างมนุษย์ ธรรมชาติ และสิ่งเหนือ
ธรรมชาติ  

ในขณะที่ เอริค รอตเทนบูเลอร์7 (Rothenbuhler, E. W., 1998: 3-27) ได้
นิยามว่า “พิธีกรรม” หมายถึงการแสดงอย่างมีเจตนาของแบบแผนพฤติกรรมบางอย่างซึ่ง
เป็นสื่อสัญลักษณ์ อันมีผลกระทบหรือมีส่วนร่วมในชีวิตสังคม พร้อมทั้งแสดงทัศนะว่า 
พิธีกรรมนั้นเป็นองค์ประกอบส าคัญในชีวิตมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งสิ้นชีวิต เป็นกิจกรรม
หลักท่ีส าคัญของชีวิตทางสังคม ท้ังนี้ พิธีกรรมจะมีลักษณะส าคัญหลายประการ หากมองจาก
มิติต่างๆ เช่น พิธีกรรมคือการลงมือกระท า มิใช่เป็นเพียงการคิดค านึง และมักเป็นการกระท า
ที่มีแบบแผนอันชัดเจน ประกอบด้วยขั้นตอนและกรรมวิธีท่ีกระท าซ้ าแล้วซ้ าเล่าจนกลายเป็น
ความเคยชิน หากจะมีการเปลี่ยนแปลง ก็มักเป็นไปอย่างเช่ืองช้า นอกจากนี้ พิธีกรรมยังเป็น
การแสดง ซึ่งสื่อให้เห็นถึงสถานะในการสื่อสาร เมื่อเป็นการแสดง พิธีกรรมย่อมเกี่ยวพันกับ
ผู้น าเสนอและผู้ชม นั่นคือเป็นการแสดง “บางสิ่งบางอย่าง” ส าหรับ “ใครบางคน” นั่นเอง 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า ในขณะทีม่ีพิธีกรรมเกิดขึ้น ผู้เข้าร่วมย่อมตระหนักว่าตนได้
เข้าไปมีส่วนร่วมในพิธีกรรมนั้น ๆ ไม่ว่าจะในฐานะผู้แสดงหรือผู้ชมซึ่งพิธีกรรมมิได้เกิดขึ้น
                                                           

5 ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 (2546), พิมพ์ครั้ง
ที่ :  1, พิมพลักษณ,์ (กรุงเทพมหานคร: บริษัทนานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์ จ ากัด, 2546, หน้า 788. 

6 ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554, เฉลิมพระเกียรติ
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว, เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา 7 รอบ 5 ธันวาคม 
2554, (กรุงเทพมหานคร : ราชบัณฑิตยสถาน, 2556), หน้า 835. 

7 Rothenbuhler, E.W., Ritual Communication, U.S.A.: Sage, (1998), 3-27. 



264 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

เพียงเพื่อให้ความรื่นเริงบันเทิงใจเท่านั้น หากแต่พิธีกรรมมีความจริงจัง และความหมาย
บางอย่างแอบแฝงอยู่เสมอ ดังนั้น พิธีกรรม คือ การกระท าที่คนเราสมมติขึ้นเป็นขั้นเป็นตอน 
มีระเบียบวิธี เพื่อให้เป็นสื่อหรือหนทางที่จะน ามาซึ่งความส าเร็จในสิ่งที่คาดหวังไว้ ซึ่งท าให้
เกิดความสบายใจและมีกาลังใจท่ีจะด าเนินชีวิตต่อไป เช่น พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา หรือ
อีกนัยหนึ่ง พิธีกรรม หมายถึง พฤติกรรมที่มนุษย์พ่ึงปฏิบัติต่อความเชื่อทางศาสนาของตนเอง 
ไม่ว่าจะเป็นศาสนาใด ๆ ก็ตามต่างก็มีการปฏิบัติต่อศาสนาของตน ตามความเช่ือและความ
ศรัทธาของตนเองในแต่ละศาสนา จึงก่อให้เกิดเป็น “พิธีกรรม” ทางศาสนาด้วยความเช่ือและ
ความศรัทธา 

บ่อเกิดของพิธีกรรม 
ความเห็นหรือจิตนาการน าไปสู่ความเชื่อ ความเช่ือน าไปสู่การปฏิบัติตามความ

เช่ือนั้น การปฏิบัติตามความเช่ืออย่างมีขั้นตอนหรือแบบแผนกลายไปเป็น “พิธีกรรม” 
พิธีกรรมดังกล่าวนั้นจัดให้มีขึ้นในช่วงเวลาที่ก าหนดเป็นประจ าเนื่อง ๆ กลายเป็นเทศกาล 
ความเช่ือของมนุษย์ได้ถูกพัฒนาการมาจากการบอกกล่าวต่อ ๆ กันมา จนกลายเป็นนิยาย
ปรัมปรา (Myth) แล้วยึดถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของการด าเนินชีวิตกลายเป็นลัทธิ เมื่อลัทธิความ
เช่ือเหล่านั้นได้พัฒนาเติบโตเป็นองค์กรใหญ่ขึ้นมีองค์ประกอบมากมายกลายมาเป็นศาสนา 
การประกอบพิธีกรรมก็กลายมาเป็นพิธีกรรมทางศาสนา  

คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2554, 5- 11) ปัจจุบัน
ศาสนาได้แบ่งออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ 1. ศาสนาเทวนิยม (theism) เป็นศาสนาที่มี
ความเชื่อในเรื่องของพระเจ้า (God) ได้แก่ ศาสนาคริสต์ ศาสนายูดาย ศาสนาอิสลาม ศาสนา
สิกข์ ศาสนาบาไฮ ศาสนาไซโรอัสเตอร์ และ ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู 2. ศาสนาอเทวนิยม 
(atheism) ศาสนาประเภทนี้ ไม่เช่ือในการมีอยู่จริงของพระเจ้า โดยเช่ือว่าโลกและสรรพสิ่ง
เกิดขึ้นเองตามกฎของธรรมชาติ เช่ือว่ามนุษย์เป็นผู้ก าหนดชะตาชีวิตของตนเอง ทุกสิ่งเป็นไป
ตามเหตุปัจจัย ได้แก่ ศาสนาพุทธ และ ศาสนาเชน8 

ลักษณะส าคัญของพิธีกรรมทางศาสนา 
สุริยา รัตนกุล (2555, 4- 5) ได้กล่าวถึงองค์ประกอบของพิธีกรรมในศาสนาที่

ขาดไม่ได้มีอยู่ 2 อย่าง คือ 1) ความศักดิ์สิทธ์ิ (Sacred) และ 2) ความสูงส่ง (Holy) ความคิด
เรื่องการท าพิธีกรรมเกิดขึ้นเมื่อมนุษย์มีความคิดว่าศักดิ์สิทธิ์และสูงส่งอยู่รอบตัวเขา ซึ่งสิ่งนี้
เป็นสิ่งที่เขาจับต้องไม่ได้ แต่รู้สึกได้ รูปแบบ (Form) ของสิ่งที่ศักดิ์สิทธิ์หรือสูงส่งแตกต่างกัน
ไปแล้วแต่ปริบทางวัฒนธรรม (Cultural context) และภูมิปัญญาที่อารยธรรมนั้นตั้งอยู่แต่สิ่ง

                                                           
8 คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , เทศกาลและพิธีกรรม

พระพุทธศาสนา, พิมพ์ครั้งที่ 4, พิมพ์ลักษณ,์ (พระนครศรีอยุธยา: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2559, หน้า 5- 11. 



265 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

ที่เหมือนกันท่ีต้องมีแน่นอนคือแนวความคิดเรื่องความศักดิ์สิทธิ์ (Sacred) และสูงส่ง (Holy) 
ถ้าพิธีกรรมใดมิได้ท าเพื่อความศักดิ์สิทธ์ิและสูงส่งก็ไม่ใช่พิธีกรรมทางศาสนา 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า การท าพิธีกรรมเกิดขึ้นเมื่อมนุษย์มีความคิดว่าศักดิ์สิทธิ์อยู่
รอบตัวเขา ซึ่งเป็นสิ่งที่เขาจับต้องไม่ได้ แต่รู้สึกได้ ส่วนการท าพิธีกรรมจะเป็นองค์ประกอบ
หลักของศาสนาหรือไม่ ก็แล้วแต่ภูมิปัญญาของผู้สอนศาสนาและผู้นับถือศาสนานั้นๆ 

องค์ประกอบของพิธีกรรม มีหลายประการที่สามารถอธิบายสรุปได้ ดังนี้9 
1. ความเช่ือ (believe) หรือ ความศรัทธา (faith) พิธีกรรมจักเกิดขึ้นได้ต้อง

อาศัยความเชื่อ ความศรัทธาต่อลัทธิศาสนานั้นๆ เช่นเช่ือว่ามีพระเจ้า เชื่อว่าได้กระท าเปตพลี
แล้ว ญาติที่ล่วงลับไปแล้วจักได้รับกุศลที่ได้อุทิศไปให ้หรือแม้แต่เช่ือว่าถ้าปุวยมีโรคโรคภัยไข้
เจ็บเกิดขึ้นอยู่เสมอ ให้นิมนต์พระสงฆ์มาท าพิธีสืบชะตาก็จักหาย เป็นต้น 

2. ผู้ประกอบพิธีกรรม มักจะหมายถึง เจ้าพิธี หรือ ผู้ที่สามารถที่จะสื่อสารโลก
มนุษย์นี้ไปยังสภาวะที่ลี้ลับ หรืออ านาจลึกลับ ที่คนธรรมดาไม่สามารถที่จะสื่อไปได้ จึงต้อง
อาศัยผู้ประกอบพิธีกรรมเป็นผู้สื่อความต้องการไปสู่อ านาจลึกลับนั้น เช่น พระเจ้า เทพเจ้า 
เทวดา ผี เป็นต้น 

3. ภาษา การสื่อสารระหว่างมนุษย์กับอ านาจลึกลับหรือพระเจ้า เทพเจ้า ผู้
ประกอบพิธีมักจะใช้ภาษาที่ผิดไปจากภาษามนุษย์สามัญกลุ่มนั้นๆ ใช้หรือบางครั้งก็จะใช้
สัญลักษณ์และการทานายเป็นการสื่อสารจากอ านาจลึกลับนั้นมาสู่มนุษย์ 

4. สร้างขวัญและกาลังใจพิธีกรรมนั้นๆ จะต้องมีผลต่อจิตใจ กล่าวคือ ผู้ที่ได้
กระท ากิจกรรมตามพิธีกรรมทางศาสนาแล้ว จะรู้สึกมีที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ ท าให้เกิดก าลังใจที่จะ
ต่อสู้ปัญหาอุปสรรค์ต่าง ๆ ที่ตนเองประสบอยู่ได้ 

5. สัญลักษณ์การจัดพิธีกรรมแบบต่าง ๆ จะต้องมีอุปกรณ์ เช่น ดอกไม้ ธูป
เทียนเครื่องเซ่นต่างๆ ตลอดจนการแสดงกิริยาท่าทาง เช่น ท่าร่ายราการประนมมือ การไหว้ 
เป็นต้น 

6. สื่อการใช้สื่อต่างๆ เช่น สื่อทางเสียง มีการขับร้อง บรรเลงดนตรี เพื่อให้เกิด
ความสงบและเอิบอ่ิมใจ เพ่ือให้พิธีกรรมนั้นเกิดความศักดิ์สิทธ์ิ 

 
พิธีกรรมท่ีเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาที่ปฏิบัติในสังคมไทย 

พิธีกรรมเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับประเพณีและวัฒนธรรม มนุษย์ในสังคมที่เจริญ
แล้วต่างก็มีประเพณีและพิธีกรรมที่เฉพาะของตน พิธีกรรมเป็นเครื่องช้ีถึงความสามัคคีความ
กลมเกลียวเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของคนในชาติ ส าหรับประเทศไทยซึ่งคนส่วนใหญ่นับถือ
ศาสนาพุทธ พิธีกรรมส่วนใหญ่จึงเกี่ยวข้องอยู่กับเรื่องของศาสนา เช่น การท าบุญตักบาตร 
การไหว้พระสวดมนต์ การท าบุญในเทศการต่าง ๆ ซึ่งขึ้นอยู่กับความเช่ือและหลักการของ

                                                           
9 เร่ืองเดียวกัน, หน้า 12-13. 



266 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

พุทธศาสนาแทบท้ังสิ้น พิธีกรรมที่เกี่ยวกับศาสนานี้เรียกว่า ศาสนาพิธี ซึ่งแบ่งเป็น 2 ประเภท
ใหญ่ ๆ มีดังนี ้

1. ศาสนพิธีส าหรับพระ หมายถึง ระเบียบพิธีที่พระสงฆ์จะต้องปฏิบัติตามพระ
ธรรมวินัย เช่น พิธีอุปสมบท พิธีสวดปาติโมกข์ เข้าพรรษา รับกฐิน เป็นต้น ซึ่งแต่ละพิธีนั้น
ต้องอาศัยองค์ประกอบของคณะสงฆ์ เวลาและสถานท่ีที่เฉพาะส าหรับพิธีนั้น ๆ ในส่วนที่เป็น
ระเบียบตามประเพณีนิยม เช่น กิจวัตรประจ าวันที่พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาต้องปฏิบัติ
อย่างสม่ าเสมอ เช่น การออกบิณฑบาต การท าวัตรเช้า เย็น การศึกษาพระธรรมวินัย การสั่ง
สอนพระธรรมให้กับประชาชนท่ัวไป 

2. ศาสนพิธีส าหรับชาวบ้าน เป็นระเบียบแบบแผนท่ีผู้นับถือพุทธศาสนาจะต้อง
ปฏิบัติ ซึ่งแบ่งออกเป็นหมวดต่าง ๆ คือ 

2.1 กุศลพิธี เป็นพิธีเกี่ยวกับการบ าเพ็ญกุศลต่าง ๆ ได้แก่ 
1. การแสดงตนเป็นพุทธมามกะ 
2. การรักษาอุโบสถศีล 
3. การเวียนเทียนในวันส าคัญของพระพุทธศาสนา ได้แก่ วันมาฆบูชา วัน

วิสาขบูชา วันอาสาฬหบูชา 
2.2 บุญพิธี เป็นพิธีท าบุญตามประเพณีนิยม มี 2 ประเภทคือ 

1. การท าบุญเนื่องในงานมงคล คือ การท าบุญเพื่อความสุขความเจริญ 
เช่น การท าบุญวันเกิด งานมงคลสมรส เป็นต้น 

2. การท าบุญเนื่องในงานอวมงคล คือ การท าบุญในงานศพ การท าบุญ
เนื่องในวันครบวันตาย 100 วัน เป็นต้น 

2.3 ทานพิธี ได้แก่ การถวายทานโดยทั่ว ๆ ไป ซึ่งมี 2 ประเภทคือ 
1. ปาฏิบุคลิกทาน ได้แก่ ทานที่ท าถวายเฉพาะเจาะจงบุคคล เลือกวัด 

เลือกพระสงฆ์ 
2. สังฆทาน ได้แก่ ทานที่ถวายแก่สงฆ์โดยส่วนรวม โดยไม่เลือกวัดและ

พระสงฆ์ที่รับทาน เช่น การถวายสังฆทาน การท าบุญตักบาตร เป็นต้น 
2.4 ปกิณกพิธี เป็นพิธีเบ็ดเตล็ดที่เกี่ยวข้องกับพิธีต่าง ๆ ที่กล่าวมาแล้วข้างต้น 

เช่น การแสดงความเคารพพระสงฆ์ การอาราธนา การประเคนของ การนิมนต์พระ การ
กรวดน้ า เป็นต้น 

2.5 ประโยชน์ของพิธีกรรม 
คนเป็นจ านวนมากที่มองว่าพิธีกรรมเป็นเรื่องเหลวไหลไร้สาระและเสียเวลาโดย

ใช่เหตุ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะผู้ประกอบพิธีกรรมเหล่านั้นไม่ได้มีความเข้าใจอย่างถ่องแท้ถึง
ระเบียบวิธีและแก่นแท้ของพิธีกรรมนั้น ๆ จึงท าให้เห็นเป็นเรื่องที่ไม่มีคุณค่าไม่มีเหตุผลและ
งมงาย แท้จริงแล้วพิธีกรรมทางศาสนามีประโยชน์มากมาย ดังท่ีจะกล่าวต่อไปนี้ คือ 

1. เป็นเครื่องมือสืบทอดพระพุทธศาสนา 
2. ท าให้เกิดความรักและสามัคคีของคนในสังคมนั้น ๆ  
3. แสดงถึงความเจริญทางจิตใจของคนในสังคม 
4. เป็นเครื่องจูงใจให้คนท าความดี ละเว้นความชั่ว 
5. ท าให้เกิดความอิ่มเอิบใจ 

คุณลักษณะของพิธีกรรมที่ดี พิธีกรรมที่ดคีวรมลีักษณะดังนี ้
1. วัตถุประสงค ์

1. เพื่อให้เกิดกุศล 



267 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

2. เพื่อความเป็นระเบียบเรียบร้อย 
3. เพื่อความสงบและร่มเย็นของสงัคม 

2. เปูาหมาย 
1. ความสามัคคีของหมูค่ณะ 
2. ความอยู่รอดของศาสนา 
3. สร้างศรัทธาในศาสนา 

3. กระบวนการ 
1. ตรงไปตรงมา 
2. เรียบง่าย 
3. ไม่ฟุุมเฟือย 
4. ไม่มีพิธีการมาก10 

 
การปฏิบัติตนยุคโลกาภิวัตน์ 

การส่งเสริมให้เยาวชนทุกคนได้ปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนา สามารถท าได้เป็น
ประจ าทุกวัน ทุกคนได้ปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนาอย่างน้อยสัปดาห์ละ 1 ครั้ งใน
ชีวิตประจ าวันเป็นกระบวนการส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมโดยเป็นเรื่องใกล้ตัวที่เยาวชนทุกคน
สามารถปฏิบัติได้ทุกสถานที่และทุกแห่ง สามารถน าไปปฏิบัติกันได้ในชีวิตประจ าวัน ได้แก่ 
การไหว้พระสวดมนต์ การแผ่เมตตา การท าบุญใส่บาตรและการเข้าวัดวันธรรมสวนะ หาก
เยาวชนทุกคนได้ปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนาเบื้องต้นดังกล่าว ก็จะเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ของให้เป็นคนดี มีคุณธรรม ต่อไป 

การไหว้พระสวดมนต์  
พุทธศาสนิกชนผู้มีความเลื่อมใสมั่นคงในพระพุทธศาสนาก่อนจะออกจากบ้าน

และก่อนเข้านอนนิยมสวดมนต์เพื่อท าจิตใจให้สงบ เพราะการสวดมนต์เป็นการสรรเสริญคุณ
พระรัตนตรัยคือ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ บทสวดมนต์น ามาจากพระสูตรต่าง ๆ ใน
พระไตรปิฎกบ้าง นักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาแต่งขึ้นบ้าง เพื่อใช้สวดในโอกาสต่าง ๆ เป็น
อุบายฝึกจิตและฝึกสมาธิได้เป็นอย่างดี เพราะขณะสวดมนต์จิตของผู้สวดจะต้องจดจ่ออยู่ที่
บทสวดจึงจะสวดได้อย่างถูกต้อง ถ้าจิตฟุูงซ่านแล้วก็จะสวดผิดบ่อย ๆ ผู้ที่สวดมนต์เป็น
ประจ าจะได้รับอานิสงส์ต่าง ๆ เช่น ตัดความกังวลได้ เพราะขณะสวดจิตระลึกถึงแต่บทสวด
ปล่อยวางความคิดอย่างอ่ืน ได้เจริญพุทธานุสสต ิเพราะขณะสวดจิตระลึกถึงพระพุทธคุณและ
ค าสั่งสอนของพระพุทธองค์ และจิตเป็นสมาธิมั่นคง จิตจะแน่วแน่อยู่ในอารมณ์เดียว เมื่อสวด
เป็นประจ าจะท าให้เป็นคนมีจิตมั่นคง เป็นต้น 

การแผ่เมตตา 
การแผ่เมตตาให้สรรพสัตว์ทั้งหลาย มีหลายแบบจะใช้แบบใดก็ได้ ขอเพียงให้มี

จิตสงบเปี่ยมด้วยความเมตตาแล้วแผ่ไปก็ใช้ได้ เมื่อแผ่เมตตาแล้ว พึงตั้งใจระลึกถึงพระคุณ
ของบิดามารดา ระลึกถึงพระคุณของครูบาอาจารย์และผู้มีพระคุณทั้งหลาย  

                                                           
10 ณัฐพงษ์ สังข์กลิ่นหอม, พิธีกรรมและศาสนาพิธี, [ออนไลน์], แหล่งที่มา, จาก

https://sites.google.com/site/nathphngssangkhklinhxmiom/khwam-hmay-khxng-phithikrrm-
laea-sasna, สืบค้นเมื่อ 6 มกราคม 2563.  

https://sites.google.com/site/nathphngssangkhklinhxmiom/khwam-hmay-khxng-phithikrrm-laea-sasna,%20สืบค้น
https://sites.google.com/site/nathphngssangkhklinhxmiom/khwam-hmay-khxng-phithikrrm-laea-sasna,%20สืบค้น


268 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

ชาวพุทธ นอกจากจะสวดมนต์ประจ าวันและก่อนนอนแล้วบางคนอาจจะบูชา
พระและสวดมนต์เป็นกรณีพิเศษ เช่น ในขณะเกิดความไม่สบายใจหรือก่อนจะตัดสินใจใน
ปัญหาส าคัญ ๆ ทั้งนี้ เพื่อให้จิตใจสงบ ความไม่สบายใจจะหายไป ท าให้มีสติ สามารถ
ตัดสินใจได้ดี 

การท าบุญใส่บาตร 
การตักบาตรหรือใส่บาตร คือ การที่พุทธศาสนิกชนน าอาหารที่ปรุงสุกแล้ว 

ผลไม้ และน้ าหรืออาหารแห้ง ใส่ลงในบาตรของพระสงฆ์ ซึ่งสามารถท าได้ง่ายโดยไม่ต้องมี
พิธีรีตองอะไรทุกคนสามารถท าได้ทุกวัน การท าบุญใส่บาตรพระสงฆ์ เป็นหน้าที่ของ
พุทธศาสนิกชนท่ีต้องปฏิบัติเพื่อเป็นการท านุบ ารุงรักษาพระพุทธศาสนาไว้ เนื่องจากพระสงฆ์
เป็นพุทธบุตร เป็นผู้ควรแก่สักการะที่เขาน ามาบูชา เป็นผู้ควรแก่สักการะที่เขาจัดไว้ต้อนรับ
เป็นผู้ควรรับทักษิณาทาน และเป็นเนื้อนาบุญของโลก ไม่มีนาบุญอื่นยิ่งกว่า จะด ารงชีพอยู่ได้
ก็ต้องอาศัยความอุปถัมภ์จากญาติโยมที่ถวายอาหารและปัจจัยอื่นแก่ท่าน 

ชาวพุทธส่วนมากนิยมท าบุญด้วยการใส่บาตรประจ าวันเกิดทุกสัปดาห์ เช่น คน
เกิดวันอาทิตย์ ก็นิยมใส่บาตรวันอาทิตย์ เป็นต้น บ้างก็นิยมท าบุญด้วยการใส่บาตรเมื่อถึงวัน
เกิดทุกรอบป ี

ประเทศไทยนับว่าเป็นเมืองที่มีโชค ที่ทุกวันนี้เรามีโอกาสได้เห็นสมณะออกเดิน
บิณฑบาตในยามเช้าแทบทุกตรอกซอกซอย โดยไม่ต้องล าบากหาพระสงฆ์เพื่อใส่บาตร
เหมือนกับประเทศอินเดีย-เนปาล ท่ีเคยเป็นถึงต้นก าเนิดพระพุทธศาสนา ไม่ต้องบินลัดฟูามา
เพื่อชมความงามของประเพณีการบิณฑบาต แต่ด้วยความที่ในปัจจุบันสังคมมีการแข่งขันและ
เร่งรีบมากขึ้น จึงท าให้ชาวพุทธเราเองกลับยิ่งออกห่างจากประเพณีอันดีงามอย่างการตัก
บาตรพระในยามเช้า ทั้งที่คุณประโยชน์ของการใส่บาตรในตอนเช้ามีมากมายหลายประการ
ด้วยกัน จะได้กล่าวดังต่อไปนี้ คือ 

1. การใส่บาตรทุกวัน ย่อมได้รับอานิสงส์ 5 ประการ ที่ตามพุทธเจ้าตรัสไว้ คือ 
1) เป็นที่รักของผู้คนทั้งหลาย 2) คนดีมีปัญญาย่อมชอบคบค้าสมาคมด้วย 3) มีช่ือเสียงที่ดี
งาม 4) เป็นผู้ไม่ห่างไกลธรรม และ 5) เมื่อตายแล้วย่อมเข้าสู่สุคติโลกสวรรค์ 

2. การใส่บาตรทุกวัน ท าให้จิตใจเกาะอยู่กับความดี เป็นการฝึกจิตให้คลุกเคล้า
อยู่กับกุศล ซึ่งเป็นทางแห่งความเจริญ ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรับรองว่า "ผู้ฝึกจิตดีแล้ว ย่อม
น าสุขมาให้" เพราะเมื่อตื่นขึ้นมา สิ่งแรกที่จะนึกถึงคือจะหาอะไรใส่บาตรดี ซึ่งจุดนี้ก็เรียกว่า
เป็นสังฆานุสติ เพราะนึกถึงพระสงฆ์ และจาคานุสติ เพราะนึกถึงสิ่งที่จะน าใส่บาตรพระ ถือ
เป็นบุญการเจริญพระกรรมฐานถึง 2 กองด้วยกัน 

3. เป็นการลดความตระหนี่ บรรเทาความเห็นแก่ตัว สร้างใจให้เป็นสุขและ 
สร้างสังคมให้ร่มเย็น การให้ทานท่ีพระพุทธเจ้าตรัสไว้ คือ เพื่อก าจัดความตระหนี่ มุ่งสู่ความดี
และความเสียสละ 

4. เป็นการต่อบุญต่อลาภให้แก่ตนเอง เพราะการใส่บาตรเป็นการเสริมทาน
บารมีโดยตรง เป็นการสร้างทางแห่งความมั่งคั่งร่ ารวยและความคล่องตัวในโลก ยิ่งท าทุกวัน 
กุศลก็ยิ่งส่งผลอย่างต่อเนื่อง จนสามารถหลีกพ้นความยากจนได้อย่างถาวร 

5. เพื่ออุทิศส่วนกุศลให้แก่บุคคลอันเป็นที่รักที่ล่วงลับไปแล้วเป็นการแสดง
ความกตัญญูต่อผู้มีคุณ 

6. เป็นการรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมอันดีงามของเรา เอาไว้ 
เพื่อความงดงามและมีเสน่ห์อันเป็นเอกลักษณ์ของชนชาติ 



269 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

7. เป็นแบบอย่างการส่งต่อความดีจากรุ่นสู่รุ่น เพื่อให้ลูกหลานมีแบบอย่างใน
การท าความดีสืบต่อไป เพราะถ้าคนเป็นพ่อแม่ไม่ท าตัวอย่างไว้ ลูกหลานก็ไม่มีตัวอย่างดู 
ต่อไปคนรุ่นใหม่ก็จะไม่กล้าท า แล้ววัฒนธรรม ท่ีดีงามของเราก็จะสูญสลายไปในท่ีสุด 

8. เป็นการสืบต่ออายุพระพุทธศาสนา เพราะพระสงฆ์สามเณรต้องอยู่ด้วยการ
บิณฑบาตเลี้ยงชีพ ถ้าไม่มีใครใส่บาตร ก็ไม่มีอาหาร ย่อมไม่อาจด ารงชีพอยู่ ได้ แล้วพุทธ
ศาสนาก็อาจจะสิ้นสุดลงในยุคปัจจุบัน 

9. การใส่บาตรเป็นการสร้างความปรองดองให้กับชาวพุทธ เป็นการหยุดวิกฤต
ความศรัทธา เพราะถ้าชาวพุทธทุกบ้านพร้อมเพรียงกันใส่บาตร จะเกิดเป็นพลังแห่งความ
สามัคคีขึ้น ซึ่งพลังนี้จะช่วยสร้างสรรค์สังคมให้เกิดความสงบสุข ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า 
"ความสามัคคีของหมู่คณะ ย่อมท าให้เกิดสุข" ท าให้ชาวพุทธมีความเข้มแข็ง และสามารถจะ
สร้างกรอบอันดีงามให้แก่ภิกษุสามเณรทั้งหลายไม่ให้ออกนอกลู่นอกทาง11 ประโยชน์ 9 
ประการของการใส่บาตรนี้ นับเป็นคุณอนันต์ เป็นลาภมหันต์ของชาวพุทธ ที่สามารถสร้าง
เสริมใส่ตัวได้ทุกวัน เมื่อการใส่บาตรมีคุณค่าถึงเพียงน้ี แล้วเราในฐานะชาวพุทธจะยอมปล่อย
ให้เสียประโยชน์และความสุขในส่วนนี้ไป 

การเข้าวัดวันธรรมสวนะ 
พุทธศาสนิกชนสามารถปฏิบัติศาสนกิจในวันธรรมสวนะ คือ วันก าหนดประชุม

ฟังธรรมของพุทธบริษัทที่เรียกเป็นค าสามัญว่า "วันพระ” เป็นประเพณีนิยมของพุทธบริษัทที่
ได้ปฏิบัติสืบเนื่องกันมาแล้วแต่ครั้งพุทธกาล โดยถือว่าการฟังธรรมตามกาลที่ก าหนดเป็น
ประจ าไว้ย่อมก่อให้เกิดสติปัญญาและสิริมงคลแก่ผู้ฟัง วันก าหนดฟังธรรมนี้พระพุทธเจ้าทรง
บัญญัติไว้ในเดือนหนึ่ง ทั้งข้างขึ้นและข้างแรมรวม 4 วัน ได้แก่ 1. วันขึ้น 8 ค่ า  2. วันขึ้น 15 
ค่ า 3. วันแรม 8 ค่ า 4. วันแรม 14 หรือ 15 ค่ า (หากตรงกับเดือนขาดเป็นแรม 14 ค่ า)12 

วันท้ัง 4 นี้ ถือกันว่าเป็นก าหนดประชุมฟังธรรมโดยปกติ และนิยมเป็นวันรักษา
ปกติอุโบสถ ส าหรับฆราวาสผู้ต้องการอบรมกุศลอีกด้วยวันธรรมสวนะนี้ ชาวบ้านก็จะละเว้น
การประพฤติกิจท่ีเป็นบาปต่าง ๆ การสมาทานศีลในวันนี้ เช่น รับศีล 5 หรือศีล 8 ซึ่งเรียกว่า 
อุโบสถศีล พระสงฆ์จะได้แสดงพระธรรมเทศนา หรือธรรมสากัจฉา หรือสนทนาธรรมกัน ซึ่ง
นับว่าเกิดเป็นประโยชน์แก่ผู้ฟังเป็นอย่างยิ่ง โดยจะได้รับอานิสงส์แห่งการฟังธรรม 5 ประการ 
คือ 1. ผู้ฟังธรรมย่อมได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง 2. สิ่งใดได้เคยฟังแล้ว แต่ไม่เข้าใจชัด ย่อมเข้าใจ
สิ่งนั้นชัด 3. บรรเทาความสงสัยเสียได้ 4. ท าความเห็นให้ถูกต้อง 5. จิตของผู้ฟังย่อมผ่องใส 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า การปฏิบัติศาสนกิจในชีวิตประจ าวันจึงน ามาซึ่งความสงบ
การมีสมาธิ และเป็นการสร้างบุญกุศลให้เกิดขึ้นกับตนเอง ตลอดจนสามารถแผ่เมตตาให้กับ
บรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายได้อีกทางหนึ่งด้วย และเมื่อได้ปฏิบัติจนเป็นกิจวัตรประจ าวันแล้ว
ความสุขในชีวิตจะเกิดขึ้นกับผู้ที่ปฏิบัติชอบนั้น 
 
บทสรุป 

เทศกาลกับพิธีกรรมมีความสัมพันธ์กันอย่างแนบแน่นจนแยกกันแทบไม่ออก 
เมื่อมีเทศกาลก็มีพิธีกรรม พิธีกรรมที่ไม่ต้องอาศัยเทศกาล เช่น การไหว้พระสวดมนต์ การ
ท าบุญตักบาตรตอนเช้า ข้อสังเกตที่จะท าให้เห็นความต่างระหว่างเทศกาลกับพิธีกรรมก็คือ 

                                                           
              11 การท าบุญตักบาตร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา, http://www.khaosod.co.th/view_news., สืบค้นเมื่อ, 7 มกราคม 2563. 
              12 การปฏิบัติศาสนกิจของพุทธศาสนิกชนในชีวิตประจ าวัน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา, 
https://www.m-culture.go.th/young_th/article_view.php?nid=115, สืบค้นเมื่อ 7 มกราคม 2563. 

http://www.khaosod.co.th/view_news.,%20สืบค้น


270 

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆน์ครสวรรค์      ปีที่ 8  ฉบับที่ 2    พฤษภาคม-สิงหาคม  2563 

เทศกาล เกี่ยวข้องกับเรื่องเวลา และสถานที่ มักจะเกิดขึ้นเพื่อการเฉลิมฉลอง หรือเพื่อท า
กิจกรรมร่วมกันในเวลาเดียวกันพร้อมๆ กัน ส่วนพิธีกรรมนั้นคือการประกอบพิธีใดพิธีหนึ่ง
อย่างเป็นขั้นเป็นตอนมีระเบียบแบบแผนชัดเจน จะเห็นได้ว่าเรื่องของศาสนา-ความเช่ือ สิ่งนี้
ก่อให้เกิดศิลปวัฒนธรรม ค่านิยมต่าง ๆ อีกมากมายในทุกภูมิภาคของไทยท่ีเกิดจากความเช่ือ
ท้องถิ่นนั้น ๆ และสิ่งนี้เป็นประโยชน์ที่ท าให้การปฏิบัติตนของเยาวชน โดยผ่านกระบวนการ
ทางวัฒนธรรมด้านต่าง ๆ  

ส าหรับพิธีกรรมหรือกิจกรรมนั้น มีข้อน่าสังเกตว่าระยะหลังยังมีการก าหนดวัน
ส าคัญต่าง ๆ ขึ้นมาเพื่อเน้นย้ าถึงความสมานสามัคคีและความจงรักภักดีต่อชาติและ
พระมหากษัตริย์ เช่น วันฉัตรมงคล วันจักรี เป็นต้น ประเพณี – พิธีกรรม หรือกิจกรรมตาม
วันส าคัญต่าง ๆ เหล่านี้ มีบทบาทในการท าให้สังคมมีความรู้สึกร่วมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 
และเป็นโอกาสที่จะได้ร่วมท าบุญให้ทาน และรื่นเริงสนุกสนาน มีโอกาสพบปะกัน อีกทั้งยัง
เป็นเหตุให้มีการรวมญาติมิตรที่อาศัยอยู่ห่างไกลได้มาร่วมกัน ทั้งหมดนี้คือ พิธีกรรมที่จะท า
ให้ทุกคนรู้สึกว่าตนเองมีความส าคัญต่อสังคมและประเทศชาติ 

 
เอกสารอ้างอิง 

กรมการศาสนา. ศาสนพิธี, คู่มือท าบุญบ าเพ็ญกุศลส าหรับพุทธศาสนิกชน. กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์การศาสนา. 2547. 

คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . เทศกาลและพิธีกรรม
พระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 4. พิมพ์ลักษณ์. พระนครศรีอยุธยา: 
ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2559. 

ณัฐพงษ์ สังข์กลิ่นหอม. พิธีกรรมและศาสนาพิธ.ี https://sites.google.com. เข้าถึงข้อมูล 
6 มกราคม 2563. 

พ ร ะ ม ห า วุ ฒิ ชั ย  ว ชิ ร เ ม ธี . ท า ไ ม วั ย รุ่ น ไ ท ย ไ ม่ เ ข้ า วั ด ท า บุ ญ . 
[https://sites.google.com/site/tongniyomthai/thami-way-run-thiy-mi-khea-wad-tha. 
เข้าถึงข้อมูล 5 มกราคม 2563. 

ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. เฉลิมพระเกียรติ
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว. เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระ
ชนมพรรษา 7 รอบ 5 ธันวาคม 2554. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 2556. 

 . พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 (2546). พิมพ์ครั้งที่ :  1. 
พิมพลักษณ์. กรุงเทพฯ: บริษัทนานมีบุ๊คส์พับลิเคช่ันส์ จ ากัด. 2546. 

Rothenbuhler. E.W. Ritual Communication. U.S.A.: Sage, (1998), 3-27. 
 

https://sites.google.com/site/tongniyomthai/thami-way-run-thiy-mi-khea-wad-tha

