
วิจารณ์หนังสือ : BOOK REVIEW 

ผีมีจริงหรือไม ่
GHOSTS ARE REAL OR NOT 

 

 

 
ผู้เขียน : พระพุทธทาสภิกขุ 

Author : Buddhadasa Bhikkhu 

 

คณิต ดวงหัสดี1 และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ2 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น1,2 

  Kanit  Duanghassadee1 and Phramaha Mit Thitapanyo2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus, Thailand1,2 

Corresponding Author; E-mail : dingkhanit@gmail.com 

 

******** 

 

บทน า * 
 แม้ว่าในปัจจุบันมีความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีการตรวจสอบและพิสูจน์หาค าตอบ
เรื่องต่าง ๆได้ด้วยวิธีทางวิทยาศาสตร์และวิธีการหาเหตุผลใด ๆ แต่ส าหรับเรื่องผีที่เป็นความ
เชื่อของคนในทุกสังคมมาอย่างยาวนานนั้น ยังเป็นที่สงสัยและไม่สามารถพิสูจน์ให้ค าตอบที่
ชัดเจนได้     

                                                           
*  ได้รับบทความ: 17 สิงหาคม 2563; แก้ไขบทความ: 29 ธันวาคม 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 30 ธันวาคม 2563  
  Received: August 17, 2020; Revised: December 29, 2020; Accepted: December 30, 2020 

 



492 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 

   Vol. 7 No. 4 October - December 2020 

 หนังสือเรื่อง”ผีมีจริงหรือไม่” เป็นการรวบรวมจากการบรรยายธรรมของท่านพระ
พุทธทาสภิกขุ ซึ่งเป็นพระภิกษุที่มีความรู้และได้รับรางวัลบุคคลส าคัญของโลก โดยเนื้อหา
แสดงทัศนะเกี่ยวกับเรื่องผีในเชิงวิเคราะห์ประกอบการให้เหตุผลและหลักพุทธศาสนาอย่าง
ตรงไปตรงมา ผู้อ่านสามารถท าความเข้าใจได้ในหลายแง่มุม    
 ด้วยเหตุนี้ผู้ศึกษาจึงน าหนังสือเล่มนี้มาวิเคราะห์วิจารณ์ อีกทั้งเพ่ือเผยแพร่ผลงานที่
มีคุณค่าและเป็นการเชิดชูเกียรติของท่าน รวมถึงเป็นการบ ารุงพระพุทธศาสนาสืบต่อไป 
 

โครงสร้างหนังสือ 
 หนังสือนี้ เป็นการรวบรวมบันทึกจากการบรรยายธรรมของท่านพระพุทธทาสภิกขุ 
มาเป็นภาษาเขียนบทประพันธ์ และได้จัดพิมพ์เนื่องในโอกาสที่องค์การสหประชาชาติได้ยก
ย่องให้พระพุทธทาสภิกขุเป็นบุคคลส าคัญของโลก พ.ศ. 2549 ซึ่งนับเป็น 1 ศตวรรษ หรือ 
100 ปีพุทธทาส (พระพุทธทาสภิกขุ ชาตะ พ.ศ. 2449)   
 เป็นหนังสือประเภทพ๊อคเก็ตบุ๊ค จ านวน 262 หน้า โครงสร้างหนังสือนั้น ผู้ศึกษาขอ
สรุปแบ่งเป็น 3 ส่วนใหญ่ ๆ คือ  
 ส่วนที่ 1 บทน าเข้าเนื้อหา ประกอบด้วย ส่วนที่เป็นค าน าของบรรณาธิการหนังสือ 
ค าน าของพระพุทธทาสภิกขุ ค ายกย่องของนักเขียน นักกวีต่าง ๆที่กล่าวยกย่องถึงพระพุทธ
ทาสภิกขุ เช่น กฤษณา อโศกสิน (นักเขียนนวนิยาย รางวัลศิลปินแห่งชาติ 2531)  เป็นต้น  
ส่วนที่เป็นการอ้างคาถาบทสวด “เขมาเขมสรณทีปีกคาถา” ที่มีเนื้อหาแปลว่า พระพุทธเจ้า
สอนว่ามนุษย์เป็นอันมากเมื่อเกิดภัยคุกคาม(ซึ่งในที่นี้หมายถึงผี) แล้วก็ถือเอาสิ่งต่าง ๆ เป็น
สรณะ แต่นั่นไม่ใช่สรณะอันเกษมเลย ย่อมไม่พ้นจากทุกข์ทั้งปวงได้ และอ้างอิงพุทธพจน์ 
ภิกษุเห็นผี จากศิริมานนทสูตร ซึ่งมีเนื้อหาพระพุทธเจ้าตรัสว่า ผู้ที่อ้างว่าเห็นผีฯ ไม่ใช่ลูกศิษย์
ของพระองค์ และส่วนตอนท้ายเป็นค ากลอน ประพันธ์โดยกรมหมื่นนราธิปและพระพุทธทาส
ภิกขุ  มีใจความว่ายังไม่เคยเห็นผี ถ้าได้เห็นผีแล้ว จึงจะยอมรับว่าผีมีจริง   
 ส่วนที่ 2 เนื้อหา เป็นลักษณะการบรรยายธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุเป็นเรื่อง ๆ  
โดยไม่ได้ใส่ล าดับเรื่องไว้ รวมทั้งหมด 9 เรื่อง ดังนั้นเพ่ือให้เข้าใจง่ายผู้ศึกษาได้ก าหนดเรียง
เองล าดับหน้าในหนังสือได้ดังนี้ 1. ความกลัวผี 2. ผีมีจริงหรือไม่ 3. กลัวสิ่งที่มองไม่เห็น 4. 
โลกนี้–โลกหน้า 5. สัมภเวสี 6. ตัวเราไม่มี 7. ไสยศาสตร์ 8. ฤทธิ์ หรือ ปาฏิหาริย์ ไม่ใช่เรื่อง
ของผี 9. ความเชื่อที่งมงาย 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2563 

493 

 

 ส่วนที่ 3 ภาคผนวก คือ ส่วนที่น ามาเสริมเนื้อหา ได้แก่ 1. ปาฐกถาธรรมเรื่อง
เกี่ยวกับผีของ พระปัญญานันทภิกขุ 2. บทความของพระพุทธทาสภิกขุ 3. ค าวิจารณ์หนังสือ
ความงมงาย 4. สัมมาทิฎฐิเรื่องผี 5. อาจารย์เซ็นปราบผี 6. การตอบปัญหา ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ 
ปราโมช 7. ปัจจฉิมลิขิตโดยนายปุ่น จงประเสริฐ 
 ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าโครงสร้างหนังสือมีความสมบูรณ์ เพราะ มีส่วนแรกที่
เกริ่นน าก่อนจะเข้าเนื้อหา เพ่ือให้เกิดความน่าเชื่อถือต่อผู้ประพันธ์และน าเข้าสู่เนื้อหาได้
อย่างแนบเนียน ท าให้ผู้อ่านอยากติดตามอ่านเนื้อหาของหนังสือต่อไป และต่อมาเป็นส่วน
ของเนื้อหานั้น บรรณาธิการของส านักพิมพ์ฯ ได้จัดเรียงเนื้อหา ซึ่งอาจจะไม่ได้เรียงตามล าดับ
เวลาการบรรยายธรรมแต่มีความสอดคล้องกันที่เกี่ยวกับเรื่องผี หรือวิญญาณในแง่มุมต่าง ๆ 
ในส่วนสุดท้ายที่เป็นส่วนภาคผนวก เป็นการรวบรวมเอาแนวคิดจากหลายทัศนะเป็นการ
สนับสนุนพระพุทธทาสภิกขุผู้ประพันธ์และเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้ให้มีน้ าหนักน่าเชื่อถือมาก
ขึ้น  
 

สารัตถะของเนื้อหา 
 เนื้อหาของหนังสือนั้นแบ่งเป็นเรื่องเป็นตอนๆ ซึ่งเป็นการบรรยายธรรมหลายครั้ง 
แต่ไม่ได้ระบุว่าเป็นเรื่องที่บรรยายธรรมที่ใดเมื่อใดผู้ศึกษาจึงได้ค้นคว้าตรวจสอบด้วยตนเอง
พบว่ามีบันทึกเสียงค าบรรยายในบางเรื่อง โดยเสียงที่บันทึกไว้จะแตกต่างกับเนื้อหาใน
หนังสืออยู่บ้างเล็กน้อยเท่านั้น จึงท าให้เข้าใจว่าข้อความในหนังสือนี้มีการถอดความจาก
บันทึกเสียง แต่อาจมีการปรับปรุง แก้ไข ตกเติมบ้าง ยังคงเนื้อหาและความหมายหลักส่วน
ใหญ่ไว้ ดังนั้นผู้ศึกษาจึงได้ศึกษาแนวความคิดนักคิด นักวิชาการ พระสงฆ์ไทย ที่มีความ
คิดเห็นในแนวทางเดียวกันและที่มีความเห็นที่แตกต่างจากของพระพุทธทาสภิกขุ  
เพ่ือประกอบการศึกษาในครั้งนี้ด้วย สรุปเนื้อหาเป็น 9 เรื่องโดยย่อ ดังนี้ 
 เรื่องที่ 1 “ความกลัวผี” พระพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะโดยสรุปว่า ความกลัวเป็น
สัญชาตญาณของมนุษย์ตั้งแต่เกิด และอาจเกิดจากถูกสร้างความจ าให้กลัว เช่น เด็กที่ถูก
ผู้ใหญ่ขู่ให้กลัว และมีต้นเหตุที่แท้จริงนั้นมาจากการมีอุปาทานว่ามีตัวเองขึ้น จึงเกิดความรัก
ตัวเอง หรือเรียกว่า อัสมิมานะ ส่วนผีทั่วไปเกิดได้จากความเชื่อของคนที่ถูกสร้างขึ้น ให้มี
ตัวตน และเชื่อว่าผีมีอ านาจกว่ามนุษย์อาจท าอันตรายตัวเองได้เมื่อรักตัวเอง จึงเกิดความ
กลัวผีขึ้น หากพิจารณาตามหลักพุทธศาสนา จะพบว่าความกลัวผีนั้นเป็นการเกิดทุกข์ และมี



494 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 

   Vol. 7 No. 4 October - December 2020 

วิธีเอาชนะความกลัวผีอยู่ 3 วิธี คือ 1. สร้างความเชื่ออย่างเต็มที่ในสิ่งที่ตนยึดเอาเป็นที่พ่ึง 
เช่น ยึดสิ่งศักดิ์สิทธิ์แล้วท าให้ไม่กลัวผี 2. ส่งใจไปไว้ในเรื่องที่ห่างไปจากกลัวผี เช่น การนั่ง
สมาธิแล้วท าให้ไม่คิดเรื่องกลัวผี 3. ตัดต้นเหตุความกลัวผีด้วยเหตุผล คือพิจารณาด้วยเหตุ
และผลก็จะหายกลัวผี การที่บุคคลใดที่ใช้วิธีที่  1 และวิธีที่ 2 จะเอาชนะความกลัวผีได้
เพียงชั่วคราว เท่านั้นเพราะยังเชื่อว่ามีผีอยู่ ส่วนบุคคลใดที่ใช้วิธีที่ 3 ความเชื่อเรื่องผีหายไป 
ผีก็จะหายไป ความกลัวผีก็จะหมดไปเลยไม่มีความกลัวผีอีกเลย ส าหรับความกลัวอย่างอ่ืน ๆ 
(นอกจากกลัวผี) ก็เช่นเดียวกัน หากบุคคลเมื่อได้ประพฤติปฏิบัติดีทั้งทางโลกทางธรรม  
ศึกษาเข้าใจหลักการครองชีวิต มั่นใจในการปฏิบัติของตนว่าไม่ถูกต าหนิติเตียน ไม่เบียดเบียน
ตนเองหรือผู้อ่ืน เข้าใจธรรมชาติ  ท าใจเสมอว่าทุกสิ่งเป็นอนัตตาและเป็นไปตามเหตุปัจจัย 
ไม่ว่าจะมีชีวิตหรือตาย ความกลัวที่มีอยู่ก็จะหายไปและหากผู้ใดได้เห็นจริงตามอริยสัจ 4 
และปฏิบัติตนจนหมดความยึดมั่นถือมั่นทั้งปวงแล้ว จึงจะปราศจากความกลัวอย่างแท้จริงไม่
กลับมีความกลัวอีก ยกตัวอย่างเช่นพระอรหันต์ เป็นต้น ( พุทธทาสภิกขุ, 2549 : 23-31) 
หลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ (2561 : 96-97) ให้ความหมายของผี เช่น ผี หมายถึง คนที่พูดชั่วท า
ชั่ว ผีในที่นี้ คือภาวะของความชั่ว เป็นสิ่งที่ไม่มีตัวตน บางคนรูปร่างหน้าตาเป็นคนแต่จิตใจยัง
เป็นผี ถ้าใครได้เลื่อนชั้นขึ้นเป็นมนุษย์แล้ว ย่อมต้องรู้จักผีและไม่กลัวผี ถ้าหากใครยังกลัวผี
อยู่อีก คนนั้นก็เป็นแต่เพียงคน พร รัตนสุวรรณ ให้ทัศนะว่าวิญญาณคือความรู้สึกนึกคิดนั้น 
ไม่จ าเป็นต้องเกิดจากสมองเสมอไป ขอให้สังเกตดูว่า ชีวิตเมื่อแรกเกิดใหม่ ๆ ซึ่งเป็นจุดเล็ก ๆ 
ในท้องแม่นั้น ครั้งแรกสมองยังไม่มี แต่วิญญาณได้มีอยู่แล้ว อย่าเข้าใจผิดว่า เมื่อพูดถึง
วิญญาณ จะต้องหมายถึงความรู้สึกนึกคิดที่เรารู้สึกตัวได้ ตามหลักพุทธศาสนาแบ่งวิญญาณ
ออกเป็น 2 อย่างคือ วิถีวิญญาณ แปลว่าจิตส านึก และภวังค วิญญาณ แปลว่า จิตไร้ส านึก 
วิญญาณในขณะแรกเกิดใหม่ ๆ เป็นวิญญาณที่มีความรู้สึกที่เป็นไปโดยไม่รู้สึกตัว (พร รัตน
สุวรรณ, 2536 : 63)  
 ในทัศนะผู้ศึกษาเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุอธิบายโดยใช้ความรู้ทางจิตวิทยาสังคม
ประกอบกับหลักพุทธศาสนาวิเคราะห์ความกลัว ว่าความกลัวเกิดขึ้นมาจากสัญชาตญาณ แต่
เมื่อพิจารณาทางพุทธศาสนาจะเห็นว่าความกลัวเกิดเพราะความรักตัวเองไม่อยากให้ตัวเอง
ถูกท าร้าย เป็นเพราะความคิด ผีเป็นเพียงนามธรรม ดังนั้นเมื่อทราบสาเหตุ ก็แก้ที่ต้นเหตุคือ
ความรักตัวเอง ด้วยการไม่ยึดมั่นในตัวเอง นับว่าเป็นการเสนอวิธี เอาชนะความกลัวผี  
มีเหตุผลและอธิบายได้ดีทีเดียว ส่วนผู้มีความเห็นต่างเช่นนายพร รัตนสุวรรณ เป็นต้น ซึ่งเชื่อ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2563 

495 

 

ว่าผีหรือวิญญาณว่าเป็นตัวตน เป็นรูปธรรม ก็น าหลักในค าภีร์พุทธศาสนามาสนับสนุน
ความคิดเช่นกัน    
 เรื่องท่ี 2 “ผีมีจริงหรือไม่” พระพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะการมีผี มีล าดับมาอย่างไร
โดยสรุปว่า ในสมัยมนุษย์เป็นคนป่าแท้ ๆ ไม่มีบ้านก็ยังไม่มีผี ต่อมาเมื่อมนุษย์ฉลาดขึ้นรู้จัก
คิดนึกมากขึ้นแต่ยังไม่มีความรู้จริง จึงมีความกลัวผี สิ่งลึกลับ เข้าใจว่ามีตัวตน แล้วเมื่อมี
ความเจริญขึ้นผีก็จางลงไป ๆ แต่ก็ยังมีความคิดเชื่อทางวิญญาณ (Animism) หรือมีความเชื่อ
อ่ืนที่เชื่อว่าวิญญาณหรือผีมีตัวตนสามารถท าสิ่งต่าง ๆ ได้ ท าให้เกิดมีผี สาง เทวดามีตัวตน
ขึ้นตามความเชื่อนั้น ๆ แต่ส าหรับพุทธศาสนานั้นถือหลักส าคัญว่าทุกสิ่งแม้แต่คนก็เป็น
อนัตตา ไม่มีตัวตนที่ยึดมั่นถือมั่นได้ เป็นอนิจจังเกิดขึ้นเพราะมีเหตุปัจจัยและดับไปเพราะเหตุ
ปัจจัย ผีเกิดได้จากความคิดจิตใจที่มีอวิชชาคือความไม่รู้ ความเชื่องมงาย อย่างไรก็ตามพุทธ
บริษัทเองก็อาจเข้าใจผิดในเรื่องผีสางเทวดาหากไม่พิจารณาดี ๆ เพราะมีการบันทึกเรื่องผี 
เทวดาไว้ในคัมภีร์ทางศาสนา เช่น ในพระไตรปิฎก เป็นต้น ถ้ามีความเชื่อเรื่องผีก็เป็นเรื่อง
ความเชื่อของมนุษย์เท่านั้นเพราะสัตว์เดรัจฉานไม่มีผีสัตว์ สัตว์ไม่กลัวผี (พุทธทาสภิกขุ, 
2549 : 33-43) บรรจบ บรรณรุจิ มีทัศนะว่า คนหรือสัตว์ที่ตายจากโลกมนุษย์จะเกิดเป็น
โอปปาติกะ (มีตัวตนขึ้นมาใหม่) ร่างกายนั้นประกอบด้วยอวัยวะต่าง ๆ รับรู้และเคลื่อน ไหว
ไปตามที่จิตหรือวิญญาณสั่งเหมือนตอนที่มีชีวิตอยู่ในสภาพทิพย์ พระครูรัตนญาณโสภิต (บุญ
เลิศ รตฺนญาโณ/โสดา), (2562 : 177-186) ได้กล่าวในบทวิจารณ์หนังสือ เรื่อง โอปปาติกะ 
ชีวิตหลังความตายว่า การเกิดเป็นโอปปาติกะนั้น คงเป็นเพราะผลของการกระท าทั้งที่เป็น
กรรมดีและกรรมที่ไม่ดี ยกตัวอย่างในพระไตรปิฎก กล่าวถึงนางอัมพปาลีก าเนิดเป็น
โอปปาติกะ อยู่บนกิ่งมะม่วงและในอัคคัญญสูตรมีกล่าวถึงมนุษย์ต้นกัปหรือมนุษย์ที่เป็น
บรรพบุรุษของมนุษย์ยุคปัจจุบัน (บรรจบ บรรณรุจิ, 2557 : 1-135) ศักดิ์สิทธิ์พันธุสัตย์ ให้
ความหมายว่า ผีโดยทั่วไป หมายถึงดวงวิญญาณของคนที่ตายไปแล้วมีความหมายตรงกับค า
ว่า เปรตและอสุรกาย ในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา โดยเปรตจะเรียกผีเปรต แต่ถ้าอสุรกายมักจะ
เรียกว่า ผี เฉยๆ เช่น ผีปอบ ผีกระสือ ผีกระหัง เป็นต้น อสุรกายนอกจากจะเรียกว่าผีแล้วยัง
เรียกว่า ภูต หรือปีศาจ อีกด้วย ด้วยเหตุที่ผี ภูต ปีศาจ เป็นพวกเดียวกันจึงมักเรียกรวมกันว่า
ภูตผีปีศาจ (ศักดิ์สิทธิ์ พันธุ์สัตย์, 2556 : 10)  
 ในทัศนะผู้ศึกษาเห็นว่า  ชื่อตอนนี้เป็นชื่อเดียวกันกับชื่อของหนังสือ การที่พระพุทธ
ทาสภิกขุให้ค าตอบว่าค าว่า ผี นั้นมีจริง โดยอธิบายเชิงสังคม ประวัติศาสตร์ ปรัชญา เพราะ



496 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 

   Vol. 7 No. 4 October - December 2020 

อธิบายล าดับการด ารงชีวิตมนุษย์ มนุษย์มีความรู้สึกสร้างผีขึ้นมา และประกอบหลักศาสนา
พุทธที่ปฏิเสธความมีตัวตนของผี แต่ผู้มีความเห็นต่างเช่น นายบรรจบฯ นายศักดิ์สิทธิ์ฯ เป็น
ต้น ซึ่งเชื่อว่าผีมีตัวตนจริง โดยเป็นสัตว์ที่ก าเนิดมา เรียกว่า โอปปาติกะ เมื่อมีวิญญาณ แล้ว
วิญญาณสร้างนามรูปหรือชีวิต วิญญาณมีอยู่ในคน และสิ่งมีชีวิตรวมทั้งสิ่งที่ไม่มีชีวิต ในสังคม
ทั่วโลกยังมีความเห็นที่แตกต่างกัน ยังปรากฏว่ามีความเชื่อเรื่องผีอยู่อีกมาก เช่นผีดิบ เป็นต้น 
ดังนั้น หากพิจารณาโดยน าหลักอนัตตา (การไม่ยึดมีตัวตน) ก็จะสามารถอธิบายเรื่องผีให้
เข้าใจได้ แต่หากยึดตามที่บันทึกในคัมภีร์พระพุทธศาสนาและลัทธิหรือความเชื่อทางศาสนา
อ่ืน ๆ ก็ปฏิเสธการมีผีหรือวิญญาณที่เป็นตัวตนไม่ได้ อย่างไรก็ตามผู้ศึกษาเห็นว่าผีมีจริง
หรือไม่นั้น น่าจะปรับใช้ว่าเป็นอัพยากตปัญหา คือ ปัญหาที่พระพุทธเจ้าไม่พยากรณ์ ไม่ทรง
ตอบ เพราะไม่เกิดประโยชน์ และไม่ใช่ทางพ้นทุกข์ 
 เรื่องที่ 3 “กลัวสิ่งที่มองไม่เห็น” พระพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะสรุปว่า มนุษย์กลัว
สิ่งที่มองไม่เห็นหรือสิ่งไม่อยู่ในโลกนี้ หรือโลกอ่ืน หรือโลกหน้า ซึ่งความกลัวนั้นเป็นความ
กลัวอย่างงมงาย หรือ พุทธศาสนาเรียกว่า สีลัพพตปรามาส เป็นอยู่ในนิสัยของคนธรรมดา 
แต่ส าหรับผู้บรรลุธรรมของพุทธศาสนาตั้งแต่โสดาบันจนถึงพระอรหันต์ จะพิจารณาตามเป็น
ความจริ ง เท่ านั้น  จะไม่มีความกลัวอย่ างงมงาย ( พุทธทาสภิกขุ , 2549 :  45-53)  
โสภา ชูพิสัยกุล (2515 : 152) มีทัศนะว่า ความวิตกกังวลเป็นสภาวะ ซึ่งมีความใกล้ชิดกับ
ความกลัว นักจิตวิทยาให้ความหมายความวิตกกังวลว่าเป็นสภาวะของความกลัว ความรู้สึก
อึดอัดไม่สบาย ซึ่งปกติความกลัวจะต้องมีสิ่งที่เป็นตัวที่ท าให้เกิดความกลัว ส่วนความวิตก
กังวลนี้ไม่มีสิ่งเป็นตัวให้เกิดความกลัว หรือ เราสามารถท่ีจะกล่าวได้ว่าความวิตกกังวลนั้นคือ
ความกลัวในสิ่งซึ่งไม่มีตัวตน (มองไม่เห็น) วศิน อินทรสระ แสดงทัศนะว่า เรื่อง โลกทิพย์ 
หรือ นรกสวรรค์ แม้มีอยู่ก็หาปรากฏกับเราไม่ เพราะขาดองค์ประกอบอันเหมาะสม แต่
ส าหรับท่านผู้ได้ญาณพิเศษ เช่น ทิพยจักษุญาณย่อมมองเห็นโลกทิพย์ได้ อย่างไรก็ตามมีอยู่
ไม่น้อยเหมือนกันที่ชาวโลกทิพย์มาปรากฏให้มนุษย์เห็นด้วยตาเนื้อเช่นบางคนเห็นกายทิพย์
มาปรากฏตนให้เห็น (วศิน อินทรสระ, 2556 : 314-316) 
 ในทัศนะผู้ศึกษาเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุอธิบายความรู้สึกกลัว เกิดจากการที่
มนุษย์มองไม่เห็นสิ่งใด ๆ ก็ตามก็จะรู้สึกว่าตนเองไม่ปลอดภัย ซึ่งโดยทั่วไปเชื่อกันว่าผีหรือ
วิญญาณเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่สามารถมองเห็นได้ตลอดเวลา มนุษย์จึงเกิดความกลัวผีด้วย และ
ในทัศนะชองฝ่ายที่เชื่อว่าผีมีตัวตนนั้น แม้คนมองไม่เห็นก็ยืนยันว่ายังมีผี หรือวิญญาณ 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2563 

497 

 

อยู่จริง ๆ  พระพุทธทาสภิกขุได้โยงความสัมพันธ์ของความกลัวของบุคคลทั่วไปกับสิ่งที่มอง
ไม่เห็นคือผีหรือวิญญาณตามหลักจิตวิทยามาใช้พิจารณา ท าให้เข้าใจได้ดี และเมื่อสามารถ
ปฏิบัติธรรมจนเห็นตามความเป็นจริง ก็จะไม่เกิดความกลัวเลย เป็นการน าเสนอแนวทาง
พุทธศาสนามาท าให้เลิกกลัวอย่างเด็ดขาด ซึ่งนับว่าเป็นประโยชน์อย่างยิ่ง 
 เรื่องท่ี 4 “โลกนี้ - โลกหน้า” พระพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะโดยภาพรวมๆ ว่า การ
เกิดมีชีวิตนั้นในทางร่างกายในโลกนี้มีการเกิดครั้งเดียวจนเสียชีวิต แต่ในการเกิดทางจิตใจใน
โลกนี้เป็นการเกิดลักษณะเป็นปัจจัยต่อเนื่อง ตั้งแต่เมื่อจิตมีอวิชชาไปจนภพชาติคือท าให้เกิด
ทุกข์และทุกข์ก็ดับไป (ตามหลักปฏิจจสมุปบาท) และเมื่อจิตเกิดอวิชชาก็เกิดยึดมั่นถือมั่นจึง
เกิดภพชาติใหม่หรือโลกหน้าขึ้นมาอีก ซึ่งในวันหนึ่งนั้น ๆ จิตอาจเกิดภพชาติได้หลายครั้ง 
(พุทธทาสภิกขุ, 2549 : 55-64) พร รัตนสุวรรณ ได้ให้ทัศนะว่าเรื่องชาติหน้าเป็นหลักพุทธ
ศาสนาที่มีหลักฐานในพระไตรปิฎก พระภิกษุสงฆ์ผู้ทรงความรู้ในพุทธศาสนา ตลอดจนผู้รู้
ทั้งหลายทุกคนก็ยืนยันว่า เรื่องชาติหน้าเป็นหลักพุทธศาสนาจริง ๆ ผู้ที่มี่เชื่อว่าชาติหน้ามี ถือ
ว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ เรื่องชาดกและเรื่องประวัติต่าง ๆ ในพุทธศาสนาก็ล้วนแต่แสดงว่าชาติหน้า
มี ถ้าชาติหน้าไม่มีนิพพานก็ไม่มีความหมาย พร รัตนสุวรรณ และ วศิน อินทสระ มีทัศนะว่า 
บรรดาบุคคลที่น่าเชื่อถือทั้งหลาย พระพุทธเจ้าเป็นบุคคลที่น่าเชื่อที่สุด เพราะทรงอบรมศีล 
อบรมจิต และอบรมปัญญามาแล้วอย่างดีเลิศ พระทัยของพระองค์ได้รับการพัฒนาถึงขึ้น
สูงสุดผ่องแผ้วและสว่างไสว พระองค์ผู้น่าเชื่อนี้ตรัสว่า โลกหน้ามี นรกสวรรค์มี สัตว์ย่อม
เวียนว่ายตายเกิดตามกรรมของตน เมื่อสิ้นกิเลส สิ้นกรรม ภพชาติการเวียนว่ายตายเกิดก็
สิ้นสุดลง ข้อความท านองนี้มีอยู่มากมายในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาทั้งชั้นพระไตรปิฎกและ
อรรถกถา (พร รัตนสุวรรณ, 2517 : 54-59) และ (วศิน อินทรสระ, 2556 : 334)  
 ในทัศนะผู้ศึกษามีความเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุอธิบายมีการเกิดทางร่างกายเพียง
ครั้งเดียว แต่ถ้าพิจารณาหลักปฏิจจสมุปบาท ในแต่ละวันสามารถเกิดและดับทางธรรม
(จิตใจ) ได้วันละหลายครั้ง หลายภพ หลายชาติ และมีทุกข์หลายภพ หลายชาติ และเมื่อ
น ามาพิจารณาประกอบในแง่อริยสัจ 4 เพราะเมื่อเกิดทุกข์ทางธรรม (จิตใจ) ใช้อริยสัจ 4 ก็
จะสามารถดับทุกข์ได้ได้จริง แต่ถ้าเกิดทุกข์ในขณะมีชีวิตในโลกนี้ แล้วยังไม่สามารถดับทุกข์ 
ผู้ที่มีทุกข์จะไปดับทุกข์ที่โลกหน้าเพ่ือให้ย้อนกลับให้ทุกข์ในโลกนี้จะหายได้อย่างไร อริยสัจ 4 
แบบข้ามภพข้ามชาติจึงไม่สามารถดับทุกข์ได้ หากพิจารณาโดยยึดตามคัมภีร์ของศาสนาอ่ืน
หรือแม้แต่คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทต้องยอมรับว่ามีเนื้อหาเกี่ยวกับโลกนี้ โลกหน้า การ



498 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 

   Vol. 7 No. 4 October - December 2020 

เวียนว่ายตายเกิดจริง แต่การที่พระพุทธทาสภิกขุอธิบายการน าหลักอริยสัจ 4 ของพุทธ
ศาสนามาใช้ดับทุกข์ทางใจในโลกนี้จะใช้ได้จริง เป็นการอธิบายได้อย่างสมเหตุสมผล เข้าใจ
ได้อย่างด ี
 เรื่องที่ 5 “สัมภเวสี” พระพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะสรุปว่าค าว่า สัมภเวสี ใน
ศาสนาพุทธ หมายถึงจิตของปุถุชนที่ยังมีกิเลสอยู่ เป็นเวลาที่ยังไม่มีตัณหาอุปาทาน ยังไม่ยึด
มั่นถือมั่นตามปฏิจจสมุปบาทเท่านั้น เมื่อเกิดความตัณหาอุปาทานเกิดความยึดมั่นถือมั่นจึง
เป็น ภูตา แม้ในมหาตัณหาสังขยสูตรคือ พระสูตรที่มีเนื้อหากล่าวถึงภิกษุสาติเกวัฏฏบุตรที่
เชื่อว่าวิญญาณมีตัวตนสามารถท่องเที่ยวไปในวัฏสงสาร พระพุทธเจ้าได้สอนว่าเป็นความเชื่อ
ที่ผิด มีการเขียนคัมภีร์ท าให้ให้วิญญาณมีตัวตน เช่น คัมภีร์วิสุทธิมรรคที่แต่งโดยพระพุทธ
โฆษาจารย์ ก็เป็นการอธิบายหลักปฏิจจสมุปบาทผิดว่าปฏิจจสมุปบาทคล่อม 3 ชาติ ซึ่งไม่
เป็นสันทิฏฐิโก (ผู้ปฏิบัติเห็นชัดด้วยตนเอง) ไม่เป็นอกาลิโก(ไม่ประกอบด้วยกาล) ไม่เป็น
ปัจจัตตัง เวทิตัพโพ วิญญูหิ (วิญญูชนพึงรู้ได้ด้วยตนเอง) ส่วนที่คนเข้าใจทั่วไปว่าผีเป็น
สัมภเวสี มีตัวตน และเวียนว่ายตายเกิดได้ไม่สูญหายไปไหนโดยมีหลักฐานในคัมภีร์ศาสนา
พุทธนั้น เพราะไม่เข้าใจในการพิจารณาว่าเป็นไปตามหลักพุทธศาสนาหรือไม่ คือเมื่อเกิดมี
ความสงสัยว่าเรื่องใดเป็นไปตามหลักศาสนาพุทธหรือไม่ ก็ให้ใช้หลักมหาปเทส 4 ในพระสูตร
มหาปริพพานสูตรที่มีเนื้อหากล่าวถึงหลักในการวัดและตรวจสอบว่าเป็นหลักค าสอนของ
พระพุทธเจ้าหรือไม่  แล้วจะพบว่าพระพุทธเจ้าสอนเรื่องการไม่ยึดมั่นตัวตนแต่ ซึ่งความคิด
ที่ว่าวิญญาณไม่สูญ เป็นของตน ตายแล้วก็ไปเกิดใหม่ แย้งกับหลักนี้อย่างชัดเจน พุทธทาส
ภิกขุ (2549 : 65-90) เสถียรพงษ์ วรรณปก ราชบัณฑิต ให้ทัศนะว่า เฉพาะสัมภเวสีที่แปลว่า
เร่ร่อนหาที่เกิด มิได้หมายเอาวิญญาณเร่ร่อน เพราะแนวคิดเรื่องวิญญาณเร่ร่อนไม่มีในพุทธ
ศาสนา ส่วนผีที่คนพบเห็นบางครั้งบางคราวนั้นเป็นสัตว์ชนิดหนึ่งทางพระเรียกว่าอสุรกาย 
(ศักดิ์สิทธิ์ พันธุ์สัตย์, 2556 : 16) พระราชพรหมยาน (หลวงพ่อฤาษีลิงด า) ให้ทัศนะว่า การ
ตายแบบผิดธรรมดาทั่วไป เช่นประสบอุบัติเหตุ ถูกสัตว์ท าร้ายตาย เป็นต้น ในลักษณะนี้เมื่อ
ตายไปวิญญาณมักจะเป็นผีเร่ร่อน หรือที่เรียกว่า สัมภเวสี (ศักดิ์สิทธิ์ พันธุ์สัตย์, 2556 : 71) 
 ในทัศนะผู้ศึกษาเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุ อธิบายค าว่า สัมภเวสี เพ่ือให้เข้าใจว่า
ความหมายที่แท้จริงว่า คือจิตของคนที่มีชีวิตที่ได้รับอวิชชาที่ยังไม่เกิดการยึดมั่นถือมั่น ไม่ใช่
สัมภเวสีที่เป็นผีหรือวิญญาณที่มีตัวตน ในการอ้างคัมภีร์ควรมีหลักในการตรวจสอบความ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2563 

499 

 

ถูกต้องเนื้อหาทางพุทธศาสนา เช่น หลักมหาปเทส 4 หลักอนัตตา เป็นต้น ซึ่งนับว่ามี
ประโยชน์ในการศึกษาหลักธรรมของพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก 
  เรื่องที่ 6 “ตัวเราไม่มี” ท่านพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะสรุปว่า พุทธพจน์ที่ว่า  
“ เมื่อกล่าวให้สั้นที่สุดแล้วเบญจขันธ์ ที่มีอุปาทานยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นตนหรือเป็นของตนนั้น
เป็นตัวทุกข์”และ “ ความทุกข์นั้นมีแท้แต่ผู้ทุกข์หามีไม่” จึงหมายความว่าไม่มีตัวเรา ถ้าใคร
ดับค าว่า “เรา”ก็จะพ้นทุกข์อยู่สภาพที่เรียกว่านิพพาน การเกิดทางโลกของคนคือการที่มีการ
ปฏิสนธิด้วยความสัมพันธ์ของพ่อแม่  ไม่ใช่ปฏิสนธิจากผีหรือสัมภเวสีที่หาที่เกิดจากนรกหรือ
สวรรค์ ส่วนการเกิดทางธรรมหรือทางจิตใจอธิบาย ด้วยหลักปฏิจจสมุปบาท ผู้ที่ยึดมั่นการมี
ตัวเราเพราะความเข้าใจผิดระหว่างการเกิดทางโลกกับการเกิดทางธรรมและมีความไขว้เขว
เรื่องวิญญาณ พุทธทาสภิกขุ (2549 : 91-106) นายแพทย์อวย เกตุสิงห์ ให้ทัศนะว่า พุทธ
ศาสนาสอนว่าคนเรามีกรรมเป็นของ ๆ ตน เป็นผู้รับผลกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด หากท า
กรรมใดไว้จะดีหรือชั่วก็ตาม ย่อมต้องรับผลของกรรมนั้น กรรมเป็นปัจจัยจ าแนกสัตว์ต่าง ๆ 
ตราบใดที่เรายังไม่หมดกิเลสตราบนั้นกรรมจะส่งไปให้เกิดในที่ดี หรือชั่วสุดแล้วแต่กรรมที่ท า
ไว้ (วศิน อินทสระ, 2556 : 319) 
 ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุอธิบาย องค์ประกอบของมนุษย์เป็น
เพียงเบญจขันธ์ คือ รูปกับนาม ที่มีอุปาทานเท่านั้น (เบญจขันธ์ประกอบด้วย รูป เวทนา 
สัญญา สังขารและวิญญาณ)เพราะตัวเรานั้นแท้จริงยึดถือไม่ได้ว่าเป็นของเรา ไม่มีตัวตนที่จะ
นับเป็นของตนอย่างแท้จริง และเบญจขันธ์เปลี่ยนแปลงเป็นไปตามเหตุปัจจัย เปลี่ยนไปตาม
กฎไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) โดยเน้นอธิบายที่อนัตตา จะเห็นว่าตัวเรานั้นไม่
สามารถยึดถือตัวตนได้จริง ดังนั้นวิญญาณเป็นองค์ประกอบของเบญจขันธ์ของเราจะเป็น
อัตตาหรือมีตัวตนได้อย่างไร นับว่าเป็นอธิบายเปรียบเทียบตรรกะ ลักษณะตรรกะส่วนใหญ่
ไปหาส่วนเล็กหรือเรียกว่าตรรกะนิรนัย ที่เข้าใจได้ง่าย และถ้าหากพิจารณาในค าภีร์พุทธ
ศาสนเพ่ิมเติม เช่นในคัมภีร์มิลินทปัญหา (นามปัญหา) ซึ่ งมีเนื้อหาว่าพระเจ้ามิลินท์ถามชื่อ
พระนาคเสน พระนาคเสนตอบว่ามีหลายชื่อแล้วแต่คนเรียก แต่ไม่มีตัวบุคคลที่จะค้นหาในชื่อ
นั้น อวัยวะทั้งหลายเป็นส่วนประกอบให้เป็นพระนาคเสนหรือไม่ เปรียบเทียบกับรถของพระ
เจ้ามิลินท์ซึ่งประกอบด้วยส่วนต่าง ๆ จึงเรียกว่ารถ เท่านั้น และในคัมภรีมิลินทปัญหา ธัมม
สันตติปัญหา พระเจ้ามิลินท์ถามพระนาคเสนว่าผู้ใดเกิดข้ึนเขาจะเป็นผู้นั้นหรือผู้อื่น พระนาค



500 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 

   Vol. 7 No. 4 October - December 2020 

เสนกล่าวว่าจะเป็นผู้นั้นก็ไม่ใช่ จะเป็นผู้อ่ืนก็ไม่ใช่ เพราะเป็นการสืบต่อสภาวธรรมเท่านั้น 
เป็นต้น ก็สนับสนุนทัศนะของพระพุทธทาสภิกขุได้เป็นอย่างด ี
  เรื่องท่ี 7 “ไสยศาสตร์” ท่านพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะสรุปว่า ไสยศาสตร์ เป็นเรื่อง
ความเชื่อที่ไม่ใช้ปัญญา ไม่มีเหตุผล พิสูจน์ไม่ได้ เช่น ความเชื่อบุญกุศล สิ่งศักดิ์สิทธิ์ อิทธิฤทธิ์ 
พระเจ้า เทวดา ภูตผีปิศาจเป็นต้น ไสยศาสตร์อาจมีส่วนดีในเรื่องการช่วยให้มนุษย์สบายใจ
ได้ช่วยขณะ เปรียบเสมือนยาแก้ปวดเช่น ยาแอสไพริน แต่รักษาโรคให้หายขาดไม่ได้ ส่วน
พุทธศาสตร์ช่วยให้พ้นทุกข์ทางใจได้อย่างแท้จริง เปรียบเหมือนยาที่แก้โรคได้เด็ดขาดจริงๆ  
ไสยศาสตร์เริ่มเมื่อมนุษย์ไม่มีความรู้ ต้องมีพิธีรีตอง แต่พุทธศาสตร์คือการละทิ้งไสยศาสตร์ 
ละสังโยชน์คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีสัพพตปรามาสผู้ที่ละทั้งสามอย่างได้คือผู้ที่บรรลุ
โสดาบัน พุทธทาสภิกขุ (2549 : 107- 115)  
 ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่าท่านพุทธทาสภิกขุอธิบายว่า ผีเป็นเรื่องของไสยศาสตร์ที่
อธิบายไม่ได้ ไม่มีเหตุผลมาสนับสนุน ไม่ใช่เรื่องในพุทธศาสนา เรื่องผีหากเกิดประโยชน์เกิด
ผลดี สามารถคลายทุกข์ก็เพียงช่วยคลายทุกข์ชั่วขณะ พระพุทธทาสภิกขุอธิบายเชิง
เปรียบเทียบหลักไสยศาสตร์กับพุทธศาสตร์ในการดับทุกข์  เหมือนยา ที่ท าให้เห็นภาพ
เปรียบเทียบได้เข้าใจง่าย แต่อย่างไรก็ตามผู้ที่มีความเชื่อไสยศาสตร์ยังมีอีกจ านวนมากหาก
น าได้ความเชื่อที่เป็นเหมือนเป็นไสยศาสตร์ น ามาประยุกต์ใช้อย่างเหมาะสมส าหรับตนเอง
และไม่เป็นโทษส าหรับผู้อ่ืน เป็นลักษณะการน าไสยศาสตร์มาปูพ้ืน อาจท าให้เกิดการท า
ความดี การพัฒนาตนเองตามแนวทางพระพุทธศาสนาได้ดีขึ้น ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อตนเอง
และสังคมได้อีกด้วย 
 เรื่องท่ี 8 “ฤทธิ์หรือปาฏิหาริย์ ไม่ใช่เรื่องผี” พระพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะว่าหลัก
ศาสนาพุทธมีเรื่องฤทธิ์หรือปาฏิหาริย์ ฤทธิ์เป็นเพียงคุณสมบัติของจิต เป็นนามธรรม เป็น
เพียงมายาภาพลวงตาลวงใจ ไม่ใช่เรื่องของผีเลย  ในมหาอัสสปุรสูตรหรือสามัญญผลสูตร ก็
กล่าวถึงฤทธิ์หรืออภิญญา มีลักษณะอย่างไร แต่ไม่ได้อธิบายการฝึกสอนให้มีฤทธิ์ ปาฏิหารย์มี
อยู่จริงแต่พระพุทธเจ้าให้ความส าคัญเพียงอนุสาสนียปาฏิหาริย์ คือการสอนให้คนเข้าใจได้
อย่างปาฏิหาริย์ และ ในบาลีมัชฌิมนิกาย มีแต่พุทธพจน์ว่า ตถาคตสอนแต่เรื่องทุกข์และการ
พ้นทุกข์เท่านั้น (พุทธทาสภิกขุ, 2549 : 117-128) แต่ วศิน อินทสระ ให้ทัศนะเกี่ยวกับฤทธิ์
โดยอ้างคัมภีร์วิสุทธิมรรคว่า ฤทธิ์ ของผู้มีอภิญญามี 10 อย่าง เป็นเรื่องของญาณวิสัย คือเป็น
วิสัยของผู้ได้ฌาน ย่อมมีความสามารถกว่าคนธรรมดา (วศิน อินทสระ, 2556 : 227-230) 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2563 

501 

 

และ ศักดิ์สิทธิ์ พันธุสัตย์ ให้ทัศนะว่า ผีหรืออสุรกายเมื่อกล่าวโดยชื่อ แบ่งเป็น 2 พวกใหญ่ ๆ 
คือ 1. พวกที่อาศัยเป็นหลักแหล่ง ได้แก่พวกที่สถิตอยู่ตามที่ต่าง ๆ มีพลังอ านาจสามารถ
แสดงฤทธิ์ต่าง ๆ ได้ เช่น เข้าสิงคน บางตนมีฤทธิ์ถึงขั้นเรียกฝนเรียกลม 2. พวกเร่ร่อนไม่มีที่
อยู่เป็นหลักแหล่ง เช่น สัมภเวสี มักพบเห็นวิญญาณหรือปรากฎกายหลอกหลอนผู้คนเสมอ ๆ 
(ศักดิ์สิทธิ์ พันธุ์สัตย์, 2556 : 18-21) 
 ในทัศนะของผู้ศึกษาเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุอ้างหลักคัมภีร์ศาสนาพุทธเพ่ือเป็น
การยืนยันว่าแม้ว่ามีเรื่องที่เกิดขึ้นแบบเหนือความคาดหมายอย่างไรก็ตามก็เกิดจากปัจจัย
ต่างๆ ที่ไม่ใช่ผี และไม่มีผีเป็นตัวตนที่จะมีความสามารถพิเศษหรือมีฤทธิ์ที่จะท า ให้เกิดฤทธิ์
หรือปาฏิหาริย์ได้ พระพุทธทาสภิกขุอ้างคัมภีร์พุทธศาสนาเพ่ือจะอธิบายว่าฤทธิ์หรือ
ปาฏิหาริย์ว่ามีอยู่จริงแต่เป็นเรื่องของคน ซึ่งพระพุทธเจ้ายังสรรเสริญแต่การสอนที่เป็นที่
อัศจรรย์ (อนุสาสนียปาฎิหาริย์) เท่านั้น เป็นการจูงใจให้เห็นความส าคัญของจิตมนุษย์ว่ามี
ฤทธิ์ แต่ไม่ให้ความส าคัญกับผีหรือวิญญาณ  
 เรื่องที่ 9 “ความเชื่อที่งมงาย” พระพุทธทาสภิกขุแสดงทัศนะสรุปว่ามนุษย์มี
ลักษณะที่ยึดมั่นถือมั่นติดตัวมาโดยเฉพาะความงมงาย ซึ่งหลักพุทธศาสนาสอนว่า สิ่ง
ทั้งหลายไม่ควรยึดมั่นถือมั่น โดยความเชื่อที่งมงายหรือ สีลัพพตปรามาส ได้แก่ความเชื่อใน
ไสยศาสตร์ เชื่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มองไม่เห็น เชื่อเรื่องผีสางเทวดาเป็นต้น  พุทธบริษัทควรใช้
ปัญญาด้วยหลักกาลามสูตรหรือ ภัททิยสูตร คืออย่าเพ่ิงปลงใจเชื่อ 10 ประการ ในทันทีให้
พิจารณาเสียก่อน (พุทธทาสภิกขุ, 2549 : 129-147) ส่วนวศิน อินทรสระ มีความเห็นว่า 
เรื่องนรก สวรรค์ ผี เทวดา มีจริง เรื่องนรกสวรรค์มีความสัมพันธ์อย่างแยกไม่ออกกับเรื่อง
หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด ตามหลักพระพุทธศาสนา สัตว์ย่อมเกิด 4 อย่าง โดย
พวกท่ี 4 เช่นพวกเทวดา สัตว์นรก มนุษย์บางประเภท โดยนัยนี้แสดงว่าเทวดามี เมื่อเทวดามี 
สวรรค์ก็ต้องมี การไม่เชื่อเรื่องโอปปาติกะก าเนิดนั้น พระพุทธเจ้าทรงถือว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ 
(วศิน อินทสระ, 2556 : 287-289) เช่นเดียวกับ พร รัตนสุวรรณ ให้ความเห็นว่าปัญหาเรื่อง
ตายแล้วเกิดอีกหรือไม่ เป็นปัญหาที่จ าเป็นส าหรับทุกคน และดูเหมือนจะเป็นปัญหาที่คน
สนใจทั่วโลก ในทางพุทธศาสนาถือว่าคนที่ไม่เชื่อว่าตายแล้วเกิดเป็นมิจฉาทิฎฐิ แปลว่า 
ความเห็นผิด ซึ่งหมายถึงผิดจากความเป็นจริง (พร รัตนสุวรรณ, 2517 : 38)  
 ในทัศนะของผู้ศึกษาจึงเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุนั้นไม่เชื่อเรื่องการมีผีหรือวิญญาณ
ที่ยึดถือเป็นตัวตนได้ โดยอธิบายความเชื่อเรื่องผีที่ยึดมั่นเป็นตัวตนนั้นเป็นความเชื่อที่งมงาย  



502 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 

   Vol. 7 No. 4 October - December 2020 

เกิดจากมิจฉาทิฏฐิหรือความเห็นที่ผิด การประมวลความรู้ทางพุทธศาสนาเถรวาทมาเพ่ือให้
แนวทางในการพิจารณาเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องผีหรือวิญญาณ เป็นประโยชน์อย่างยิ่งในการ
พัฒนาปัญญา แต่ทัศนะดังกล่าวนั้นอาจขัดแย้งกับความเชื่อคนอีกจ านวนมาก ซึ่งความเชื่อ
นั้นเป็นสิทธิส่วนตัวของแต่ละบุคคล   
 

สรุป  
 จุดเด่น : หนังสือเล่มนี้ ถอดจากบรรยายธรรมมาเป็นบทประพันธ์ การอ่านหนังสือ
จึงเหมือนฟังบรรยายธรรมจากผู้ประพันธ์คือพระพุทธทาสภิกขุ ที่ได้รับการยกย่องว่าเป็น
พระสงฆ์ผู้มีความรู้ในทางพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้งและเป็นบุคคลส าคัญของโลก ด้วยเนื้อหามี
ความโดดเด่นด้านการใช้ภาษา ลักษณะแสดงธรรมะประยุกต์ ที่น าความรู้ทางพุทธศาสนา
และความรู้ทางศาสตร์สมัยใหม่ต่าง ๆ มาอรรถาธิบายให้เข้าใจเกี่ยวกับผีในหลายแง่มุม มีการ
วิเคราะห์อย่างมีเหตุผล นอกจากนั้นก็ยังได้มีการแนะแนวทางการปฏิบัติ เช่น วิธีท าให้เลิก
กลัวผี วิธีขจัดความเชื่อที่งมงาย วิธีการตรวจสอบคัมภีร์ศาสนา เป็นต้น ผู้ศึกษาจึงเห็นว่าเป็น
หนังสือเชิงพุทธศาสนาที่ช่วยส่งเสริมให้มีการใช้สติปัญญาแก่ผู้อ่าน ให้คิดและฝึกหัดพิจารณา
อย่างมีเหตุมีผล เป็นการพัฒนาจิตใจ ซึ่งจะท าให้เกิดประโยชน์กับตัวเองและผู้อื่นในการสร้าง
วัฒนธรรมของสังคมท่ีดีต่อไป 

 สิ่งที่ผู้ศึกษาต้องการน าเสนอ : ผู้ศึกษามีความเห็นว่า พระพุทธทาสภิกขุแสดง
ทัศนะที่ตรงไปตรงมา แต่ในบางส่วนมีภาษาพูดที่อาจกระทบกับความรู้สึกผู้มีความเชื่อเรื่องผี
อย่างแน่นแฟ้น เช่น คนเชื่อว่ามีผีเป็นคนโง่ เป็นคนป่า การถือโชคลางหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์เป็น
เรื่องของเด็กอมมือ เป็นต้นนั้น อาจจะท าให้ เกิดความไม่พอใจ การต่อต้าน ไม่ให้ความสนใจ
อ่านเนื้อหาต่อไป บรรณาธิการหนังสือควรมีการอธิบายเพ่ิมเติมหรือปรับเป็นภาษาเขียน 
เพ่ือให้ผู้อ่านเกิดความรู้สึกท่ีดีและอยากอ่านเนื้อหาทั้งหมด และเพ่ือประกอบในการพิจารณา
ตัดสินใจของผู้อ่านในเนื้อหาควรมีอ้างอิงที่สามารถไปใช้ค้นคว้าต่อหรือพิจารณาของผู้อ่านได้
ง่ายขึ้นหรือเพ่ิมมากขึ้น เช่น กรณีพระพุทธทาสภิกขุ ตีความว่าวิญญาณ เป็นจิตที่ไม่ยึดถือมี
ตัวตนเป็นเพียงสภาวะธรรม และความเห็นฝ่ายที่เห็นว่าวิญญาณมีตัวตน ไม่สูญไปมีอยู่ทั้งคน 
สัตว์ สิ่งของ เป็นวิญญาณ เป็นโอปปาติกกะ วิญญาณสร้างนามรูปหรือชีวิต จึงควรมี
หลักธรรมในคัมภีร์ที่เกี่ยวข้องกับการพิจารณาเรื่องการมีตัวตนของผีหรือวิญญาณ เช่น เรื่อง 
ปฏิจจสมุปบาท โอปปาติกะ เป็นต้น อีกทั้งหนังสือเล่มนี้จะเป็นหนังสือที่มีความน่าเชื่อถือ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2563 

503 

 

มากขึ้นหากมีการระบุวันเวลาและสถานที่บรรยายธรรมอย่างชัดเจน สามารถค้นหาข้อมูล
ประกอบได้ และหากสามารถพัฒนาปรับปรุงหนังสือนี้ให้เป็นหนังสือที่เป็นที่ยอมรับทาง
วิชาการ จนสามารถเป็นวรรณกรรมหรือต าราทางพุทธศาสนาเถรวาท จะเป็นประโยชน์และ
มีคุณค่าศึกษาค้นคว้าต่อไป   
 ท้ายที่สุดนี้ ผู้ศึกษาเห็นว่าความเชื่อเป็นสิทธิของแต่ละบุคคล ซึ่งค าว่า“ผีมีจริง
หรือไม่” ทางพุทธศาสนานั้น น่าจะเทียบเคียงกับอัพยากตปัญหาหรือ ฐปนียปัญหา คือ 
ค าถามที่พระพุทธเจ้าทรงไม่ทรงตอบ เพราะไม่เป็นไปเพ่ือการพ้นทุกข์ดับทุกข์  ดังนั้นถ้าผู้ใด
ได้อ่านหนังสือเล่มนี้จนจบและได้ศึกษาปฏิบัติธรรมจนเข้าใจตามหลักพุทธศาสนาเถรวาทแล้ว 
คงจะใช้ปัญญาพิจารณาตอบค าถามนี้ได้ด้วยตัวเอง และน าเอาหลักคิด หลักพิจารณา ไป
ประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิตตนเองและสังคมได้อีกด้วย    
 

เอกสารอ้างอิง 
 

บรรจบ บรรณรุจิ. (2557). โอปปาติกะ ชีวิตหลังความตาย. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร 
 : ส านักพิมพ์อมรินทรธรรม อมรินทร์พรินติ้ง แอนด์ พับลิซซิ่ง. 
พระครูรัตนญาณโสภิต (บุญเลิศ รตฺนญาโณ/โสดา). (2562). โอปาติกะชีวิตหลังความตาย. 
 วารสารวิชาการธรรมทรรศน์, 19(4)ฉบับพิเศษ, 177-186. 
พร รัตนสุวรรณ. (2517). แว่วเสียงสวรรค์ 1-2 (โลกหลังความตาย) . กรุงเทพมหานคร : 
 กรวัฒน์วิญญาณา. 
พร รัตนสุวรรณ. (2536). พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
 วิญญาณ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). ผีมีจริงหรือไม?่. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ดอกโมกข์. 
วศิน อินทสระ. (2556). อธิบายมิลินทปัญหา. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ธรรมดา. 
ศักดิ์สิทธิ์ พันธุ์สัตย์. (2556). ระวังจะเป็นเปรต. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
โสภา ชูพิสัยกุล. (2515). จิตวิทยาสังคม. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภา. 
 


