
ศีลในฐานะเคร่ืองมือพัฒนามนุษย 
Precepts as a Tool of Human Development  

 

พระครูกิตติโชติคุณ1,  

จรัส ลีกา2, พระสมบัตร ฐิตญาโณ3,  

ปญญา ศาสตรา4 และ ธีรภัทร โคตรบรรเทา5 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแกน1,2,3 

ผูอํานวยการสํานักงานการศึกษานอกโรงเรียน จังหวัดเลย4 

มหาวิทยาลัยภาคตะวันออกเฉียงเหนือ5 
Phrakrukittichotikun1,  

Jaras Leeka2, Phrasombat Thitayano3,  
Panya Sattra4 and Teerapat  Khotbuntao5 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Khonkaen  Campus, Thailand1,2,3 
                 Director of Non-formal Education Office, Loei Province, Thailand4 

North Eastern University, Thailand5 
Email : Phrasomphanpalakung@gmail.com 

 
******** 

 

บทคัดยอ 

          ศีลในฐานะเปนเครื่องมือในพัฒนามนุษยทั้งทางกายทางวาจาใหมีความเปนปกติ

เพื่อความสงบสุขของสังคม และเปนเครื่องมือในพัฒนามนุษยดวยยกระดับจิตวิญญาณของ

มนุษยใหสูงข้ึนมากกวาสัตวประเภทอื่นๆ เริ่มจากระดับปจเจกไปจนถึงระดับอภิมนุษย 
(Superman)  

  

คําสําคัญ: ศีล; การพัฒนามนุษย
 

Abstract 

 The precept is such as a tool in developing of human, both physical 
and verbal for social peace. It is a tool for human development with improving 
a higher level of human spirit more than any other beings from the individual 
to the superman. 
 
Keywords: Precept; Human Development 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน 

ปที่ 5 ฉบับที่  2 ประจําเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2561 

45 

 

บทนํา 

 การพัฒนาทรัพยากรมนุษยของประเทศในแนวทางน้ีตอบสนองกับการแกไขปญหา

ระดับชาติโดยเนนการพัฒนาที่มีคนเปนศูนยกลางในการพัฒนาดําเนินการตอยุทธศาสตร 

ในการแกไขปญหาและวิกฤตการณในสังคมไทยดวยการยึดหลักเศรษฐกิจพอเพียงตาม 

พระบรมราโชวาทในพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัวรัชกาลที่ 9 ซึ่งทรงมีพระราชดํารัสดวย

ความหวงพระทัยวา ปญหาที่สั่งสมมานานจะไมไดรับการแกไข และจะทวีความรุนแรงย่ิงข้ึน

ในสังคมไทยหากการพัฒนาประเทศยังคงยึดเศรษฐกิจเปนศูนยกลางแทนการพัฒนามนุษยที่

มีคุณภาพของสังคม บรรทัดฐานช้ีวัดคุณธรรมในสังคมไทยมีที่มาจากหลักคําสอนในพุทธ

ศาสนาซึ่งเปนคุณธรรมพื้นฐานในวิถีชีวิตของคนไทยซึ่งอนุมานไดจากการดําเนินชีวิต

ตามปกติของชาวไทยพุทธแนวทางคุณธรรมพื้นฐานดังกลาว ไดแก ศีล 5 คือไมมุงทํารายผูอื่น

ไมทุจริตฉอโกงไมประพฤติผิดในกามไมหลอกลวงกลาวเท็จและไมเกี่ยวของสิ่งเสพติดใหโทษ
(Phra Dharmakitta (P.A. Puytto), 1997 : 22-84) 
 ในสังคมปจจุบันเกิดความวุนวายมีการแกงแยงชิงดีชิงเดนเอารัดเอาเปรียบซึ่งกัน

และกันเพราะคนในสังคมขาดศีล ศีลถือวาเปนมนุษยธรรมคือธรรมของมนุษยที่มีความต้ังใจ

ในการงดเวนจากความช่ัวทางกาย และวาจารวมทั้งสิ่งไมดีทุกประการ (PhraThepvethi 

(Prayuth Poyutto), 1989 : 206) เพราะคนจะเปนมนุษยที่สมบูรณไดน้ันมิใชเพราะแคการ

เกิดมาเปนมนุษยโดยชาติกําเนิดเทาน้ันแตมีศีลที่เปนเครื่องมือในการพัฒนามนุษยและ

จะตองประกอบดวยคุณธรรมอีกมากมายจึงจะทําใหการเปนมนุษย น้ันสมบูรณ ซึ่ ง

กระบวนการที่นําศีลมาเปนเครื่องมือพัฒนามนุษยดวยการฝกกาย วาจาใหมีความเปนปกติ 

โดยมีจุดมุงหมายสุดทายคือความสงบและรมเย็นตอการดํารงชีวิตของตนและสังคม 
(Somdejprayanasungvonr, 1995 : 30)   
 พระพุทธเจาทรงแสดงใหเห็นวาโลกน้ีจะสงบรมเย็นเพราะคนในสังคมมีศีลและ

เคารพสิทธิไมเบียดเบียนซึ่งกันและกันทางกายวาจาอันมีพื้นฐานมาจากใจ การกระทําใดที่

พระพุทธศาสนาถือวาเปนการกระทําที่ดีและที่ช่ัวคําตอบสําหรับฆราวาสผูครองเรือนทั่วไป

อยูใน ศีล 5 และ ศีล 5 เปนการปฏิบัติตามแนวพระพุทธศาสนาข้ันตนหากประพฤติปฏิบัติ 

ตามกันไมไดก็จะไมไดประโยชนจากการเปนพุทธศาสนิกชนซึ่ง ศีล 5 น้ีมีอิทธิพลตอสังคม

มากเพราะจัดเปนบรรทัดฐานทางสังคมดานศีลธรรมของพุทธศาสนิกชนต้ังแตอดีตจนถึง

ปจจุบันการรักษาศีล 5 จึงเป นการกระทําความดีทําใหผู ที่รักษาศีลมีคุณสมบัติมี



46 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  
               Vol. 5 No. 2 July -  December  2018 

ความสามารถชวยตนเองไดและสงเสริมชุมชนตางๆ ใหอยูรวมกันดวยความเปนระเบียบ

เรียบรอย (Thanit, 2540 : 98)  

 ดังน้ัน ศีล ดังที่กลาวมาน้ีจึงมีความสําคัญย่ิงในฐานะเปนคุณธรรมพื้นฐานความ

เปนมนุษยที่อยูรวมกันในสังคมและศีลยังเปนเครื่องมือในการพัฒนาความเปนมนุษยใหเปน

มนุษยที่สมบูรณและมีความแตกตางจากสัตวประเภทอื่นๆ และบทความน้ีจะชวยช้ีแจงเพื่อ

ทําความเขาใจถึงศีลในพุทธศาสนาวาเปนเครื่องมือในการพัฒนามนุษยไดอยางไร นอกจาก

ทําใหมนุษยเปนมนุษยที่สมบูรณแลวยังเปนพื้นฐานทําใหมนุษยเขาถึงคุณธรรมที่สูงอื่นๆ  

มีนิพพานเปนที่สุดไดดวย 
   

ความหมายของศีล  

          ศีล (Precept) หมายถึง เปนความประพฤติชอบทางกายและวาจาหรือเรียกวา

ความเปนปรกติคือความมีระเบียบวินัยทางกาย และวาจาโดยอาศัยเจตนางดเวนจึงละบาป

คืออกุศลได คือ กายทุจริตวจีทุจริต (Thai Tipitaka 30/92/20) 

         พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) ไดใหความหมายของศีลไววา ความปกติกาย 

วาจา กลาวคือความปกติตามระเบียบวินัย, ปกติมารยาทที่สะอาดปราศจากโทษ, ขอปฏิบัติ

ในการเวนจากความช่ัว, ขอปฏิบัติในการฝกหัดกายวาจาใหดีย่ิงข้ึน, ความสุจริตทางกาย 

วาจา และอาชีพ และยังมักใชเปนคําเรียกอยางงายสําหรับคําวา "อธิศีลสิกขา" อันไดแกขอ

ปฏิบัติข้ันตนเพื่อการฝกตนในทางพระพุทธศาสนาดวย และศีลเปนขอปฏิบัติตนข้ันพื้นฐาน

ในทางพระพุทธศาสนา เพื่อควบคุมความประพฤติทางกายและวาจาใหต้ังอยูในความดีงามมี

ความปกติสุข เพื่อประโยชนข้ันพื้นฐานคือความสุขและไมมีการเบียดเบียนกันในสังคม
(Phrathepvethee, 1989 : 65) 
          ราชบัณฑิตยสถาน, ไดใหความหมายของศีลไวในหนังสือพจนานุกรมแปล ไทย-

ไทย สรุปไดวา ขอบัญญัติทางพระพุทธศาสนาที่กําหนดการปฏิบัติกายและวาจา เชน ศีล 5 

ศีล 8 การรักษากายวาจาใหเรียบรอย เปนธรรมขอ 1 ในทศพิธราชธรรม (Royal 
Academy, 1999 : 6)  
          เปลื้อง ณ นคร N Nakhorn (2018 : 1) ไดใหความหมายของศีลไวในหนังสือ

พจนานุกรมแปล ไทย-ไทย สรุปไดวา ศีล หมายถึง ความเคย, นิสัย, ความประพฤติองคแหง

จรรยา, ขอบัญญัติสําหรับความประพฤติ, บัญญัติทางพระพุทธศาสนา, ศีลคือการรักษากาย



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน 

ปที่ 5 ฉบับที่  2 ประจําเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2561 

47 

 

วาจาใหเรียบรอยเปนปกติ หมายถึง ความประพฤติกาย และวาจาใหสุภาพเรียบรอยเพื่อ

รักษาสันติสุขแหงประชุมชน, ศีลในพระพุทธศาสนา  

          โดยสรุปแลวศีลเปนขอปฏิบัติตนข้ันพื้นฐานในทางพระพุทธศาสนา เพื่อควบคุม

ความประพฤติทางกายและวาจาใหต้ังอยูในความดีงามมีความปกติสุข เพื่อใหเปนกติกาขอ

หามที่ใชแกปญหาข้ันพื้นฐาน 5 ปญหาหลัก ซึ่งทําใหเกิดความสงบสุข และ ไมมีการ

เบียดเบียนซึ่งกันและกันในสังคม และยังชวยพัฒนามนุษยใหเปนมนุษยที่ประเสริฐอีกดวย 
    

ความสําคัญของศีล 

          ในสีลสูตรพระไตรปฎกเลมที่ 22 (พระสุตตันตปฎก เลมที่ 14 อังคุตตรนิกาย 

ปญจก-ฉักกนิบาต) ไดกลาวถึงความสําคัญของศีลโดยมีใจความวา ดูกรภิกษุทั้งหลาย โทษ

ของคนทุศีล เพราะศีลวิบัติ 5 ประการ คือ 1) ผูทุศีล มีศีลวิบัติ ในธรรมวินัยน้ี ยอมถึงความ

เสื่อมโภคทรัพยอยางมากอันมีความประมาทเปนเหตุ 2) กิติศัพทที่ช่ัวของผูทุศีล มีศีลวิบัติ

ยอมฟุงไป 3) ผูทุศีลมีศีลวิบัติ จะเขาสูบริษัทใดๆ คือ ขัตติยบริษัท พราหมณบริษัท คฤหบดี

บริษัทสมณบริษัทยอมไมองอาจเกอเขินเขาไป 4) คนทุศีล มีศีลวิบัติ ยอมเปนผูหลงกระทํา

กาละ 5) คนทุศีล มีศีลวิบัติ เมื่อตายไปยอมเขาถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรก, ดูกรภิกษุ

ทั้งหลาย โทษของคนทุศีล เพราะศีลวิบัติมี 5 ประการน้ีแลฯ 

            และในพระสูตรยังไดกลาวถึงอานิสงสของศีลไวโดยมีเน้ือความสรุปไดวา ดูกรภิกษุ

ทั้งหลาย อานิสงสของคนมีศีล เพราะความถึงพรอมดวยศีล 5 ประการคือ 1) คนมีศีล ถึง

พรอมดวยศีล ในธรรมวินัยน้ียอมถึงกองโภคทรัพยอันมีความไมประมาทเปนเหตุ 2) กิติศัพท

อันงามของคนมีศีล ถึงพรอมดวยศีล ยอมฟุงไป 3) คนมีศีล ถึงพรอมดวยศีลจะเขาสูบริษัท

ใดๆ คือ ขัตติยบริษัท พราหมณบริษัท คฤหบดีบริษัท สมณบริษัทยอมองอาจ ไมเกอเขินเขา

ไป 4) คนมีศีล ถึงพรอมดวยศีล ยอมเปนผูไมหลงกระทํากาละ 5) เมื่อตายไปยอมเขาถึงสุคติ

โลกสวรรค, ดูกรภิกษุทั้งหลาย อานิสงสของคนมีศีล เพราะความถึงพรอมดวยศีล 5 

ประการน้ีแล (Thai Tipitaka 30/92/20) 
           

ประเภทของศีล 

          ศีล แบงเปน 3 ระดับ คือ จุลศีล (ศีลอยางนอย) ไดแก คหัฏฐศีลทั้ง 2 คือ  

1) ศีล 5  2) อาชีวัฏฐมกศีล มัชฌิมศีล (ศีลอยางกลาง) ไดแก บรรพชาศีลทั้ง 2 คือ  

1) อัฏฐศีล 2) ทสศีล และ มหาศีล (ศีลอยางสูง) ไดแก อุปสมบททั้ง 2 คือ 1) ภิกษุณีวินัย 



48 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  
               Vol. 5 No. 2 July -  December  2018 

2) ภิกษุวินัย โดยมีรายละเอียด ดังน้ี 1) ปญจศีล (ศีล 5) หรือเรียกวานิจจศีล (คือถือเน่ือง

นิจจ) 2) อาชีวัฏฐมกศีล (ศีลกุศลกรรมบท 10) หรือเรียกวาอาทิพรหมจริยาศีล (หรือเรียก

อีกอยางวา นวศีล) 3) อัฏฐศีล (ศีล 8) หรือเรียกวาอุโบสถศีล (ศีลอุโบสถ) 4) ทสศีล (ศีล 

10) 5) ภิกษุณีวินัย (ศีล 311) และภิกษุวินัย (ศีล 227)  และยังไดแสดงใหเห็นถึงระดับแหง

ศีลที่ตางกัน เพราะระดับของสัมมาอาชีวะตางกันกลาวคือระดับของศีลคือระดับข้ันของการ

ใชปจจัยบริโภค เทาที่จําเปนในการดําเนินชีวิต ดังน้ี 

 ศีล 5 คือการเสพโดยไมเบียดเบียน  อาชีวัฏฐมกศีล การแสวงหาทรัพยที่ไมเปน

เหตุใหผูอื่นเดือดรอนจากการแสวงหาทรัพยน้ัน อุโบสถศีล คือ การไมเสพกามคุณ เพราะ

มนุษยไมเสพกามคุณก็ไมเสียชีวิตเพราะอดตาย ทสศีล คือ การดํารงชีวิต อยางนักบวช

แทจริง คือไมสะสมลาภมีเงินและทองเหมือนฆราวาสแตดํารงชีวิตไดดวยการขอ อันเปนเหตุ

ใหระวังการปฏิพฤติใหดีใหสมกับที่ชาวบานให และภิกษุณีวินัย และภิกษุวินัย คือการดํารงค

ชีวิตที่ประหยัด เหมาะสม คุมคา ไมเดือดรอนทายกผูให รักษาปจจัยที่ทายกใหแลว 

พอเพียงเทาที่มี มีระเบียบที่ไมหนักใจผูใหธุดงค แมจะไมจัดเปนศีลหรือวินัย เพราะไมใชสิ่ง

ที่พระพุทธองคทรงบังคับใหทํา แตก็ไมทรงหาม เพราะเปนสิ่งที่ปฏิบัติไดยากและลําบาก 

ทรงสรรเสริญผูปฏิบัติ จัดเปนการควบคุมการใชปจจัยสี่งที่อุกฤตที่สุด (Phra Dhampitaka 
(P.A. Puytto), 1996 : 8) 
 
  

ประโยชนของศีลและอานิสงสของศีล 

           ประโยชนของศีลในข้ันพื้นฐานคือทําใหกาย วาจา ใจ สงบไมเบียดเบียนตนเอง

และผูอื่น ทําใหจิตสงบไดงายในการทําสมาธิ ในระดับของบรรพชิต ศีลจะมีจํานวนมาก เพื่อ

กํากับใหพระภิกษุสงฆสามเณรสามารถครองตนในสมณภาวะไดอยางสมบูรณ และเอื้อตอ

การประพฤติพรหมจรรยในข้ันสูงตอไปได และในพระไตรปฎก เลมที่ 11 (พระสุตตันตปฎก 

เลมที่ 3 ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค) ไดพรรณนาอานิสงสแหงศีลสมบัติของคนผูมีศีลไว 5 อยาง 

ดังน้ี 

          1. ดูกรผูมีอายุทั้งหลาย คนมีศีลถึงพรอมแลวดวยศีลในโลกน้ียอมประสบกองแหง

โภคะใหญ ซึ่งมีความไมประมาทเปนเหตุ น้ีอานิสงสแหงศีลสมบัติของคนมีศีลขอที่หน่ึง  

          2. ดูกรผูมีอายุทั้งหลาย ขออื่นยังมีอีก เกียรติศัพทที่ดีงามของคนมีศีลถึงพรอม

แลวดวยศีล ยอมระบือไป น้ีอานิสงสของศีลสมบัติของคนมีศีลขอที่สอง 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน 

ปที่ 5 ฉบับที่  2 ประจําเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2561 

49 

 

          3. ดูกรผูมีอายุทั้งหลาย ขออื่นยังมีอีก คนมีศีลถึงพรอมแลวดวยศีลเขาไปหา

บริษัทใดๆ คือ ขัตติยบริษัท พราหมณบริษัท คฤหบดีบริษัท หรือสมณบริษัท เปนผูแกลว

กลาไมเกอเขินเขาไปหา น้ีอานิสงสแหงศีลสมบัติของคนมีศีลขอที่สาม 

          4. ดูกรผูมีอายุทั้งหลาย ขออื่นยังมีอีก คนมีศีลถึงพรอมแลวดวยศีลยอมเปนผูไม

หลงทํากาละ น้ีอานิสงสของศีลสมบัติของคนมีศีลขอที่สี ่ฯ 

          5. ดูกรผูมีอายุทั้งหลาย ขออื่นยังมีอีก คนมีศีลถึงพรอมแลวดวยศีลยอมเขาถึง

สุคติโลกสวรรค เบื้องหนาแตตายเพราะกายแตก น้ีอานิสงสแหงศีลสมบัติของคนมีศีลขอที่

หา ฯในข้ันพื้นฐานคือทําใหกาย วาจา ใจ สงบไมเบียดเบียนตนเองและผูอื่น ทําใหสามารถที่

จะทําใหจิตสงบไดงายในการทําสมาธิ ในระดับของบรรพชิต ศีลจะมีจํานวนมาก เพื่อกํากับ

ใหพระภิกษุสงฆสามเณรสามารถครองตนในสมณภาวะไดอยางสมบูรณ และเอื้อตอการ

ประพฤติพรหมจรรยในข้ันสูงตอไปได (Thai Tipitaka 228-229) 

          ดังน้ันศีลจึงเปนความมีระเบียบวินัยกฎเกณฑขอบังคับสําหรับควบคุมประพฤติ

ทางกายของคนในสังคมใหเรียบรอยดีงามเปนแบบแผนอันหน่ึงอันเดียวกันจะไดอยูรวมกัน

ดวยความสุขสบายไมกระทบกระทั่งซึ่งกันและกันใหหางจากความช่ัวรายทั้งหลายการอยู

รวมกันเปนหมูเหลาถาขาดระเบียบวินัยตางคนตางทําตามอําเภอใจความขัดแยงและลกัลัน่ก็

จะเกิดข้ึนย่ิงมากคนก็ย่ิงมากเรื่องไมมีความสงบสุขการงานที่ทําก็จะเสียผลศีลจึงมีฐานะเปน

วินัยสําหรับทุกคนเพื่อไตเตาไปหาความดีงามสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือเปนรากฐานของ

สมาธิและปญญา (Prateppariyattimatee, 1997 : 17) 
        

ศีลในฐานะเปนเครื่องมือในการพัฒนามนุษย 

          คําวา “พัฒนา” ในภาษาสันสกฤตมาจาก “วรฺธน” แปลวา ความเจริญ มาจาก

บาลีวา “วฑฺฒน” หรือ “วัฒนะ” แปลวา ความเจริญ ความงดงาม เพิ่มขยายข้ึน ทําใหยืน

ยาวข้ึน และนํามาใชในภาษาไทยก็มีความหมายวา ความเจริญ ความงอกงาม การขยับขยาย 
(Royal Academy, 1999 : 580) 
         คําวา “พัฒนา”หรือ“วัฒฺนา” ในภาษาบาลีน้ัน แปลวา รก คือ รกอยางหนาแนน 

เชน รกหญา ผมบนศีรษะรก ก็เรียกวา พัฒนา คือ เปนความเจริญดวยเหมือนกัน ถาบุคคลมี

ความประพฤติหรือการกระทําที่ไมมีประโยชนอะไรในโลกน้ีก็เรียกวา คนทําโลกใหรก รวม

ความคําวา“พัฒนา”แปลวา ทําใหรกหรือสรางความรก ถาจะใหรกไปดวยคนดีหรือทุนมนุษย



50 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  
               Vol. 5 No. 2 July -  December  2018 

ที่ดีแลว จําเปนตองสงเสริมปลูกสรางทัศนคติ โดยตองพัฒนาทางจิตซึ่งเปนผูนําของกาย 

พัฒนาความรูเพื่อใหเกิดความเห็นที่ชอบหรือเกิดปญญา 

          การพัฒนาที่สมบูรณแบบจําเปนตองพัฒนาใหครบทั้ง 2 ดาน กลาวคือ ควรพัฒนา

ทั้งทางวัตถุและทางจิตใจใหควบคูกับทัศนคติ โดยเฉพาะทัศนคติเปนการพัฒนาทางดาน

จิตใจจะตองเนนเปนพิเศษ เพราะหากพัฒนาใหถูกตองดีงามแลวก็จะสามารถควบคุมการ

พัฒนาทางดานวัตถุใหเปนไปในทิศทางที่ถูกตองได การพัฒนาจิตที่ถูกตองก็คือพัฒนาจิตใหมี

ธรรมเปนเครื่องยึดเหน่ียวจิตใจพัฒนาจิตใหมีสมาธิ ต้ังมั่น มั่นคง สะอาด สวาง สงัดจากกิเลส

ที่เปนเครื่องเศราหมองทั้งหลาย จนเปนจิตที่ควรแกการทํางานและสามารถจะนําไปใชใน

ชีวิตประจําวันได (PhraDhampitaka (P.A. Puytto), 1996 : 92) 

 สําหรับคําวา “มนุษย” มีความหมาย 3 นัย ดังน้ี 

 1) มนุษย หมายความวา เปนเหลากอ, เช้ือสายหรือลูกหลานของมนู 

 2) มนุษย หมายความวา เปนผูรูเหตุและมิใชเหตุ ซึ่งไดแกผูที่รูจักดี รูจักช่ัว รูจัก

เหตุ รูจักผล รูจักบาป บุญ คุณและโทษน่ันเอง ผูรูจักประโยชนและมิใชประโยชน 

 3) มนุษย หมายความวา ผูมีใจสูง สูงโดยหนาข้ึน มากข้ึน พอกพูนข้ึน กอข้ึน สั่งสม

ข้ึน คือ ปฏิบัติฝกหัดอบรมสั่งสมข้ึนน่ันเอง ใจที่ประกอบดวยมนุษยธรรม คุณธรรม มี

ศีลธรรมหรือใจที่คิดเปนบุญเปนกุศล (PhraDhampitaka (P.A. Puytto), 1997 : 62) 

 ธรรมชาติของชีวิตมนุษยน้ันเปนสัตวที่ตองฝกและฝกได การที่มนุษยเราจะมีชีวิตที่

ดีงาม เราจะตองมีการศึกษา มีการฝกฝนพัฒนาตนเอง ซึ่งประกอบดวยการพัฒนาพฤติกรรม 

จิตใจ และปญญา เมื่อเราฝกฝนพัฒนาและมีการศึกษาก็จะทําใหการดําเนินชีวิตของเราดีข้ึน 

แตถาเราไมเรียนรู ไมฝก ก็จะเปนมนุษยที่อยูดวยสัญชาตญาณอยางเดียว การพัฒนามนุษยเชิง

พุทธตองมีการพัฒนาดวยศีล สมาธิ และปญญา ซึ่งจะถือเปนการพัฒนาที่จะทําใหเกิดความเปน

มนุษยที่ถูกตองและสมบูรณ ดังน้ี 

 1) มีความฉลาดหรือสติปญญาในข้ันพื้นฐานพอแกการดํารงชีพที่ไดมาจาก

การศึกษาเลาเรียน 

 2) มีความรูเรื่องวิชาชีพจากการเรียนในสาขาวิชาชีพทั้งในระบบและนอกระบบ 

 3) มีมนุษยธรรมหรือมีความเปนมนุษยอยางถูกตอง คือ การเรียนความเปนมนุษย

ซึ่งกระทําไดดวยการสอน การอบรมจริยธรรม (BuddhasaBhikkhu, 1994 : 5) 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน 

ปที่ 5 ฉบับที่  2 ประจําเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2561 

51 

 

         การพัฒนามนุษยเปนกระบวนการในการพัฒนามนุษยโดยการนําคําสอนของ

พระพุทธเจามาเปนฐานคิด เพื่อใหมนุษยมีความรูความเช่ียวชาญในการปฏิบัติงาน มีความ

เจริญเติบโตทั้งทางดานพฤติกรรม จิตใจ และปญญา โดยมีจุดประสงคเพื่อปรับปรุงผลงาน

และพัฒนามนุษยไปสูภพภูมิที่ดีกวาเดิมและประเภทมนุษยแบงออกเปน 2 การ คือ ประเภท

แรกคือทุนมนุษยในฐานะทรัพยากร คือ เปนทุน เปนปจจัยในการที่จะนํามาพัฒนาเศรษฐกิจ

และสังคม สวนประเภทที่ 2 น้ันทุนมนุษยในฐานะที่เปนมนุษย ความหมายวา มนุษยมีความ

เปนมนุษยของเขาเอง ชีวิตมนุษยน้ันมีจุดหมาย จุดหมายของชีวิตคือ ความสุข อิสรภาพ 

ความดี ความงามของชีวิต ซึ่งเปนเรื่องเฉพาะตัวบุคคล และหากมีการพัฒนามนุษยใหมีจิตใจ

ที่สูงข้ึนไป มนุษยผูน้ันก็จะหางจากการที่จะตกอยูภายใตอิทธิพลครอบงําของตัณหา มานะ 

ทิฐิ หรือถูกตัณหา มานะ ทิฐิ ครอบงํานอยลง และเมื่อถูกครอบงํานอยลงก็เปนอิสระแกตัว

มากข้ึน มนุษยก็สามารถทําสิ่งที่ดีงามไดมากข้ึน  

          เน่ืองจากมนุษยเปนสัตวสังคม (Social animal) ที่จําเปนตองดําเนินชีวิตกันเปน

กลุมทั้งน้ีเพราะมนุษยตองการไดรับการตอบสนองทั้งทางรางกายและทางจิตใจจากสมาชิก

คนอื่นๆในสังคม ดังน้ันการแสดงปฏิสัมพันธ (Interaction) ตอกันของบุคคลในสังคมเพื่อให

ไดในสิ่งที่ตองการน้ันจึงเปนเรื่องที่พบเห็นไดอยูตลอดเวลา แตสิ่งที่นาสนใจคือพฤติกรรมที่

บุคคลแสดงปฏิสัมพันธตอกันทางสังคมน้ันจะกอใหเกิดผลกระทบตอตนเองบุคคลรอบขาง

รวมไปถึงสภาพแวดลอมในสังคมน้ันอยางไร (Katavanij, 2003 : 309) ซึ่งพฤติกรรมคือ

กริยาอาการบทบาทลีลาทาทางการประพฤติที่แสดงออกใหปรากฏและสัมผัสไดดวย

ประสาทสัมผัสทางใดทางหน่ึงใน 5 ทางคือโสตสัมผัส จักษุสัมผัส ชิวหาสัมผัส ฆานสัมผัส

และทางกายสัมผัสหรือการวัดดวยเครื่องมือที่เปนเทคโนโลยีสมัยใหม (Suwannasang, 
1999 : 2)  
          ศีลจึงมีความจําเปนที่ถูกนํามาใชเปนเครื่องมือในการพัฒนามนุษยเพื่อยกระดับจิต

วิญญาณใหสูงข้ึน จากระดับปจเจกไปจนถึงระดับอภิมนุษย (Superman) ใหรูแจงเห็นจริง

และปญญา คือ ความเขาใจถึงสัจธรรมที่เปนตัวความจริงเปนเครื่องกําจัดกิเลสทุกอยางได

เปนอยางดีโดยเน้ือแทก็คือ ศีลทั้งหมด เปนเครื่องมือในการดับทุกข หรือโทษหยาบๆ ที่

เกิดข้ึนปรากฏอยู ทางกาย ทางวาจา ทั้งที่เปนทุกขแกตนเอง และแกผูอื่น หรือสังคม ซึ่งทํา

ใหบุคคลตองดับดวยศีล และสมาธิน้ันเอง ความดับทุกขเหลาน้ันเกิดมาจากรากเหงาของ

ความทุกขชนิดที่เหลือวิสัยที่ศีลกับสมาธิจะดับไหวหรือดับได ศีล และสมาธิ จะดับไดก็แต

เพียงความทุกขที่เปนผลผลิตจากรากเหงาน้ันเทาน้ัน และเรียกวา ปญญา ซึ่งหมายถึงความรู



52 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  
               Vol. 5 No. 2 July -  December  2018 

อันถูกตองแจมแจงและเด็ดขาด เราจะเห็นไดวา ปญญาเปนเครื่องมือดับทุกข ที่ดับถึงช้ัน

รากเหงา เพื่อไมใหทุกขเกิดข้ึนมาไดอีกตอไป โดยการพัฒนาตามกระบวนการดานศีล สมาธิ 

ปญญา หากมนุษยไดรับการพัฒนาแลว ยอมสามารถที่จะเขาหลักความเปนจริงของชีวิต

มนุษย เมื่อมีการเกิด ยอมมีการพลัดพรากจากสิ่งอันเปนที่รักย่ิง ไมสามารถครอบครองได

ตลอด เมื่อมีการพลัดพรากแลวเกิดข้ึน ความทุกขยอมเขาครอบงํา ทําใหตกอยูในภาวะของ

ความทุกขไดตลอดเวลา จะทําอยางไรจึงจะสามารถปลดปลอยสิ่งเหลาน้ีได ฉะน้ันการนําศีล

มาเปนเครื่องมือสําคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยข้ันตนก็รักษาศีล คือทําตนใหเปนคนมี

ระเบียบ มีวินัย ไมอยูตามอารมณ ตามความอยากของตัว แตอยูอยางคนมีระเบียบมีวินัย 

เรียกวาเปนคนมีศีล บังคับตัวเองได ควบคุมตัวเองได ไมปลอยอะไรไปตามชอบใจ ไมทําอะไร

ตามใจตัว เพราะการกระทําตางๆของมนุษยที่ปรากฏออกมาทาง กาย วาจา อันเกิดจากการ

ปฏิกิริยาทางระบบตางๆในรางกายคือสมองระบบกลามเน้ือและระบบตอมตางๆรวมทั้ง

อารมณจิตใจที่เกิดจากสิ่งเราและสิ่งแวดลอมตางๆ จึงทําใหเกิดเปนพฤติกรรมโดยมีปจจัย

กําหนดพฤติกรรมของมนุษยตางมีองคประกอบตางๆ กลาวคือการแสดงออก“พฤติกรรม” 

(Behavior) ของมนุษยน้ันไมไดเกิดข้ึนเองแตเกิดจากสิ่งกระตุนซึ่งสิ่งที่กระตุนหรือปจจัย

กําหนดพฤติกรรมข้ึนมาน้ีมีหลายประการเชนการเรียนรูการคิดอารมณเจตคติและคานิยม

เปนตนเราจําเปนตองศึกษาเพื่อใหเขาใจธรรมชาติรูปแบบและเหตุแหงพฤติกรรมเพื่อนําไป

ประยุกตใชในการสงเสริมมนุษยใหกาวหนาตอไปซึ่งในการเกิดพฤติกรรมของมนุษยน้ันมีตัว

ปจจัยที่เปนตัวกําหนดพื้นฐานที่แสดงออกของมนุษย ดังน้ัน ศีลจึงเปนเครื่องมือในการพัฒนา

มนุษย แบบธรรมชาติ ในข้ันพื้นฐานเพื่อการดําเนินชีวิตโดยมีพฤติกรรมที่ถูกตองในการ

สัมพันธกับสิ่งแวดลอมและเพื่อนมนุษย ต้ังแตการดูการฟง การกินอยู บริโภค ทําอาชีพการ

งาน การอยูรวมสังคมโดยไมเบียดเบียนกัน ไมกอความเดือดรอนแกใครๆ รวมความวาศีลก็

คือการดําเนินชีวิตเปนอยูที่ปราศจากการเบียดเบียน ไมกอความเดือดรอนตอผูอื่น ขณะเดียว

ก็ก็จะยังกอใหเกิดการชวยเหลือเกื้อกูลกันในสังคมมนุษย การพัฒนามนุษยตามหลักศีลน้ียัง

เปนระบบการฝกฝนและการปฏิบัติอยางที่เราเรียกวา "การศึกษา" สวนในดานที่จะพัฒนา

บุคคลที่เขาแปลเปนภาษาอังกฤษวา Education สําหรับบุคคลฝกตัวเองน้ีเราเรียกวาเปน

ภาวนา และเราแปลภาวนาหรือเจริญว า Development ในการพัฒนาบุคคลทาง

พระพุทธศาสนายังแบงไดเปนบันใดสามข้ัน กลาวคือ ข้ันแรกจะตองสอนใหทุกคนประพฤติ

ตนใหเรียบรอยดีงาม มุงใหมีความเปนระเบียบเรียบรอยในสังคม ขอปฏิบัติเบื้องตน ใครๆ ก็รู



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน 

ปที่ 5 ฉบับที่  2 ประจําเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2561 

53 

 

กันวาศีล และความหมายของศีล ก็คือ การทํากาย วาจา ใหเรียบรอย เปนหลักเน่ืองกันมิให

เกิดโทษทางกาย วาจา (PhraDhampitaka (P.A. Puytto), 1997 : 5) 
         

สรุป 

           ศีลในฐานะเครื่องมือในการพัฒนามนุษยเปนการเสริมสรางมนุษยธรรมที่สมบูรณ

และยังสามารถพัฒนามนุษยใหมมีีความเปนมนุษยที่สมบูรณทั้งรางกายและจิตใจทั้งเปนแรง

เสริมมนุษยธรรมใหมีความเจริญกาวหนาดวยสติปญญาที่ไดรับการพัฒนาแลวและการ

สงเสริมใหมนุษย ลดละความเห็นแกตัว กิเลสเบาบางลงความสันติสุขก็จะเกิดข้ึนกับสังคมได 

ซึ่งเปนเปาหมายของการพัฒนามนุษยตามหลักศีล เมื่อมนุษยไดรับการพัฒนาสังคมที่มนุษย

อาศัยก็จะกลายเปนสังคมที่เกื้อกูลตอความเปนอยูที่ดีงาม เปนสังคมที่สงบสุข มั่นคงราบรื่น 

ปราศจากความยากจน และสามารถพึ่งตนเองได และการอยูรวมกันของสังคมอยางสันติสุข

แมวาพุทธปรัชญาจะสามารถนําใชพัฒนามนุษยทุกหมวดก็ตาม แตหลักการพัฒนามนุษยตาม

หลักศีลน้ัน จะมีความเหมาะสมกับการพัฒนามนุษยยุคปจจุบัน เพราะเปนการพัฒนาระดับ

ปจเจกบุคคล หมายถึงการพัฒนาทางดานกาย จิต และปญญา ทั้งสามดาน เน่ืองจากการ

ดําเนินชีวิตของคนเราน้ันตองมีทักษะ ความรู ความสามารถในการด้ินรนตอสูเพื่อใหอยูรอด

และกาวขามผานพนสิ่งเลวรายตางๆ ที่เขามากระทบการดําเนินชีวิตหรือในหนาที่การงาน 

พรอมกันน้ันก็จะตองรูจักแกปญหาไดอยางอยางมีสติมีความรอบคอบและใชปญญา หาก

สามารถทําไดเชนน้ีเชนน้ีความสําเร็จในการดําเนินชีวิตก็จะอยูไมไกลเกินเอื้อม ทั้งน้ีเพราะ

หลักศีลเมื่อนํามาประยุกตใชกับการพัฒนามนุษยแลวก็จะสงผลทําใหการปฏิบัติงานของ

บุคลากร ขาราชการ ในองคการหรือหนวยงานมีประสิทธิภาพมากย่ิงข้ึน 
          

References 
 
BuddhasaBhikkhu. (1994). The practice of meditation. (2nd ed.). Bangkok  : 

Thammasapa The Goal of Education, Bangkok : Nirvana Press. 
Katavanij, T. (2003). General Psychology. Bangkok : SE-Education Public 

Co., Ltd. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Tipitaka Thai version of
 the Mahayana Buddhist scriptures.  Mahachulalongkornrajavidyalaya 
 University Press. 
N Nakhon, P. (2017). Precepts. Online.  Retrived  January 5, 2018 . From  : 

https://dictionary.sanook.com/search/dict-th-th-pleang 
PhraDhampitaka (P.A. Puytto). (1996). How can we improve our people.  
 (2nd ed.). Bangkok : Sahadhammik. 



54 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  
               Vol. 5 No. 2 July -  December  2018 

PhraDhampitaka (P.A. Puytto). (1996). Practice the right way. (30th ed.). 
 Bangkok : Buddhist Foundation. 
PhraDhampitaka (P.A. Puytto). (1997). Buddhism develops people and 
 society. Bangkok : Local Printing Department, Department of Local  
 Administration. 
PhraDhampitaka (P.A.Puytto). (1997). Creativity for the Future of Humanity. 

Bangkok : Coal Co., Ltd.  
PhraThepvethi (Prayuth Poyutto). (1989). Buddhist Dictionary of Dhamma 
  Commentary. Bangkok : Mahachulalongkorn Rajabhat University 
  Press.  
Prateppariyattimatee. (1997). The Principle of Self-Development. Bangkok : 

Liang Siang. 
Royal Academy. (1999). Dictionary of Royal Academy.  (2nd  ed.). Bangkok : 

Charoen Issara Literature Publishing House. 
SomdejPrayanasungvornSomdejprasungaracha. (1995). The truth must be  
 understood. Bangkok : The Royal Printing College, Bangkok. 
Suwannasang, K. (1999). General psychology. (4th ed.) Bangkok : 
 Thammasat University. 
Thanit P. (1997). Ainsong b. 5. Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya 
 University.   
 


