
การเมืองการปกครองตามแนวพระพุทธศาสนา 

Politics Governance process of Buddhism 
 

      สวาท ฮาดภักดี,  
ทรงพล โชติกเวชกุล และชัยรัตน์ มาสอน 

 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
 

******** 

บทคัดย่อ 
บทความนี้จะน าเสนอการพัฒนาการเมืองการปกครองตมแนวพระพุทธศาสนา

การปกครองท้องถิ่นหาใช่จะไม่มีข้อเสียไม่การปกครองท้องถิ่นที่ไม่ดีอาจน าไปสู่การท าลาย
ประชาธิปไตยหากประชาชนยังไม่มีความพร้อมหากการเมืองไม่เข้มแข็งจะเปิดโอกาสให้คน
ไม่ดีเข้ามาหาผลประโยชน์การปกครองท้องถิ่นมีโอกาสสร้างผู้มีอิทธิพลและการปกครอง
ท้องถิ่นท่ีไม่ดีจะท าให้เกิดการทุจริตมากข้ึนและน าไปสู่ปัญหาทางการเมืองอีกมากมาย 

นอกจากนี้ความเข้าใจในหลักธรรมและระดับการปฏิบัติตามหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาของนักการเมืองพร้อมทั้งแนวทางในการพัฒนานักการเมืองให้มีคุณภาพโดย
ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาของนักการเมือง และระดับการปฏิบัติตนตามหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาของนักการเมือง 
 

ค าส าคัญ : แนวทางพระพุทธศาสนา, การเมือง, การปกครอง 
 
 

 
 

 
 

 

 
 
 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 97 
 

Abstract 
This article will present the development of politics, the rule of 

law, the rule of law, local administration, there is no disadvantage, the bad 
local government may lead to democratic destruction if the people are not 
ready if the politics are not strong. The opportunity for bad people to come 
to the benefit of local government, the opportunity to create the influence 
and bad local government will cause much corruption. This is a political 
problem. 

Buddhism and Buddhism under the Patronage of His Majesty the 
King are graciously pleased to vacate. Buddhism of politicians 

 

Keywords : process of Buddhism, Politics, Governance 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



98 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

บทน า 
จากการที่ประเทศไทยได้ถือเอาพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติมาตั้งแต่

สมัยกรุงสุโขทัย ตราบจนกระทั่งถึงปัจจุบัน ซึ่งท าให้เห็นได้โดยชัดเจนว่า เป็นวิถีชีวิตของคน
ไทยโดยส่วนใหญ่ของประเทศ โดยเฉพาะอย่างยิ่งค่าสั่งสอนของพระพุทธศาสนาได้เข้ามามี
อิทธิพลต่อการเมืองการปกครองในหลายกรณีด้วยกันดังตัวอย่างที่ผู้ปกครองจะต้องยึดถือ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวในการบริหารงาน หรือในการปฏิบัติ
หน้าที่ของตน (กมล สมวิเชียร, 2516) 

ในทางประวัติศาสตร์ความเป็นมาของชนชาติไทยเนื่องมาด้วยกันกับความเป็นมา
ของพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะนับตั้งแต่สมัยทีชนชาติไทยมีประวัติศาสตร์อันชัดเจน ชาว
ไทยได้นับถือพรระพุทธศาสนาต่อเนื่องตลอดมา จนกล่าวได้ว่า ประวัติศาสตร์ของประเทศ
ไทย เป็นประวัติศาสตร์ของชนชาติที่นับถือพระพุทธศาสนา 

บทบัญญัติในรัฐธรรมนูญข้อทว่า พระมหากษัตริย์ทรงเป็นพุทธมามกะมีผู้ดีความ
ว่าเป็นการบ่งบอกโดยนัยว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ เพราะก าหนดตายตัวใน
พระพุทธศาสนาเป็นสถาบันคู่กันกับสถาบันพระมหากษัตริย์ และเป็นหลักประกันว่า องค์
พระประมุขของชาติทรงเป็นศาสนิกแห่งศาสนาเดียวกันประชากรส่วนใหญ่ของประเทศของ
พระองค์  (กระมล ทองธรรมชาติ และคณะ,2519) 

ดังนั้น ในบทความนี้จะได้กล่าวถึงพระพุทธศาสนากับการเมืองการปกครองใน
บางแง่มุม เพ่ือประโยชน์ต่อการศึกษาค้นคว้าให้กว้างขวางยิ่งขึ้นต่อไป 
 

การเมืองการปกครองในแนวทางพระพุทธศาสนา 
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงวางหลักการเมืองการปกครองเอาไว้แก่เจ้าลิจฉวีซึ่งได้

ปกครองแบบสามัคคีธรรมหรือสมาพันธรัฐซึ่งถือว่ามีการปกครองที่ถือค่อนข้างที่จะเป็น
ประชาธิปไตยมากที่สุดในยุคนั้น หลักธรรมการปกครองซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรงวางไว้มีชื่อว่า 
“อปริหานิยธรรม” แปลว่า ข้อปฏิบัติไม่เป็นที่ตั้งของความเสื่อม หรือข้อที่ประพฤติปฏิบัติ
แล้วจะไม่น าไปสู่ความเสื่อมเรียกอย่างง่ายว่า ปฏิบัติแล้วจะสามารถรักษาความเจริญรุ่งเรือง
เอาได้นั่นเอง: ซึ่งมีท้ังหมด 7 ประการ ได้แก่ 

1. มีกรประชุมกันเสมอ และพร้อมเพรียง 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 99 
 

2. การประชุมเป็นไปโดยสามัคคี เข้าประชุมพร้อมกัน เลิกประชุมพร้อมกัน 
ปฏิบัติกรณียะที่ควรท าโดยพร้อมกัน 

3. ไม่บัญญัติสิ่งที่ไม่ควรบัญญัติ ไม่ท าลายข้อบัญญัติที่เหมาะสม ยึดถือปฏิบัติ
ตามบัญญัติท่ีรับรองอยุ่ 

4. สักการะ เคารพ นับถือ บุชา ผู้เก่าแก่ของบ้านเมือง และเชื่อฟังปฏิบัติตาม 
5. ไม่ท าการข่มขืนน้ าใจกุลสตรีโดยพลการ เชิดชูเกียรติศักดิ์ศรีของกุลสตรีให้สูง

เด่น 
6. สักการะ เคารพ นับถือ บูชา ปูชานียสถานทั้งภายในและภายนอกเมือง ไม่

ท าลายการบริจารบ ารุงที่เป็นมาโดยธรรมแต่โบราณ 
7. ถวายการคุ้มครองปูองกันด้วยดีในพระอรหันต์ของชาวเมือง พร้อมด้วยใจ

ปราถนาว่า ท่านที่ยังไม่ได้มา ขอได้โปรดมาเมืองข้าพเจ้าเถิด ส่วนท่านที่มาแล้วของให้ท่าน
อยู่เป็นผาสุกในเมืองนี้เถิด (พระราชวรมุนี ประยุทธ์ ปยุตฺโต, 2526) 

จะเห็นได้ว่า แนวทางการปกครองที่พระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงวางไว้
นั้นซึ่งสามารถพอที่จะสรุปเป็นแนวและใจความได้ดังนี้คือ   อปริหานิยธรรมข้อที่1 และข้อที่
2 นั้น พระพุทธเจ้าทรงเน้นเรื่อง 

1. หลักความสามัคคี คือมีความคิดเห็น การแสดงออกเป็นไปแนวทางเดียวกัน มี
ความรักใคร่สมัคสมานสามัคคีเป็นพี่น้องกัน 

2. หลักความเสมอภาค คือไม่เลือกปฏิบัติคือต้องเป็นไปตามกฎเกณฑ์หรือ
กฎระเบียบของสังคมท่ีวางไว้ อปริหานิยธรรมข้อที่ 3 นั้นพระพุทธองค์ทรงเน้นเรื่อง 

3. หลักความเหมาะสมซึ่งหมายถึงการเอารับสิ่งที่ ไม่ควรไม่เหมาะสมกับ
สังคมไทยมาใช้และบัญญัติไว้ อย่างเช่น รับแนวคิดวัฒนธรรมตะวันตกมาเป็นข้ออ้างและ
น ามาบัญญัติเอาไว้เป็นกฎหมาย จะเห็นได้ว่าทุกๆคนไทยคิดอย่างไรก็ไม่ค่อยที่จะแตกต่าง
จากฝรั่งมากนักเพราะอิทธิพลตะวันตกได้แพร่ระบาดเข้ามาดุจเชื้อโรค ท าให้คนไทยจึงต้อง
ตกเป็นทาสวัฒนธรรมตะวันตกโดยปริยายไม่ว่า จะเป็นเรื่อง วัตถุนิยม เห็นเงินเป็นพระเจ้า 
บริโภคนิยม เสรีนิยม ทุนนิยม ต่างเหล่านี้เป็นต้น เมื่อเป็นเช่นนี้เมื่อจะร่างหรือบัญญัติ
กฎหมายจึงเป็นไปตามแนวทางตะวันตกทุกประการส่วนเรื่องการท าลายข้อบัญญัติที่
เหมาะสมนั้นเห็นได้อย่างชัดเจนในรัฐธรรมนูญฉบับบชั่วคราวฉบับนี้ได้ชัดเจนว่าได้ถอด
ข้อความบัญญัติเกี่ยวกับเรื่องพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรงเป็นพุทธมามกะซึ่งอย่างนี้ไม่



100 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

ถูกต้องเพราะเมืองไทยเป็นเมืองแห่งพุทธศาสนามายาวนานครั้งตั้งแต่ก่อตั้งประเทศการ
กระท าของนักกฏหมายเป็นการท าลายความมั่นคงของประเทศชาติและพระพุทธศาสนา
หรือไม?่หรือออกกฎหมายเพื่อรับใช้ศาสนาอ่ืน ๆ เท่านั้น  อปริหานิยธรรมข้อ4 กล่าวถึงเรื่อง 

4. หลักความเสมอภาคทางเพศ หรือยกย่องให้เกียรติสตรี หรือปัจจุบันได้ออกมี
การมาเรียกร้องให้สตรีมีความเสมอภาคเท่าเทียมกับบุรุษ (เพราะไปรับแนวคิดมาจาก
ตะวันตก) ซึ่งทางพระพุทธศาสนาได้มีมาก่อนตั้งนานแล้ว พระพุทธเจ้าทรงมองว่า ไม่ว่า หญิง 
หรือชาย ก็สามารถพัฒนาตนไปสู่ความเป็นมนุษย์ที่ประเสริฐนั่นเอง 

อปริหานิยธรรมข้อ 5 ข้อที6่ ข้อ7 ได้กล่าวถึงเรื่อง 
หลักของการให้เกียรติสิทธิและหน้าที่ผู้อ่ืน หมายถึง การยกย่องให้เกียรติ บุคคล

ที่มีอายุ หรือเป็นผู้ทรงคุณวุฒิ 
5. หลักการของศีลธรรม หมายถึง การมีความอ่อนน้อม เครพบูชาในสิ่งที่ตนนับ

ถือ มีมโนธรรม ตลอดจนให้การอุปถัมภ์คุ้มครองพระศาสนา ซึ่งเมืองไทยมีพระพุทธศาสนา
เป็นศาสนาประจ าชาติมาตั้งแต่ในอดีต แต่ในปัจจุบันไม่ได้รับคุ้มครองอุปถัมภ์เท่าที่ควร พระ
ทุกวันนี้จึงอยู่อย่างโดดเดี่ยว ถูกตัดหางปล่อยวัด ถูกกีดกันไม่ให้เข้ามายุ่งเกี่ยวกับสังคม ทั้งที่
เป็นหน้าที่ของพระเจ้าพระสงฆ์ที่จะต้องอบรมสั่งสอนให้คนเป็นคนดี แต่กลายเป็นว่าพระทุก
วันนี้ถูกตอนมิให้ไปไหน ให้กินนอน อยู่กับที่ แล้วอย่างนี้จะไม่ให้พระภิกษุ อุบาสกอุบาสิกา 
ออกมาเรียกร้องได้อย่างไร? (พระราชวรมุนี ประยุทธ์ ปยุตฺโต, 2539) 

สรุปได้ว่า หลักการเมืองการปกครองในแนวทางพระพุทธศาสนานั้นจะต้อง
ประกอบด้วยหลักการ สามัคคี เสมอภาค(ทางสถานภาพ ทางเพศ) การให้เกียรติ ศีลธรรม ซึ่ง
การปกครองในลักษณะนี้จะท าให้สังคมเจริญไม่ก้าวถอยหลังไปสู่ความเสื่อม พอหันกลับมาดู
สังคมไทยในปัจจุบันในเรื่องการปกครองแล้ว จะเห็นได้ชัดว่ามันแตกต่างจากแนวทาง
การเมืองการปกครองแบบแนวทางพุทธศาสนาโดยสิ้นเชิง  
 

พระพุทธศาสนากับการเมือง 
เราจะเห็นได้ว่าประเทศไทยในปัจจุบับมีระบอบการปกครองที่เป็นประชาธิปไตย

โดยมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นพระประมุข เมื่อถามถึงเรื่องศาสนาประจ าชาติแล้ว หลายคน
ไม่ว่าจะเป็นคนไทย หรือคนต่างชาติก็ตาม จะกล่าวในลักษณะที่ตรงกันว่า เมืองไทยมี
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติที่น่าจะเป็นเช่นนั้นก็เพราะว่า หลักฐานต่างทั้ง
ทางด้าน สถาปัตยกรรมก็ดี หรือศิลปะการก่อสร้างต่างๆ ณ สถานที่ส าคัญๆ ล้วนบ่งบอกได้



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 101 
 

ว่า นี้ เป็นดินแดนแห่งพระพุทธศาสนาแทบทั้ งสิ้น  ไม่ เ พียงเท่านั้น  ทั้ งวัฒนธรรม 
ขนบธรรมเนียม ประเพณี ก็ล้วนบ่งบอกความเป็นพุทธศาสนาอีกด้วยแต่ก็อาจจะมีค าถาม
ค้างคาอยู่ภายในจิตใจและตามมาอีกหลายฝุาย ว่าท าไม พระพุทธศาสนานี้ถึงมิได้เป็นศาสนา
ประจ าชาติในลักษณะเชิงที่ เป็นรูปธรรมที่ชัดเจนเสียที นั่นหมายถึง การบัญญัติไว้ใน
รัฐธรรมนูญว่า“พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติไทย”เรื่องนี้ส าคัญเพียงแค่ไหนที่
จะต้องบัญญัติพระพุทธศาสนาเป็นประจ าชาติ หรือไม่ควรที่จะบัญญัติเอาไว้เพราะเหตุที่
พระพุทธศาสนานี้อยู่คู่คนไทยมานาน...แสน...นาน.... พระพุทธศาสนาอยู่ในจิตใจของคนไทย
อยู่แล้ว ไม่จ าเป็นต้องบัญญัติหรือตรากฎหมายอะไรต่าง ๆ ไว้ก็ได้ เพราะ พระศาสนาเป็น
เรื่องของจิตใจไม่เกี่ยวข้องอะไรกับ สังคมการเมือง หรือกฎหมายใด ๆ ถึงแม้ไม่มีกฎหมาย 
พระพุทธศาสนาก็อยู่ได้ เพราะทุก ๆ วันนี้  ศาสนาอยู่ได้ก็เพราะประชาชน นั่นก็คือ 
ประชาชน ชาวบ้าน เป็นผู้อุปถัมภ์พระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองมาเท่าทุกวันนี้ มิใช่
ภาครัฐบาลที่จะมาช่วยเหลือหรืออุปถัมภ์ พระพุทธศาสนาก็อยู่ได้และเจริญรุ่งเรืองเสียอีก
และค าถามจึงตามมา (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต,2541) 
 

พระพุทธศาสนากับกฎหมาย 
พระพุทธศาสนานั้น มีศีล วินัย ดูคล้ายกับจะเหมือนกฎหมายบ้านเมือง แต่ใน

ความเป็นจริงแล้วศีลนั้นเป็นกฎระเบียบข้อบังคับให้ภิกษุ และ อุบาสก อุบาสิกา ประพฤติ
ปฏิบัติตาม แต่ศีล หรือวินัยนั้น มิได้เหมือนหรือเป็นไปในลักษณะเดียวกับกฎหมาย ที่หากผู้
ละเมิดฝุาฝืนจะต้องได้รับโทษทัณ ส่วน ศีล หรือพระวินัยนั้น พระพุทธองค์ทรงบัญญัติเพ่ือให้
ประพฤติปฏิบัติเพ่ือน าตนและสังคมไปสู่ความเจริญ ไปสู่ความสุข ผลหรือโทษนั้นมันมีอยู่ใน
ตัวมันเองอยู่แล้ว ถ้าผู้นั้นละเมิดก็จะได้รับผล คือวิบากกรรมที่จะต้องชดใช้ในปัจจุบันและ
อนาคต ดังนั้นศีลธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นกฎหรือข้อที่ควรประพฤติงดเว้น และปฏิบัติ 
เป็นไปเพ่ือความเจริญ (ทินพันธ์ นาคะตะ,2525) 

เมื่อมนุษย์จ าเป็นต้องอยุ่ร่วมกับคนในสังคมจึงต้องปฏิบัติตามกฎหมาย 
กฎระเบียบหรือข้อบังคับอ่ืนๆ ซึ่งจะเห็นได้ว่ากฎ ระเบียบ ข้อบังคับ รวมทั้งกฎหมายต่าง ๆ 
ได้เข้ามาเกี่ยวข้องในชีวิตของเราอยู่ตลอดเวลามนุษย์จ าเป็นต้องมีกฎหมายก็เพราะว่า 

1. สังคมของมนุษย์มีจ านวนสมาชิกเพ่ิมมากยิ่งขึ้นจ าเป็นต้องมีกฎออกมาควบคุม
พฤติกรรมของมนุษย์ 

2. กฎหมายสร้างความมั่นคงปลอดภัยให้แก่มนุษย์ 



102 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

3. กฎหมายสร้างระเบียบให้แก่สังคม 
4. กฎหมายมีความเกี่ยวข้องกับมนุษย์เพราะเหตุที่มนุษย์จ าเป็นต้องติดต่อ

สัมพันธ์กับผู้อ่ืน กฎหมายจึงเป็นตัวกลางที่คอยก าหนดความสัมพันธ์ของบุคคลในระดับต่าง
(ธานินทร์ กรัยวิเชียร,2520) 
 

รัฐในระบอบประชาธิปไตยกับพระพุทธศาสนา 
ตามบทบัญญัติของรัฐธรรมนูญ แห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 

บัญญัติไว้ว่า รัฐต้องให้ความอุปถัมภ์และคุ้มครองพระพุทธศาสนาและศาสนาอ่ืน ส่งเสริม
ความเข้าใจ อันดี และความสมานฉันท์ระหว่างศาสนิกชนของทุกศาสนา รวมทั้งการสนับ
สนุกการน าหลักธรรมของศาสนามา ใช้เพ่ือส่งเสริมสร้างคุณธรรมและพัฒนาคุณภาพชีวิต14 
เรื่องดังกล่าวนี้ พระธรรมปิฎกได้แสดงทัศนะให้เห็นว่า โดยหลักการแล้ว การที่รัฐสัมพันธ์กับ
พระพุทธศาสนานั้น สรุปได้ 2 ลักษณะด้วยกันคือ 

1. เป็นความสัมพันธ์เชิงหน้าที่เกี่ยวกับธรรม หรือหน้าที่ต่อธรรม คือ รัฐ
โดยเฉพาะผู้ปกครองที่ดี ย่อมเป็นผู้ใฝุธรรม แสวงหาธรรม และเป็นผู้เชิดชูธรรม พระสงฆ์ 
หรือทางฝุายศาสนานั้น เป็นผู้ด ารงไว้ซึ่งธรรม เป็นผู้เผยแผ่ และสืบต่อ สืบทอดธรรมให้ด ารง
อยู่ ในโลก ในสังคม เพราะฉะนั้น รัฐก็ท าหน้าที่ในการที่จะช่วยผู้ด ารงรักษาสืบทอดธรรม เผย
แผ่ธรรมนี้ ให้ท าหน้าที่นั้นด้วยดี การกระท าอย่างนั้น ก็เท่ากับรัฐได้เชิดชูคุณธรรมด้วย 

สืบเนื่องจากหน้าที่ที่เกี่ยวกับธรรมเช่นนี้ พระธรรมปิฎกให้ความเห็นเพ่ิมเติมว่า 
หน้าที่เกี่ยวกับธรรมของรัฐนั้น ก็ท าให้พระมหากษัตริย์หรือทางรัฐมีหน้าที่ต่อไปอีก คือ 
จะต้องพยายามให้ศาสนาบริสุทธิ์ เพ่ือให้มีธรรมด ารงอยู่สืบต่อไปในสังคม หรือในโลกนี้ การ
ท า สังคายนาก็ดี การก าจัดช าระล้างมลทินของศาสนาในบางสมัยก็ดี เป็นเรื่องที่จัดได้ว่า อยู่
ในหน้าที่ข้อนี้ 

เมื่อมีเหตุการณ์ไม่เรียบร้อยเกิดขึ้นในวงการศาสนา รัฐก็เข้ามาอุปถัมภ์คณะสงฆ์ 
ในการท าสังคายนาร้อยกรองพระธรรมวินัย เพ่ือรักษาธรรมที่บริสุทธิ์ไว้ สังคายนาต่างๆ 
โดยมาก ก็มีพระเจ้าแผ่นดิน หรือทางรัฐเข้ามาเป็นผู้อุปถัมภ์ ทั้งในประเทศอินเดีย ในศรีลังกา 
ตลอดจนกระทั่งในประเทศไทยหลายครั้ง หลายสมัย 

นอกจากนี้ ในกรณีปลีกย่อย เมื่อปรากฏว่ามีคนของรัฐ หรือพลเมืองคือ คนของ 
บ้านเมืองที่เป็นคนร้าย คนไม่ดีเข้าไปซุกซ่อนตัวแอบแฝงอยู่ เข้าไปบวช เข้าไปเบียดเบียน
ท าลายศาสนา ซึ่งเท่ากับท าลายผลประโยชน์ของรัฐและประชาชนด้วย ทางรัฐหรือทางพระ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 103 
 

เจ้า แผ่นดิน ก็ช่วยรักษาความบริสุทธิ์ของพระศาสนาด้วยการเอาคนของรัฐ หรือพลเมืองของ
ตนเองที่เป็นคนไม่ดีที่เข้าไปท าลายศาสนานั้นออกมา ข้อนี้ถือว่าเป็นการช าระล้างพระศาสนา
ด้วยการเอาคนร้าย พลเมืองไม่ดีของตนเองกลับออกมาเสีย ไม่ให้เข้าไปหรืออยู่ท าลายพระ
ศาสนาอีกต่อไป 

2. เป็นความสัมพันธ์เชิงหน้าที่ ในฐานะที่ผู้ปกครองหรือรัฐ เป็นตัวแทนของ
ประชาชน ควรแสดงน้ าใจตอบแทนต่อทางฝุายสงฆ์ หรือทางศาสนา โดยนัยนี้ พระธรรมปิฎก
เห็นว่า ตามปกติพระภิกษุสงฆ์ หรือทางฝุายศาสนาเป็นผู้แนะน าสั่งสอนประชาชนให้ด ารงอยู่
ในศีลธรรม ให้ประพฤติปฏิบัติในทางที่ดีงาม ให้พัฒนาทางจิตใจ ทางปัญญา ให้พระสงฆ์ท า 
เช่นนี้ ประชาชนก็จะมีการศึกษาดี มีความรู้ ประพฤติดี มีจิตใจที่มีคุณภาพดี ก็จะเป็น 
พลเมืองที่ดี ผลประโยชน์ก็ตกแก่รัฐด้วย ช่วยให้รัฐนั้นเจริญรุ่งเรือง มีความสงบสุข รัฐส านึก
ในพระคุณฝุายสงฆ์ หรือทางศาสนานั้น เป็นการตอบแทนคุณความดี หรือบูชาคุณของฝุาย
ศาสนา หรือฝุายสงฆ์นั่นเอง และท าหน้าที่ดังกล่าวแทนประชาชน คือ อุปถัมภ์บ ารุงพระ
ศาสนา แทนประชาชน (ประชา กัลยาชาติ และคณะ,2520) 

ดังนั้น จากการที่รัฐจ าจะต้องสร้างความสัมพันธ์ที่ดีต่อฝุายพระสงฆ์ หรือฝุาย
พุทธจักร และในขณะเดียวกัน ฝุายของพระสงฆ์หรือฝุายพุทธจักรเองก็ต้องมีปฏิสัมพันธ์ตาม
หน้าที่ของตน ต่อฝุายรัฐหรือฝุายอาณาจักร เพราะโดยที่สุดแล้ว พระธรรมปิฎกสรุปว่า ก็ล้วน
แต่เพ่ือประโยชน์สุขของพหูชนทั้งสิ้นนั่นเอง 
 

สิทธิและเสรีภาพในประชาธิปไตย 
ประชาธิปไตยเป็นการปกครองที่ช่วยประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลและสังคม 

หลักการนี้ยังหาผู้ปฏิบัติได้ผลจริงได้ยาก จะเห็นได้ว่า ระบบสังคม  ต่างๆ มักมีปัญหาในเรื่อง
ที่ว่า ถ้าให้สังคมได้ บุคคลก็ต้องยอมสละ ท าอย่างไรจึงจะประสานประโยชน์กันได้ อุดมคติ
อย่างหนึ่งของประชาธิปไตยก็คือ การช่วยประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลกับสังคม 

อย่างไรก็ตาม ก่อนที่จะก้าวไปสู่การประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลกับสังคมให้
มาเสริมกันนั้น มีบททดสอบพ้ืนฐานหนึ่งที่จะให้เห็นว่า ประชาชนในสังคมนั้นๆ มีคุณภาพ
เพียงพอ ที่จะท าให้คุณค่าของประชาธิปไตยข้อนี้บรรลุผลได้หรือไม่ บททดสอบนี้ก็คือ ความ
ประสานสมดุลในการปฏิบัติตามหลักแห่ง 1) สิทธิกับหน้าที่ 2) เสรีภาพกับความรับผิดชอบ 

มุมมองต่อ สิทธิกับหน้าที่ นั้น พระธรรมปิฎกชี้ว่า คู่กับการมีสิทธิที่จะได้และ
เรียกร้องเอาสิ่งที่ตนพึงได้นั้น บุคคลก็มีหน้าที่ที่จะต้องท า เพ่ือเป็นส่วนร่วมที่จะธ ารงรักษา



104 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

และสร้างสรรค์พัฒนาสังคมประชาธิปไตยนั้นด้วย ถ้าอยากใช้สิทธิก็ควรปฏิบัติหน้าที่ของตน
ให้ดี และเมื่อมีการท าหน้าที่ด้วยดี สังคมประชาธิปไตย ก็จะได้รับการรักษาไว้ เพ่ือให้คนมี
โอกาสที่จะใช้สิทธิได้ต่อไป 

ส่วนเรื่องของ เสรีภาพกับความรับผิดชอบ นั้น พระธรรมปิฎกมองเห็นว่า คู่กับ
เสรีภาพที่จะกระท าต่างๆ ตามความปรารถนาของตน บุคคลจะต้องรู้จักรับผิดชอบต่อการ
กระท าและผลการกระท าของตน และใช้เสรีภาพนั้นอย่างมีความรับผิดชอบต่อสังคมที่ตน มี
ส่วนร่วมอยู่ด้วย เพ่ือความชัดเจนขึ้นในเรื่องของเสรีภาพนั้น พระธรรมปิฎกได้ยกตัวอย่าง
เรื่องเสรีภาพที่เป็นหลักการของประชาธิปไตย ที่เน้นความหมายในแง่ของการที่บุคคลมี
โอกาสที่จะน าเอาศักยภาพ เช่น สติปัญญา ความสามารถของตนออกไปเป็นส่วนร่วมในการ
แก้ปัญหาและสร้างสรรค์สังคม ซึ่งเป็นความหมายเชิงความร่วมมือและเอ้ือเฟ้ือต่อกัน แต่
ภายใต้อิทธิพลของทุนนิยม เสรีภาพเน้นความหมายในแง่ของการที่จะได้ผลประโยชน์ตามที่
ตนปรารถนา ซึ่งเป็นไปในทางแบ่งแยกและแก่งแย่ง (พงศ์เพ็ญ ศกุนตาภัย,2529) 

 

แนวคิดการปกครองตามรูปแบบประชาธิปไตยตามทัศนะพระพุทธศาสนา 
การศึกษาถึงแนวคิดประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนา เป็นการศึกษา

แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับแนวคิดประชาธิปไตย โดยศึกษาข้อมูลที่ปรากฏ
ในพระไตรปิฎก ดังรายละเอียด 

หลักประชาธิปไตย คือการให้อ านาจแก่ประชาชน โดยประชาชน และเพ่ือ
ประชาชน การให้อ านาจทั้งทางนิติบัญญัติ การบริหาร และด้านตุลาการ หลักการส าคัญของ
ระบอบการเมืองที่ได้รับความศรัทธาเลื่อมใสจากประชาคมโลกอย่างแพร่หลายมากที่สุดใน
ปัจจุบันซึ่งประกอบด้วยหลักการส าคัญ 5 ประการ คือ 

1) หลักอ านาจอธิปไตยเป็นของประชาชน (Popular Sovereignty) เพ่ือ
แสดงออกถึงอ านาจในการปกครองของประชาชนโดยแท้จริง ประชาชนจะแสดงออกซึ่งการ
เป็นเจ้าของโดยใช้อ านาจก าหนดตัวผู้ปกครอง และผู้แทนของตน รวมทั้งอ านาจในการถอด
ถอนในกรณีที่มีการใช้อ านาจโดยมิชอบ โดยผ่านกระบวนการเลือกตั้งของประชาชนอย่าง
อิสรเสรีแบบลับและทั่วถึง มีก าหนดเวลาที่แน่นอน[1]   ในพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงหลัก
อธิปไตย 3 ประการคือ หลักอัตตาธิปไตย คือการเอาตนเป็นใหญ่ หลักโลกาธิปไตย คือการ
เอาโลกเป็นใหญ่ และหลักธรรมาธิปไตย คือการเอาหลักธรรมเป็นใหญ่ ซึ่งพระพุทธศาสนา
มุ่งเน้นหลักธรรมาธิปไตยเป็นรูปแบบในการปกครองที่ดีท่ีสุด 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 105 
 

2) หลักเสรีภาพ (Liberty) หมายถึง การที่บุคคลสามารถกระท า หรืองดเว้น
กระท าการสิ่งหนึ่งสิ่งใดตามที่ต้องการ ตราบเท่าที่การกระท าหรืองดเว้นการกระท านั้นไม่ไป
ละเมิดสิทธิและเสรีภาพของผู้อ่ืนที่ได้รับการคุ้มครองตามกฎหมาย และไม่เป็นการขัดต่อ
ความสงบเรียบร้อยหรือศีลธรรมอันดีของประชาชน[2] ตามหลักพระพุทธศาสนา มีการ
ก าหนดสิทธิและหน้าที่ ไว้ในพระวินัยไว้อย่างชัดเจน เช่น การก าหนดบทบาทและหน้าที่ของ
สงฆ์ในการท าญัตติกรรม ท าด้วยสงฆ์จตุวรรค คือ สงฆ์ 4 รูปขึ้นไป ได้แก่ การสวดปาฏิโมกข์ 
ท าสังฆกรรม เป็นต้น การท าญัตติจตุตถกรรม ท าด้วยสงฆ์ปัญจวรรค คือ สงฆ์ 5 รูปขึ้นไป 
ได้แก่ การกรานกฐิน เป็นต้น และญัตติจตุตถกรรม ท าด้วยสงฆ์ 10 รูปขึ้นไป (ยกเว้นในที่
กันดารที่หาพระสงฆ์ได้ยาก) ได้แก่ การอุปสมบท เป็นต้น นอกจากนั้นพระพุทธเจ้ายังให้หลัก
เสรีภาพในการคิด เช่น ชาวกาลามะ ในการที่จะเชื่อหรือไม่เชื่อ ในกาลามสูตร 10 ประการ 
เช่น อย่าเชื่อเพียงเพราะเล่าสืบกันมา ฟังตามกันมา ข่าวลือ การอ้างต าราหรือทฤษฎี เป็นต้น 
หากจะเชื่อต้องใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองให้รอบคอบตามหลักของโยนิโสมนสิการ 

3) หลักความเสมอภาค (Equality) คือ ในระบอบประชาธิปไตยเชื่อมั่นว่า หาก
มนุษย์มีโอกาสที่เสมอภาคเท่าเทียมกันถึงแม้ว่าจะมีความสามารถที่แตกต่างกันก็ตาม มนุษย์
จะสามารถด ารงชีวิตที่ดีร่วมกันได้ ดังนั้นความเสมอภาคจึงหมายถึง ความเสมอภาคขั้น
พ้ืนฐานที่ประชาชนในสังคมเดียวกันมีความเท่าเทียมกันภายใต้กฎหมายเดียวกันได้[3] ใน
พระพุทธศาสนา จะเห็นได้อย่างชัดเจนในการให้ความเสมอภาคในเรื่อง วรรณะ   เชื้อชาติ 
เช่น บุคคลไม่ว่าจะอยู่วรรณะไหนก็สามารถเข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาได้ และนับถือกันใน
เรื่องของพรรษา โดยไม่ค านึงว่าจะอยู่วรรณะใด เชื้อชาติใด หลักความเสมอภาคในการเคารพ
นับถือพระรัตนตรัย เป็นต้น 

4) หลักการปกครองโดยกฎหมาย (Rule of Law) หลักการนี้มีขึ้นเพ่ือมุ่งจะให้
ความคุ้มครองแก่สิทธิและเสรีภาพขั้นพ้ืนฐานของประชาชนเป็นส าคัญ ดังนั้น ผู้ปกครองจะ
ใช้อ านาจใดๆ ได้ก็ต่อเมื่อมีกฎหมายให้อ านาจไว้ อีกทั้งการใช้อ านาจนั้นจะต้องอยู่ภายใต้
ขอบเขตตามเจตนารมณ์ของกฎหมาย ซึ่งเป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขของประชาชนเท่านั้น การ
จ ากัดสิทธิเสรีภาพใดๆ ของประชาชนจะต้องเป็นไปตามเงื่อนไขของกฎหมายเท่านั้น[4] ใน
พระพุทธศาสนามีพระวินัย ซึ่งถือว่าเป็นกฎหมายที่เป็นหลักปฏิบัติของสงฆ์ ที่จะอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติสุข โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือหมู่คณะมีความสงบสุข ข่มคนชั่ว ปกปูองคนดี จนถึงเพ่ือ
ความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม คือพระพุทธศาสนา เป็นต้น 



106 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

5) หลักเสียงข้างมาก (Majority Rule) การปกครองในระบอบประชาธิปไตยเป็น
การปกครองเพ่ือผลประโยชน์ของประชาชน ดังนั้น ในการตัดสินใจใด ๆ ไม่ว่าจะเป็นการ
ก าหนดตัวผู้ปกครอง หรือการตัดสินใจของฝุายนิติบัญญัติ ฝุายบริหาร และฝุายตุลาการ 
จะต้องถือเอาเสียงข้างมากเป็นเกณฑ์ และเพ่ือให้มั่นใจว่าการตัดสินใจนั้นสะท้อนถึงความ
ต้องการของคนส่วนใหญ่อย่างแท้จริงก็จะต้องให้ความเคารพและคุ้มครองเสียงข้างน้อยด้วย 
(Minoirty Right) ทั้งนี้ เพื่อประกันว่าฝุายเสียงข้างมากจะไม่ใช้มติในลักษณะพวกมากลากไป
[5] ในพระพุทธศาสนา ก็ใช้หลักเสียงข้างมาก เป็นเครื่องตัดสิน เช่น การรับกฐิน จะต้องมี
การถามท่ามกลางสงฆ์ว่า พระภิกษุรูปใดสมควรได้รับผ้ากฐิน โดยมีการเสนอพระภิกษุรูปที่
สมควรได้รับผ้ากฐิน หากพระภิกษุสงฆ์เห็นด้วยก็เปล่งวาจาพร้อมกันว่า “สาธุ” หรือหาก
ภิกษุรูปใดท าผิดพระวินัย ก็มีการตัดสินที่เรียกว่า “เยภุยยสิกา” คือ การระงับด้วยเสียงข้าง
มากลงมติ ทั้งอธิกรณ์และการระงับสงฆ์ส่วนใหญ่ และในการประชุมท าสังฆกรรมต่างๆ นั้น 
ต้องมีมติเป็นเอกฉันท์ หากมีข้อข้องใจมีสิทธิยับยั้ง (Veto) ได้ แม้เพียงพระภิกษุรูปเดียว
ทักท้วง สงฆ์ทั้งหมดก็ต้องฟัง ดังกรรมวาจาที่ว่า “ยสฺสายสฺมโตขมติ...โสตุณฺหสฺสยสฺส น ขมติ 
โส ภาเสยฺย” แปลว่า “ถ้ากรรมนี้ ชอบใจต่อท่านผู้ใด ท่านผู้นั้นพึงเงียบ ถ้าไม่ชอบใจต่อท่าน
ผู้ใด ผู้นั้นพึงพูดขึ้น” (ลิขิต ธีรเวคิน,2518) 
 

สรุป 
ค าสอนของพระพุทธเจ้ามิได้มีจุดมุ่งหมายเพ่ือจะสร้างสถาบันทางการเมืองแบบ

ใหม่และมิใช่เพ่ือสถาปนาโครงสร้างทางการเมืองใดๆขึ้นมา แต่มีจุดมุ่งหมายเพ่ือหาทาง
แก้ปัญหาของสังคมโดยท าการปริรูปบุคคลที่ประกอบเป็นสังคมและโดยการให้ค าแนะน า
หลักการทั่วไปบางอย่างที่จะช่วยให้สังคมน ามาใช้เพ่ือมนุษยธรรมอันยิ่งใหญ่ เพ่ือปรับปรุง
สวัสดิภาพของสมาชิกของสังคม และเพ่ือแบ่งปันทรัพยากรให้เป็นไปอย่างยุติธรรมมีข้อจ ากัด
ในการที่ระบบการเมืองจะสร้างเสริมความสุขและความไพบูลย์ให้แก่ประชาชน เพราะว่าไม่มี
ระบบการเมืองใดที่แม้ว่าจะมีอุดมการณ์อันสูงส่งขนาดไหนจะสามารถสร้างสันติสุขขึ้นมาได้
ตราบเท่าที่ประชาชนในระบบการเมืองนั้นยังถูกครอบง าด้วยความโลภ ความโกรธและความ
หลงอยู่ นอกจากนั้นแล้ว ไม่ว่าระบบการเมืองใดจะถูกน ามาใช้ ก็จะยังมีองค์ประกอบทั่วไป
บางอย่างที่สมาชิกของสังคมนั้นๆจะยังต้องประสบอยู่ต่อไป คือ ผลของกรรมดีและกรรมชั่ว 
การขาดความพึงพอใจอย่างแท้จริง หรือความสุขถาวรในโลกซึ่งมีลักษณะประจ า 3 อย่าง คือ 
ทุกขัง (ความไม่สมใจอยาก) อนิจจัง  (ความไม่เที่ยง) และอนัตตา(ความไม่มีตัวตน) 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 107 
 

พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่า ไม่มีที่ใดในสังสารวัฏ ที่จะมีอิสรภาพอย่างแท้จริง จะไม่มีแม้กระทั่ง
ในสวรรค์และในพรหมโลกแม้ว่าระบบการเมืองที่ดีและมีความยุติธรรมจะให้หลักประกันสิทธิ
มนุษยชนชั้นพื้นฐานและมีระบบการถ่วงดุลในการใช้อ านาจซึ่งเป็นเงื่อนไขที่จะสร้างความสุข
ในสังคมไว้ได้แล้วก็ตาม แต่ประชาชนก็จะไม่ยอมเสียเวลาไปกับการแสวงหาระบบการเมือง
ขั้นดีที่สุดใดๆซึ่งจะช่วยให้มนุษย์สามารถมีอิสรภาพอย่างสมบูรณ์ได้ เพราะว่าการมีอิสรภาพ
ที่สมบูรณ์นั้นจะไม่สามารถหาพบได้ในระบบการเมืองใดๆ แต่จะหาได้เฉพาะในจิตใจที่มี
อิสรภาพแล้วเท่านั้น 

การที่จะมีอิสรภาพได้นั้น คนเราจะต้องมองลงไปในจิตใจของตนและจะต้อง
มุ่งมั่นที่จะปลดปล่อยตนเองออกจากโซ่ตรวนของอวิชชาและตัณหาให้ได้ การมีอิสรภาพใน
ความหมายที่แท้จริงนั้นจะเป็นไปได้ก็ต่อเมื่อบุคคลได้ใช้ธรรมะเพ่ือพัฒนาลักษณะนิสัยของ
ตนทั้งทางกาย และทางวาจา และท าการฝึกจิตใจเพ่ือให้ขยายศักยภาพทางจิตของตนเพ่ือให้
บรรลุถึงเปูาหมายสุดท้ายคือความรู้แจ้งเห็นจริงในธรรม กล่าวคือการบรรลุถึงพระนิพพานใน
ขณะที่ได้ให้การรับรู้ถึงผลประโยชน์ของการแยกศาสนาออกไปจากการเมืองและข้อจ ากัด
ของระบบการเมืองในการสร้างสันติสุขอย่างที่กล่าวมาแล้วนั้น แต่ก็มีลักษณะหลายอย่างของ
ค าสอนของพระพุทธเจ้าซึ่งมีความสอดคล้องกับเรื่องราวของทางการเมืองในปัจจุบัน 

 

เอกสารอ้างอิง 
 

กมล สมวิเชียร. (2516). ประชาธิปไตยกับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช. 
กระมล ทองธรรมชาติ และคณะ. (2519) การเมืองและการปกครองไทย. กรุงเทพมหานคร : 

ไทยวัฒนาพานิช. 
ทินพันธ์ นาคะตะ. (2525). รัฐศาสตร์ ทฤษฎี แนวคิด ปัญหาส าคัญและแนวทางการศึกษา

วิเคราะห์การเมือง. กรุงเทพมหานคร : บรรณกิจการคดี. 
ธานินทร์ กรัยวิเชียร. (2520). ระบบประชาธิปไตย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภา. 
ประชา กัลยาชาติ และคณะ. (2520). รัฐ 10 พ้ืนฐานการเมืองและการปกครองของไทย. 

กรุงเทพมหานคร : หน่วย ศึกษานิเทศก์ กรมการฝึกหัดครู. 
พงศ์เพ็ญ ศกุนตาภัย. (2529). หลักรัฐธรรมนูญและสถาบันการเมือง. กรุงเทพมหานคร : 

ประชาชน. 



108 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต. (2541). ธรรมกับสังคมไทยในสถานการณ์ปัจจุบัน.
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 

พระราชวรมุนี ประยุทธ์ ปยุตฺโต. (2526). พระพุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : 
ส านักพิมพ์มูลนิธิโกมลคีมทอง. 

.                .(2539). การสร้างสรรค์ประชาธิปไตย.กรุงเทพมหานคร : บริษัท สหธรรมิก 
จ ากัด. 

ลิขิต ธีรเวคิน. (2518). การพัฒนาการเมืองไทย. กรุงเทพมหานคร : แพร่วิทยา. 
 


