
แนวคิดพุทธศาสนามหายานท่ีปรากฏในสังคมไทย : กรณีศึกษา 
การสร้างพระพุทธรูป 

The concept of Mahayana Buddhism that Appears in Thai 
society : Case study Building Image of Buddha 

 
ปรีชา บุตรรัตน์ 

ศูนย์วิจัยพหุลักษณ์สังคมลุ่มน้้าโขง  มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
 

******** 

บทคัดย่อ 
แนวคิดพุทธศาสนามหายานที่ปรากฏในสังคมไทย กรณีศึกษา การสร้าง

พระพุทธรูป จากการวิเคราะห์ พบว่า แนวคิดพุทธศาสนามหายานที่ปรากฏในสังคมไทย จะ
ปรากฏผ่านความเชื่อ พิธีกรรม คือ การบูชาสถูปพระธาตุพนมด้วยข้าว พืชสวน พืชไร่ และ
อ้อนวอนขอให้ผู้ที่มาประกอบพิธีประสบแต่ความส้าเร็จ สื่อถึงแนวคิดเรื่องพระพุทธเจ้าใน
พุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ในแนวคิดเรื่องพระธยานิพุทธเจ้าที่อยู่ในฐานะของสัมโภคกายคอย
รับฟังและช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์ทั้งปวง แนวคิดเรื่องการบูชาสถูปเป็น
มูลเหตุแห่งการสร้างพระพุทธรูปและบูชาพระพุทธรูป การสร้างพระพุทธรูปปางต่าง ๆ เป็น
แนวคิดมาจากพุทธศาสนาฝ่ายมหายานนิกายตันตรยาน การสร้างพระทันใจ เป็นการสร้าง
พระพุทธรูปขึ้นเฉพาะกิจ เป็นการสร้างอย่างมีวัตถุประสงค์ตามความเชื่อของชาวบ้าน  
 

ค าส าคัญ : พุทธศาสนามหายาน, การสร้างพระพุทธรูป, แนวคิด 
 

 
 
 
 
 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 19 
 

Abstract 
According to Buddha statues for a reason that it analysis concept of 

Mahayana Buddhism appears in Thai society. It has the ritual is worshiped 
Phra That Phanom by, rice, horticultural crops, and pleading for those who 
attend the ceremony. This process mean to Buddhist of Mahayana Buddhism 
who is in the position of the consul, to listen and help all man from all 
suffering. The idea of worship is the cause of creating the Buddha statues, 
Phra Than Jai, which particular use for purpose is based on belief. In addition 

notion leads it by Mantrayāna. 
 

Keywords : Mahayana Buddhism, Building Image of Buddha, concept 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



20 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

บทน า 
แนวคิดของฝ่ายพุทธศาสนาฝ่ายมหายานจะเป็นที่เข้าใจได้ง่าย เช่น แนวคิด

เกี่ยวกับพระพุทธเจ้าซึ่งเป็นแนวคิดที่โดดเด่นของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่มีความแตกต่าง
จากพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทที่ถือว่าพระพุทธเจ้าแตกต่างจากคนทั่วไปในทางจิตใจและ
คุณสมบัติทางนามธรรมเท่านั้น ในทางรูปธรรมพระองค์ทรงมีเนื้อหนังร่างกายที่ตกอยู่ภายใต้
กฎแห่งธรรมชาติกล่าวคือ ต้องเปลี่ยนแปลง เจ็บป่วย และแตกสลายไปเมื่อถึงเวลาดังคน
ปกติทั่วไป ในทางกายภาพพระพุทธเจ้าก็เหมือนคนปกติทั่วไป ทรงเจ็บป่วย ทรงชรา และ
เมื่อถึงเวลาอันเหมาะสมที่สังขารร่างกายจะต้องแตกดับไปตามธรรมชาติ (สมภาร พรมทา
,2540)  ส่วนพุทธศาสนาฝ่ายมหายานมีทรรศนะว่าภายหลังการปรินิพพานแล้วพระพุทธเจ้า
ไม่สูญสิ้น กล่าวคือพระพุทธเจ้ามิได้มีฐานะเป็นมนุษย์ธรรมดา จริงอยู่ที่มีหลักฐานในคัมภีร์
ระบุว่า พระพุทธเจ้าสิทธัตถะ โคตรมะ ทรงเจ็บป่วย แก่ชรา และตายไปเหมือนคนทั่วไป แต่
ที่กล่าวมาแล้วนั้นเป็นเพียงปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นกับพระกายส่วนหนึ่งของพระพุทธเจ้าที่
เรียกว่านิรมานกายเท่านั้น พระพุทธเจ้ายังมีพระกายอีกสองส่วน คือ ธรรมกาย กับ 
สัมโภคกาย พระกายสองอย่างหลังนี้ไม่แก่ชรา ไม่เปลี่ยนแปลง อย่างนิรมานกายที่อยู่ในโลก
มนุษย์  

ด้วยเหตุพ้ืนฐานที่ต่างกันเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าของทั้งสองนิกายหลักที่ได้กล่าว
มาแล้วจึงมีหลักปฏิบัติที่แตกต่างกัน เช่นเมื่อชาวพุทธเถรวาทร้าลึกถึงพระพุทธรัตนะสิ่งที่
ร้าลึกถึงคือ คุณสมบัติและคุณธรรมทั้งหมดที่มีอยู่ในตัวของพระองค์ “คุณสมบัติและ
คุณธรรมที่มีอยู่ในตัวของพระองค์ สิ่งนี้คือตัวแท้ของพระพุทธรัตนะ” การบูชาสักการะพระ
รัตนะก็คือการร้าลึกคุณธรรมเหล่านี้เพื่อน้อมน้าใจให้เกิดศรัทธาวิริยะและความเบิกบานปีติที่
จะเดินตามรอยพระบาทของพระองค์ เราไม่ได้บูชาสักการะตัวพระพุทธองค์ และในส่วนของ
พุทธศาสนาฝ่ายมหายานร้าลึกถึงพระพุทธรัตนะ นอกจากจะร้าลึกถึงพระพุทธคุณอย่างชาว
พุทธเถรวาทแล้ว ยังร้าลึกถึงพระพุทธเจ้าในภาคสัมโภคกายบนสวรรค์ด้วย การบูชาพุทธ
รัตนะของชาวพุทธมหายานในปัจจุบันมีความหมายอย่างเดียวกันกับการบูชาพระพุทธรัตนะ
ของชาวพุทธในสมัยพุทธกาล ทั้งนี้ เพราะในความรู้สึกของชาวพุทธมหายาน เวลานี้
พระพุทธเจ้าในภาคสัมโภคกายยังประทับรับฟังสุขทุกข์ของพุทธบริษัทอยู่ การบูชาพุทธ
รัตนะด้วยความรู้สึกเช่นนี้มหายานถือว่าจะให้ความมั่นใจและอบอุ่นใจแก่ศาสนิกได้มากกว่า
การบูชาด้วยความรู้สึกท่ีว่า สิ่งที่เหลืออยู่มีเพียงพุทธคุณเท่านั้น (สมภาร พรมทา, 2540)   



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 21 
 

นิกายมหายานเน้นไปที่ความกรุณาของพระพุทธเจ้า และมีความเห็นว่า
พระพุทธเจ้าเป็นผู้ที่อยู่ในฐานะท่ีจะช่วยเหลือสรรพสัตว์ หลักค้าสอนที่เกี่ยวข้องกับอ้านาจใน
การช่วยเหลือสรรพสัตว์จึงเกิดขึ้น ตามความต้องการของชาวบ้านที่ไม่มีเวลาหรือโอกาส
พอที่จะปฏิบัติตามแบบอย่างของพระเพ่ือน้าไปสู่ความหลุดพ้นจากวัฏสงสารนี้ ความศรัทธา
ของชาวบ้านที่มีต่อพระอมิตาภพุทธเจ้า ก็สะท้อนให้เห็นถึงความปรารถนาของชาวบ้านที่จะ
ยินยอมมอบกายถวายชีวิตด้วยความจงรักภัคดีต่อผู้ที่มีอ้านาจเหนือตนและสามารถช่วยตน
ให้พ้นจากความทุกข์ได้ เมื่อค้าสอนแบบชาวบ้านพัฒนาขึ้นแหล่งที่พบปะกันของชาวบ้านก็
คือวัดและบริเวณที่พวกเขาจะสามารถเข้าใกล้พระพุทธเจ้าที่สุดก็คือสถูป การบูชาสถูปเพ่ือ
การแสดงความเคารพต่อพระพุทธเจ้า และเชื่อกันว่าจะได้บุญ อีกทั้งเป็นการกระท้าที่เข้าใกล้
ความหลุดพ้น 

อย่างไรก็ตาม ในยุคแรกนั้นยังไม่มีพระพุทธรูป  หากแต่เป็นสิ่งของที่เป็นเชิง
สัญลักษณ์มากกว่า  ดังเช่นหลักฐานทางโบราณคดีเช่น ธรรมจักรและสถูปเจดีย์ที่ปรากฏ ใน
รัชสมัยของพระเจ้าอโศกมหาราชและ ไม่ปรากฏหลักฐานที่แสดงว่ามีการสร้างพระพุทธรูปใน
สมัยนั้นเลย  ทั้งนี้สิ่งต่าง ๆ  ที่ใช้เป็นสัญลักษณ์แทนพระพุทธเจ้าในยุคแรกเริ่มอาจมาจาก
แนวคิดเรื่องเจดีย์ 4   ได้แก่  คือ ธาตุเจดีย์ , ธรรมเจดีย์,บริโภคเจดีย์ และ อุทเทสิกเจดีย์  
(เสนอ  นิลเดช อ้างใน ญาณภัทร ยอดแก้ว)และพระพุทธรูปถือเป็นรูปเคารพของ
พุทธศาสนิกชนทั่วไปทั้งเถรวาทและมหายาน ดังนั้น จึงนิยมสร้างไว้สักการบูชากันในแต่ละ
ท้องถิ่นของประเทศนั้น ๆ จึงมีมีรูปแบบลักษณะที่ แตกต่างไปตามจินตนาการของชนชาติที่มี
การนับถือพระพุทธศาสนา  

จากที่กล่าวมาข้างต้นจะเห็นว่าความเชื่อ ความศรัทธา น้าไปสู่การปฏิบัติ ทั้งนี้
ด้วยฝ่ายมหายานเน้นถึงประโยชน์อันจะเกิดกับคนจ้านวนมาก พิจารณาเห็นว่าชาวบ้านไม่มี
โอกาสและเวลาเพียงพอในการที่จะถือวัตรปฏิบัติอยู่ในวิถีของพระโดยชาวบ้านต้องท้างาน
เพ่ือความอยู่รอด เพ่ือปากท้องจึงไม่สามารถด้ารงชีวิตในแบบวิถีการปฏิบัติแบบพระ(การ
ด้ารงชีวิตแบบฝ่ายเถรวาท)ได้ จึงได้มีการปรับประยุกต์พุทธศาสนา เรื่องของการปฏิบัติตน 
เรื่องค้าสอน ให้มีความสอดคล้องกับวิถีชีวิตของชาวบ้านมากยิ่งขึ้น โดยผู้ที่นับถือพุทธศาสนา
ฝ่ายมหายานมีความเชื่อเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าในฐานะเป็นผู้ที่ช่วยเหลือสรรพสัตว์ และมีการ
ร้าลึกถึงพระพุทธเจ้าไม่เพียงแค่พระพุทธคุณของพระพุทธเจ้าเท่านั้นแต่ยังร้าลึกไปถึง
พระพุทธเจ้าที่เป็นสัมโภคกายที่อยู่บนสวรรค์ในดินแดนพุทธเกษตรด้วย ความเชื่อว่า



22 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

พระพุทธเจ้าเมื่อเสด็จดับขันธ์ไปแล้วไม่ได้ไปไหนแต่จะคอยรับฟังและช่วยเหลือสรรพสัตว์อยู่
ในดินแดนพุทธเกษตร ดังนั้นการสร้างสถูปที่ปรากฏอยู่โดยทั่วไปก็ด้วยเหตุที่กล่าวมาแล้วว่า
เกิดจากความเชื่อของชาวบ้านว่าพระพุทธเจ้าไม่ได้ไปไหนคอยรับฟังและช่วยเหลือสรรพสัตว์
อยู่จึงมีการสร้างสถานที่เพ่ือที่จะเป็นแหล่งที่ติดต่อสื่อสารกับพระพุทธเจ้าที่อยู่บนสวรรค์ คือ
การสร้างสถูปเพ่ือบรรจุพระอัฐิธาตุของพระพุทธเจ้า(สถูปเป็นเหมือนตัวกลางในการ
ติดต่อสื่อสารระหว่างสรรพสัตว์กับพระพุทธเจ้า) และมีการสวดมนต์อ้อนวอนขอให้
พระพุทธเจ้าช่วยเหลือ และจะมีการปฏิบัติบูชาด้วย ดอกไม้ ธูป เทียน ของหอม ต่าง ๆ  
แนวคิดนี้เองก็มีสืบต่อกันมาเลื่อย ๆ แม้แต่ในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทก็มีการบูชา สถูป
ด้วย ดอกไม้ ธูป เทียน ของหอม วิถีปฏิบัติเช่นนี้มีปรากฏในวิถีแห่งการบูชาในฝ่ายเถรวาท 
กล่าวว่าเป็นการบูชาด้วย เป็นการปฏิบัติบูชาอย่างหนึ่งคือ อามิสบูชา หมายถึงการบูชาด้วย
เครื่องสักการะที่เป็นวัตถุสิ่งของ เช่นการถวายดอกไม้ธูปเทียน เป็นเครื่องสักการบูชาพระ
รัตนตรัย การถวายเครื่องไทยธรรมหรือปัจจัย 4 เป็นการอุปถัมภ์บ้ารุงพระภิกษุสงฆ์ แนวคิด
เช่นนี้ก็แพร่ไปอย่างกว้างขวางในหมู่ผู้นับถือพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ประเทศไทยที่เป็นพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทก็มีการปฏิบัติเช่นเดียวกันกับผู้ที่นับถือพุทธศาสนา
ฝ่ายมหายาน เช่น การบูชาสถูป พระพุทธรูป หรือแม้แต่ความคิดที่เกี่ยวกับพระพุทธเจ้าจะ
คอยให้ความช่วยเหลือผ่านการขอร้องอ้อนวอน สิ่งเหล่านี้ล้วนแต่ปรากฏมีอยู่ในหมู่ผู้นับถือ
พุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท  

ในสังคมไทยมีคติความเชื่อเรื่องการการสร้างพระพุทธรูปบูชากันมากเพราะ 
พระพุทธศาสนาได้เข้ามาตั้งมั่นในดินแดนแถบนี้มาเป็นระยะเวลายาวนานและมีการปรับ
แนวคิดในการสร้างให้เข้ากับ สภาพสังคม เนื่องมาจากการสร้างสถูปเจดีย์อันเป็นต้นเค้าแห่ง
การสร้างพระพุทธรูปในปัจจุบันซึ่งเป็นแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ด้วยประเทศไทย
เป็นผู้ที่ยอมรับตนเองว่าประชาชนในประเทศเป็นผู้นับถือพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทแต่ยังมีการ
สร้างพุทธสถาน(เจดีย์ พระพุทธรูปขนาดใหญ่) เพ่ือเคารพบูชา ทั้งนี้ผู้เขียนมีความประสงค์ที่
จะศึกษาแนวคิดพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ที่มีอยู่ในสังคมไทย กรณีวิเคราะห์การสร้าง
พระพุทธรูป 
 
 
 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 23 
 

แนวคิดพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่ปรากฏในสังคมไทย  
แนวคิดพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่ปรากฏในสังคมไทยร่องรอยและอิทธิพลของ

แนวคิดพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ส่วนใหญ่มักปรากฏอยู่ในความเชื่อและพิธีกรรมที่ชาวบ้าน
ได้ถือปฏิบัติกันมา โดยพิธีกรรมความเชื่อบางประการก็ปฏิบัติกันเฉพาะถิ่นคือเป็นแนวคิดที่
ประยุกต์เข้ากับวิถีชีวิตและมีความกลมกลืนกับวิถีชีวิตของชาวบ้านได้เป็นอย่างดี เช่น 
ประเพณีท่ีเกี่ยวกับการอุทิศให้แก่ญาติที่ตายไปแล้ว จะเป็นการเตรียมสถานที่ หมอน ที่นอน 
เสื้อผ้า สิ่งของต่าง ๆ เครื่องหมากพูล อาหารถวายพระ ซึ่งคล้ายกับการสวดกงเต๊กของพระ
จีน ผู้ท้าบุญนี้จะจัดเตรียมข้าวของต่าง ๆ เช่น บ้าน รถยนต์ รถม้า ตลอดจนเงินทอง แต่ท้า
ด้วยกระดาษแล้วเผาอุทิศไปให้แก่ญาติที่ตายจากไป ซึ่งเป็นแนวคิดหนึ่งของพุทธศาสนาฝ่าย
มหายานที่ได้รับจากจีนสงวน (โชติ สุขรัตน์ อ้างในวรรธนะ วรรธนะ มูลข้า, 2545)  

จากที่กล่าวมาแล้วว่าแนวคิดฝ่ายพุทธศาสนามหายานแฝงอยู่ใน วิถีชีวิต ความ
เชื่อ ตลอดจนพิธีกรรม ผู้เขียนจึงยกกรณีศึกษา เรื่อง สัญลักษณ์ข้าโอกาสวัดพระธาตุพนม 
จังหวัดนครพนม ในพิธีถวายข้าวพืชภาคและเสียค่าหัว (สุรชัย ชินบุตร , 2557) ได้กล่าวถึง 
การบูชาพระธาตุพนม โดยกล่าวว่า พระธาตุพนม เป็นศาสนสถานศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นศูนย์รวมใจ
ของคนสองฝั่งแม่น้้าโขง ทุกปีวันขึ้น 8 ค่้า เดือน 3 จะมีงานนมัสการพระธาตุพนม ซึ่งเป็นพิธี
ถวายข้าวพืชภาค และการเสียค่าหัวของกลุ่มคนที่เรียกว่า “กลุ่มข้าโอกาส” ข้าวพืชภาค คือ 
ผลผลิตทางการเกษตรที่กลุ่มข้าโอกาสวัดพระธาตุพนมมีอยู่หรือเป็นผู้ผลิตข้าวพืชภาคนั้นด้วย
ตนเอง อันประกอบไปด้วย ข้าว ข้าวโพด กล้วย อ้อย และผลผลิตอ่ืน ๆ พิธีเสียค่าหัวคือ พิธี
ถวายเงินเพ่ือบ้ารุงวัดพระธาตุพนมโดยน้าขันหมากเบ็ง เทียนรอบหัวคาคิง และปัจจัยที่เป็น
เงิน อันเป็นสัญลักษณ์ของเครื่องบรรณาการมาถวายแด่พระมหากษัตริย์ทั้ง 5 พระองค์โดยมี
พระธาตุพนมเป็นตัวแทน  

พิธีกรรมถวายข้าวพืชภาคและเสียค่าหัว ประกอบด้วยการน้า 
1.ขันหมากเบ็งมาบูชาพระธาตุพนม ภายในกรวยจะใส่เครื่องบูชาที่เรียกว่า ขัน 5 

ได้ แก่ ธูป เทียน หมากพลู ข้าวตอกดอกไม้  
2. ข้าววสาร สัญลักษณ์ของความอุดมสมบูรณ์ และการสืบต่อสืบสานชีวิตต่อไป 

“มีน้้าจั่งมีนา มีนาจั่งมีข้าว”  
3. พืชสวนและพืชไร่ องค์ประกอบของความเป็นข้าโอกาสของพระธาตุพนม ซึ่ง

ประกอบด้วย ข้าวโพด มันแกว พริก ต้นหอม มะพร้าว กล้วย อ้อย ซึ่งเป็นผลผลิตจากสวน 



24 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

4. การเสียค่าหัว ต้องน้าเงินไปบริจาคให้กับวัดพระธาตุพนม โดยจะมีพระภิกษุ
เป็นผู้คอยรับ 

มีการกล่าวค้าบูชาพระรัตนตรัยและกล่าวน้าถวายพืชภาค “อิมัง ภันเต พืช
ภาคคัง สัปปะริวารัง เจติยะสะ โอโนชยามะ สาธุโนภันเต เจติยัง ปิมัง พืชภาคคัง สัปปะริวา
รัง ปฏิคัณหาตุ อัมหากัง ทีฆะระตัง หิตายะ สุขายะ” 

 (แปล) มีใจความดังนี้ ข้าแต่พระธาตุพนม และสิ่งศักดิ์สิทธิทั้งหลาย ผู้มีหูแก้วตา
ทิพย์ ผู้มีฤทธิ์เดช ซึ่งปกปักรักษาพระธาตุพนม แล้วก็แจ้งต่อพระธาตุพนมว่า ตนได้น้าเครื่อง
บริวารทั้งหลายมาเสียค่าหัวและบูชาพระธาตุ จากนั้นก็เป็นการขอพรให้ตนเองและครอบครัว
มีแต่ความสุขความเจริญ มีอายุ วรรณะ สุข พละ ตลอดจนสัตว์เลี้ยงของตนก็อย่าได้พบเจอ
กับความเจ็บป่วย   

จากเรื่อง สัญลักษณ์ข้าโอกาสวัดพระธาตุพนม จังหวัดนครพนม ในพิธีถวายข้าว
พืชภาคและเสียค่าหัว กล่าวคือการบูชาพระธาตุพนม(สถูป) โดยการน้าพืชที่เป็นผลผลิตที่ตน
สามารถผลิตเองได้ การบูชาด้วยขันหมากเบ็งเป็นการบูชาพระธาตุด้วยดอกไม้และการบูชา
ด้วยเงินซึ่งพระสงฆ์จะเป็นผู้รับปัจจัยเหล่านั้น ด้วยความคิดเรื่องการสร้างสถูปเจดีย์นั้นเป็น
แนวคิดพ้ืนฐานของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานเพ่ือที่จะให้ชาวบ้านั้นมีโอกาสใกล้ชิดกับ
พระพุทธเจ้า พระธาตุพนมก็ถือว่าเป็นสถูป หรือ เจดีย์ที่ส้าคัญทางพระพุทธศาสนาเพราะ
บรรจุพระอัฐิธาตุส่วนหัวอกของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า(พระโคดม) การที่สวดบูชาพระธาตุและ
ถวายพืชภาค นั้นเพราะความอยู่ดีมีสุขไม่เจ็บป่วยด้วยเชื่อว่าพระธาตุพนมสามารถบันดาลให้
ผู้ที่มาเสียค่าหัวพืชภาคพบเจอแต่ความเป็นมงคล ซึ่งจะสอดคล้องกับแนวคิดของพุทธศาสนา
มหายาน กล่าวคือ เชื่อว่าพระพุทธเจ้าสามารถช่วยสรรพสัตว์ได้ พระพุทธเจ้าที่พ้นจากกาย
มนุษย์ไปแล้ว แต่ยังเป็นพระพุทธเจ้าในสัมโภคกายไม่ได้ไปไหนค่อยฟังเรื่องความทุกข์ และ
ความสุข ที่ผู้คนมาอ้อนวอน และคอยช่วยเหลือสรรพสัตว์อยู่ สิ่งที่แสดงให้เห็นในเรื่องความ
เชื่อว่าพระพุทธเจ้ายังคงมีอยู่ไม่ได้ไปไหนแม้จะเสด็จปรินิพพานไปแล้ว คือมีการแจ้งว่าข้า
โอกาสมาเสียค่าหัวและพืชภาค โดยแจ้งต่อพระธาตุพนมที่เป็นตัวแทนและสื่อกลางระหว่างผู้
เสียค่าหัวและพืชภาคกับพระพุทธเจ้า  

แนวคิดการบูชาสถูปเช่นนี้มาจากแนวคิดพุทธศาสนามหายาน โดยมีการจารึกไว้
ใน จารึกที่ ศาสนสถานนันปะยะพุทธศักราช 1791 จารึกนี้ปรากฏข้อความเกี่ยวกับพิธีกรรม
และเครื่องบูชาต่าง ๆ ในนิกายอารี ซึ่งได้แก่ หม้อข้าว 2 หม้อ ใบหมากกับผลหมากใส่ถ้วย 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 25 
 

เนื้อและสุรา โดยพิธีกรรมดังกล่าวเป็นการบูชาผีบรรพบุรุษของกษัตริย์ (Ray, 1936) 
(วรรธนะ มูลข้า, 2545) ซึ่งพุทธศาสนานิกายดังกล่าวเป็นแบบนิกายตันตรยาน มีความ
ใกล้เคียงกับพุทธศาสนาในเนปาลและ   ทิเบตมาก โดยผนวกความเชื่อเรื่อง ผี นาค เข้าไป
ด้วย กล่าวคือ พระสงฆ์กลายเป็นสื่อกลางระหว่างสิ่งเหล่านั้น กรณีของผู้ที่เสียค่าหัวและพืช
ภาค ก็เป็นลักษณ์ที่คล้ายกับพิธีกรรมในจารึกนี้ โดยมีการจัดท้าพิธีกรรมขึ้นมีการก้าหนดวัน
ประกอบพิธีกรรม โดยเอาผลผลิตจากไร่จากสวนที่ตนผลิตเองได้จากที่ดินที่ก้าหนดเอาว่าเป็น
เขตของวัดมาบูชาพระธาตุพนม และเป็นการส่งส่วยเสียค่าหัวให้แก่กษัตริย์ทั้งห้าตามความ
เชื่อในต้านานสร้างพระธาตุพนมด้วย ตรงนี้จะเห็นได้ชัดเจนว่าชาวบ้านผู้มาเสียค่าหัวมิได้นับ
ถือเพียงพุทธศาสนาเท่านั้นยังผสมผสานความเชื่อเรื่องผี (กษัตริย์ทั้งห้าที่ร่วมกันสร้างพระ
ธาตุพนม) เข้ากับพุทธศาสนา แสดงให้เห็นถึงความเชื่อเรื่องพระพุทธศาสนาถูกผนวกเข้ากับ
ความเชื่อของคนพ้ืนถิ่น ซึ่งเมื่อพิจารณาแล้วอาจมองว่าเป็นพุทธศาสนาแบบพ้ืนถิ่น ที่
ผสมผสานระหว่าง พุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท  ความเชื่อพ้ืนถิ่น (ผี นาค) และพุทธศาสนาฝ่าย
มหายาน ซึ่งการบูชาสถูปเจดีย์นั้นเป็นแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานอย่างชัดเจน โดย 
น้าพืชส่วน พืชไร่ ข้าว เงิน ของมีค่าต่าง ๆ มาบูชาพระธาตุซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของพุทธ
ศาสนาฝ่ายมหายานในคัมภีร์สัทธรรมปุณฑริกสูตรพุทธศาสนามหายาน ในบทที่ 11 ของ
คัมภีร์ ได้กล่าวถึง การบูชาสถูปด้วยเครื่องบูชาต่าง ๆ ได้แก่ ดอกไม้ ธูป เครื่องหอม 
พวงมาลัย น้้ามัน ผงหอม ผ้าแพรพรรณ ฉัตร และ ธง ตลอดจนมีการบรรเลงดนตรี ขับร้อง
บทเพลงฟ้อนร้าต่าง ๆ นอกจากนี้ในพระสูตรยังกล่าวถึงการบูชาพระสูตร ด้วยดอกไม้ ธูป 
พวงมาลัย น้้ามัน ผงหอม ผ้าแพร ฉัตรและธง ซึ่งได้กุศล สามารถตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า และ
พ้นภัยอันตราย และอุปสรรคทั้งปวงอีกด้วย (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์, 2554) 
 

แนวคิดพุทธมหายานกับการสร้างพระพุทธรูปในสังคมไทย 
ที่ได้กล่าวถึงการบูชาสถูปในข้างต้นก็ด้วยสถูปเป็นต้นเค้าแห่งการสร้าง

พระพุทธรูป จากพระไตรปิฎกพบค้าว่ารูปปฏิมา ส่วนในอรรถกถาพบค้าว่าพระปฏิมาอยู่
หลายที่แต่มี อยู่ที่หนึ่งมีความหมายที่คล้อยตามค้าว่าSculptureหมายถึงประติมากรรมเช่น
ข้อความว่า เจดีย์  คือ พระปฏิมา (พระ-พุทธรูป)ค้าในวงเล็บนั้นมาในอรรถกถาซึ่งมีขึ้น
ภายหลังพระไตรปิฎกหลายร้อยปี ในช่วงที่พระพุทธโฆษาจารย์นั้นพระพุทธรูปในลังกาคง
ได้รับจากอินเดียต่าง ๆ แล้ว หรือ ในการท้า สังคายนาแต่ละครั้งคงเพ่ิมเติมภาษาร่วมสมัยใน
ครั้งนั้น ๆ ด้วย อย่างไรก็ตาม ค้าว่ารูปปฏิมาและพระ ปฏิมาไม่ใช่พระพุทธรูปแต่เป็น พระ



26 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

เจดีย์คือรัตนะที่เสมอด้วยพระตถาคต  แม้เพราะอรรถว่าท้าให้ เกิดความเคารพย้าเกรง  ส่วน
พระปฏิมาที่พบในที่ต่าง ๆ อีกหลายแห่งนั้นเป็นข้อความอุปมาบ้างเป็น รูปพระวรกายของ
พระพุทธเจ้าบ้างเช่นตรัสกับพระวักกลิ หรือตรัสชาดกต่าง ๆ ในอดีตชาติของพระ เองก็ดี 
ของพระสาวกก็ดี ที่เท้าความถึงเหตุการณ์ต่าง ๆ เช่น อานิสงส์การท้าทานในสมัยของ 
พระพุทธเจ้าองค์ก่อนๆมา (ประพันธ์ กุลวินิจฉัย, 2555) 

แนวคิดในการสร้างพระพุทธรูปของสังคมไทยจากอดีตจนถึงปัจจุบันซึ่งเป็นผลสืบ
เนื่องมาจากการนับถือพระพุทธศาสนาซึ่งมีการนับถือมาอย่างต่อเนื่องยาวนานของคนไทย 
ความเชื่อและความศรัทธาในพระพุทธศาสนายังเป็น สิ่งที่มีอยู่ในสังคมไทยมาจนถึงปัจจุบัน
และ พระพุทธศาสนายังเป็นต้นเค้าหรือบ่อเกิดแห่งขนบประเพณีและวัฒนธรรมที่แสดงความ
เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีอารยธรรม แต่การที่ศาสนาในอดีตด้ารงอยู่ได้ในสังคมไทย สิ่งที่สะท้อน
ความมีตัวตนของพุทธศาสนาในสังคมไทยที่นอกจากจะแสดงในรูปแบบของ ประเพณี
วัฒนธรรมแล้ว อาคารและสิ่งปลูกสร้างต่าง ๆ  ตามหลักของพุทธศาสนาที่ปรากฏให้เห็น 
โดยทั่วไปล้วนแสดงให้เห็นถึงความเชื่อมั่นและความศรัทธาในพุทธศาสนา  สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้
ได้ถูกสร้างข้ึนตามหลักความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา  

องค์ประกอบที่ส้าคัญ 4 ส่วน ที่ด้ารงความเป็นศาสนา  คือ  (เพ่ิมศักดิ์ วรรลยาง
กูร, 2546)  

1. ศาสนธรรม หมายถึง หลักการและค้าสอนในศาสนา   
2. ศาสนบุคคล หมายถึง บุคลากรหรือบุคคลที่ท้าหน้าที่ในด้านต่าง ๆ ในศาสนา   
3. ศาสนพิธี หมายถึง พิธีกรรมและหลักการปฏิบัติในศาสนา   
4. ศาสนวัตถุ หมายถึง  วัตถุสิ่งก่อสร้างในพระศาสนา  เช่น พระวิหาร อุโบสถ 

พระเจดีย์และพระพุทธรูป  มีความหมายเป็นตัวแทนขององค์พระศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้า  
พระพุทธรูปปางต่าง ๆ ที่ปรากฏในประเทศไทย ซึ่ง พระพุทธรูป หมายถึง รูป

เหมือนที่สร้างขึ้นแทนองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เพ่ือกราบไหว้บูชา อาจใช้การ
แกะสลักจากวัสดุต่าง ๆ เช่น ศิลา โลหะ ไม้ หรือวัสดุอ่ืน ๆ นอกจากนี้ ยังอาจใช้การปั้นหรือ
หล่อด้วยโลหะก็ได้ ผู้เขียนจะกล่าวถึงพระพุทธรูปปางต่าง ๆ พอสังเขป  

เมื่อทราบถึงความส้าคัญของพระพุทธรูปที่คนไทยยึดถือว่าเป็นองค์ประกอบหนึ่ง
แห่งศาสนาแล้ว ผู้เขียน จะน้าเรื่อง การสร้างพระพุทธรูปในไทย กรณีการสร้างพระเจ้าทันใจ 
เพ่ือวิเคราะห์ถึงแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานในการสร้างพระพุทธรูปในไทย จาก



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 27 
 

งานวิจัยเรื่องความเชื่อเรื่องปาฏิหาริย์พระเจ้าทันใจ ศึกษาเฉพาะกรณี วัดยอดแก้วศรีบุญ
เรือง  

พระเจ้าทันใจจะประดิษฐานในวัดที่มีพระบรมสารีริกธาตุประดิษฐานอยู่ และ
จากประวัติศาสตร์บอกเล่าเกี่ยวกับพระเจ้าทันใจ กล่าวว่า หมายถึงพระพุทธรูปที่สร้างเสร็จ
ภายใน 1 วัน มีชื่อเรียกอ่ืน ๆ คือหลวงพ่อทันใจ และพระทันใจ แนวคิดในการสร้างต้องสร้าง
ให้ส้าเร็จภายใน 1 วัน ในองค์พระมีการบรรจุหัวใจพระพุทธเจ้า คล้ายกับหัวใจของมนุษย์ 
เมื่อสร้างเสร็จ ภายใน 24 ชั่วโมงแล้ว จะมีการสมโภชน์ใกล้รุ่งอรุณเพราะพุทธานุภาพมีบารมี
มาก คนโบราณนิยมสร้างด้วยว่าผลทันใจ คือน้อมในบารมีพระเจ้าทันใจ พุทธองค์ได้กระท้า
บารมีมามาก การสร้างสื่ออนุสติ     พุทธานุภาพ จึงต้องใช้ศรัทธาอย่างยิ่ง ซึ่งมาจากความ
ตั้งใจน้อมไปในกุศโลบายอันซ่อนอยู่ในรูปสมมติพระพุทธเจ้าคือ พระคุณอันยิ่งใหญ่อันหาผู้ใด
เสมอยาก การสร้างพระเจ้าทันใจจึงสร้างยาก เพราะต้องใช้ก้าลังใจ ความตั้งใจ ปัจจัย คติ
ชาวล้านนา กล่าวว่า ใครได้สร้างพระเจ้าทันใจ 7 องค์ จุดประทีบ บูชา ถวายข้าว สวดเบิก
ตามประเพณีเก่าคือ ปั้นด้วยมือ รวมใจกันท้ามีอานิสงส์มาก เพราะใช้ก้าลังใจมาก  

พระทันใจมีคุณแห่งพระพุทธเจ้าดังนี้ การสร้างพระเจ้าทันใจมีอานิสงส์มาก ผลที่
ได้รับนั้นจะบันดาลความส้าเร็จให้แก่ผู้ตั้งจิตอธิฐานขอพรได้สมปรารถนาอย่างทันอกทันใจ 
และที่ส้าคัญคือปิดอบายภูมิ เมื่อดับขันธ์ในชาติปัจจุบันได้ไปสู่ภพภูมิที่ดีตามกุศลที่ตั้งใจไว้
เฉพาะบุคคล ดังนั้น ในการกราบขอพรก็ต้องตั้งจิตให้มีศรัทธา มีสมาธิ และอธิษฐานด้วยจิต
ด้วยความนอบน้อม ปรารถนาสิ่งใดก็มักจะส้าเร็จทุกประการ 

ในการสร้างพระทันใจเป็นการสร้างเฉพาะกิจ คือ ชาวบ้านมีความปรารถนาที่จะ
สมปรารถนาอย่างรวดเร็วจึงมีการก้าหนดในระเบียบการสร้างพระทันใจต้องสร้างให้เสร็จ
ภายใน 24 ชั่วโมง หรือต้องสร้างให้เสร็จภายในหนึ่งวัน ซึ่งมีความสอดคล้องกับการสร้างพระ
ในนิกาย   ตรันตรยานในทิเบตที่พระมีปางต่าง ๆ รวมไปถึงปางดุร้าย หรือ การวาดภาพพระ
บฏ กล่าวถึงลักษณะการวาดตอนหนึ่งว่า รูปลักษณะที่วาดจะแยกกลุ่ม คือ พระพุทธเจ้า พระ
โพธิสัตว์ เทพีหรือโพธิสัตว์หญิง โพธิสัตว์ปางดุรูปนั่งและมนุษย์  (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฏ
เสน, 2554)  การสร้างพระปางต่าง ๆ เป็นการสร้างตามแนวคิดของชาวบ้านที่ต้องการอะไร
บางอย่าง เช่นการสร้างพระปางดุร้ายก็เพ่ือที่จะขจัดปีศาจสิ่งที่ไม่ดีออกไป เหมือนกันกับการ
สร้างพระทันใจก็ด้วยชาวบ้านนั้นต้องการความส้าเร็จที่ได้มาแบบง่ายและรวดเร็ว 



28 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

ความเชื่อเรื่องพระเจ้าทันใจในประเทศไทย พระเจ้าทันใจมักปรากฏในวัดพระ
บรมธาตุหรือวัดพระธาตุ และได้เชื่อว่าเป็นพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ ขอพรได้ทันใจเหมือนกับชื่อ
พระพุทธรูปประชาชนมักมาขอโชค ลาภ เลื่อนขั้น สอบราชการ ปลดหนี้สิน คดีความและ
ไกล่เกลี่ย หายเจ็บป่วย ส่วนใหญ่สมปรารถนาทุกราย การขอพรจากพระพุทธรูปอันเป็นสื่อ
ระหว่างชาวบ้าน(สรรพสัตว์) และพระพุทธเจ้า โดยชาวบ้านก็เชื่อในพุทธคุณแห่งพระเจ้า
ทันใจว่าสามารถท้าให้พวกเขาประสบผลส้าเร็จได้ด้วยการช่วยเหลือแห่งบารมีของพุทธคุณ 
ด้วยแนวคิดเช่นนี้ได้สะท้อนให้เห็นถึงแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ตามทฤษฎี ตรี
กาย โดยจะแบ่งพระพุทธเจ้าออกเป็น 3 กายคือ ธรรมกายอันเป็นธรรมชาติแห่งพุทธะ นิร
มานกายอันเป็นกายเนื้อหรือกายมนุษย์ของพระพุทธเจ้า สัมโภคกายคือสภาพด้ารงอยู่ของ
พระพุทธเจ้า ภายหลังการแตกดับทางร่างกายไปแล้ว พระพุทธเจ้าผู้มีความกรุณาอันยิ่งใหญ่
จะไม่ทอดทิ้งสรรพสัตว์ แต่จะด้ารงอยู่ในฐานะสัมโภคกาย ณ ดินแดนแห่งใดแห่งหนึ่งใน
จักรวาลนี้ เพื่อคอยสอดส่งดูแลและให้ความช่วยเหลือแก่สรรพสัตว์ (ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์
,2526)  ซึ่งจะมีความแตกต่างจากพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทในเรื่องของพระพุทธเจ้า คือ 
บุคคลที่สมบูรณ์มี 3 ประเภทคือ พระพุทธเจ้าตรัสรู้ด้วยตนเองและสั่งสอนความจริงนั้นแก่
ผู้อื่น พระปัจเจกพุทธเจ้าตรัสรู้ด้วยตนเองแต่ไม่สั่งสอนผู้อื่น พระอรหันต์เป็นผู้เรียนรู้จากผู้อ่ืน
แล้วรู้แจ้งในความจริงนั้นโดยสมบูรณ์ด้วยตนเอง จุดมุ่งหมายของชาวพุทธเถรวาทคือการได้
ส้าเร็จเป็นพระอรหันต์ อันเป็นชีวิตที่สมบูรณ์ไม่มีการเกิดใหม่อีก ชีวิตที่ได้พบพระนิพพาน
และเข้าสู่สภาวะนั้น ภายหลังการแตกดับของร่างกายลักษณะความเป็นตัวเขาทั้งหมดก็จะ
สูญสลายไปโดยไม่เหลือร่องรอยใด ๆ อีก จะเห็นว่าพระพุทธเจ้าในฝ่ายเถรวาทนั้นเมื่อเข้าสู่
นิพพานแล้วก็จะสลายไปโดยไม่เกิดอีกและไม่สามารถที่จะกล่าวได้ว่าอยู่ที่ใด ฉะนั้นแนวคิด
เกี่ยวความศักดิ์สิทธิและการคอยให้ความช่วยเหลือสรรพผู้อธิษฐานสมความปรารถนาจึงเป็น
แนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่ปรากฎในสังคมไทย 

อานิงสงส์ในการสร้างพระเจ้าทันใจคือจะบันดาลความส้าเร็จให้แก่ผู้ตั้งจิตอธิฐาน
ขอพรได้สมปรารถนาอย่างทันอกทันใจ และที่ส้าคัญคือปิดอบายภูมิ เมื่อดับขันธ์ในชาติ
ปัจจุบันได้ไปสู่ภพภูมิที่ดีตามกุศลที่ตั้งใจไว้เฉพาะบุคคล หากกล่าวตามแนวคิดพุทธศาสนา
ฝ่ายเถรวาท การที่จะปิดอภายภูมิได้นั้นต้องเข้าสู่กระแส่แห่งนิพพานโดยการเป็นพระ
โสดาบันจึงจะปิดอบายภูมได้ การสร้างพระพุทธรูป สร้างพระประธาน ถือเป็นการท้าบุญ
เท่านั้น มีความแตกต่างจากพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ซึ่งแสดงให้เห็นถึงแนวคิดของพุทธ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 29 
 

ศาสนาฝ่ายมหายานในการสร้างพระพุทธรูป คือการสร้างพระพุทธรูป พระทันใจ สามารถปิด
อบายภูมิได้ ดังที่ปรากฏอยู่ในสัทธรรมปุณฑริกสูตรยังได้กล่าวถึง ค้าสั่งสอนของธรรมกาย
พุทธ พุทธนิรันดร ว่า พระสูตรได้พูดถึงการบรรลุนิพพานอย่างง่าย ๆ ว่า  เมื่อ บุคคลได้
บ้าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา ตลอดจนการสร้างและบูชาพระสถูปพระเจดีย์ การสร้างและบูชา
พระพุทธรูป (แม้กระทั่งการสร้างด้วยทราย) ตลอดจนจิตกรรมฝาผนังก็ตาม ด้วยจิตศรัทธา
แล้วย่อมเข้าถึงบรมสุขได้เช่นกัน (บุณย์ นิลเกษ, 2526) จากแนวคิดเรื่องการสร้าง
พระพุทธรูปแล้วจะสามารถปิดอบายภูมิได้ เป็นแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่
ปรากฏอยู่ในสังคมไทยเป็น หากมองอีกแง่มุมหนึ่ง การที่จะสร้างพระขนาดใหญ่ได้จ้าเป็นต้อง
อาศัยงบประมาณ อาศัยแรงงานจ้านวนมาก คือจะสร้างได้ต้องมีความเสียสละ การให้ทาน 
อันเป็นหลักการพ้ืนฐานของพุทธศาสนา 

 

สรุป 
แนวคิดพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่ปรากฏในสังคมไทย โดยมาจะปรากฏผ่าน 

พิธีกรรม ความเชื่อ เช่น การบูชาพระสถูปหรือพระพุทธรูป ด้วยดอกไม้ของหอม สิ่งของมีค่า 
อาหาร ซึ่งมีปรากฏอยู่ในพระสูตรของฝ่ายมหายาน ซึ่งสามารถกล่าวถึงแนวคิดพุทธศาสนา
ฝ่ายมหายานในสังคมไทยได้ดังนี้ 

แนวคิดการบูชาสถูปเป็นแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่เป็นต้นแบบแห่ง
การปฏิบัติในสังคมไทยมาจนถึงปัจจุบัน พระธาตุพนมที่เป็นศูนย์รวมใจของชาวพุทธใน
ประเทศโดยมีความส้าคัญคือบรรจุพระอัฐิธาตุส่วนหัวอกของพระพุทธเจ้า ตามวิถีแห่ง
ชาวบ้านก็ได้น้าสิ่งต่าง ๆ ที่ตนมีมาบูชาพระธาตุ ทุกปีวันขึ้น 8 ค่้า เดือน 3 จะมีงานนมัสการ
พระธาตุพนม ซึ่งเป็นพิธีถวายข้าวพืชภาค และการเสียค่าหัว จะมีการน้า พืชที่ตนหาได้ และ
น้าเงินมาบริจาคให้แก่พระธาตุพนม ที่ท้าเช่นนี้เพราะชาวบ้าน เชื่อว่าพระธาตุพนมสามารถที่
จะบันดาลให้เกิดความสุขได้ ไม่มีความเจ็บป่วยใด ๆ รวมไปถึงบันดาลให้ฝนตกต้องตาม
ฤดูกาล ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานในเรื่องตรีกาย พระพุทธเจ้ามี 3 
กาย และสัมโภคกายกายที่เป็นทิพย์ที่สถิตอยู่บนสวรรค์คอยช่วยเหลือสรรพสัตว์  

ในการสร้างพระทันใจเป็นแนวคิดแบบมหายานโดยเป็นการสร้างเฉพาะกิจมุ่งไป
ที่การประกอบการงานให้ประสบผลส้าเร็จ มีความสอดคล้องกับการสร้างพระในฝ่ายมหายาน
ตันตรยานที่มีปางต่าง ๆ เพ่ือที่จะให้การช่วยเหลือสรรพสัตว์ และอานิสงส์แห่งการสร้างพระ
ทันใจก็เป็นแนวคิดฝ่ายมหายานอย่างแท้จริง คือการสร้างพระสามารถปิดอบายภูมิได้ มีการ



30 ปีที่ 5 ฉบับท่ี  1 ประจ าเดือนมกราคม – มิถุนายน 2561 

 

กล่าวถึงในสัทธรรมปุณฑริกสูตร ซึ่งแตกต่างจากแนวคิดของฝ่ายเถรวาทโดยสิ้นเชิงเพราะ
ฝ่ายเถรวาทกล่าวว่าการท้าบุญไม่สามารถปิดอบายภูมิได้สิ่งที่ปิดอบายภูมิได้นั้นต้องเป็นพระ
โสดาบันจึงจะสามารถปิดได้  จากหลักการ การสร้างพระสามารถปิดอบายภูมิได้ของฝ่าย
มหายานเป็นแนวคิดที่มีอยู่ในสังคมไทยและเป็นหลักการง่าย ๆ ที่ท้าให้ชาวบ้านเข้าถึง
พระพุทธเจ้าได้ 

ทรรศนะของผู้เขียน 
อย่างไรก็ดีแนวคิดพุทธศาสนาฝ่ายมหายานนั้นมีอิทธิพลมาก พระพุทธศาสนายัง

ด้ารงอยู่ได้ก็ด้วยความเชื่อเช่นนี้ คือการกราบไหว้ บูชา ขอพร เพราะมนุษย์ต้องการที่พึงทาง
ใจ จึงต้องมีหลักแห่งการยึดเหนี่ยว แม้แต่การสร้างพระทันใจ ก็เป็นการสร้างเพ่ือตอบสนอง
ความต้องการของคนในสังคม เพราะในชีวิตวิถีของชาวบ้านไม่มีอะไรส้าคัญไปกว่าเรื่องปาก
ท้อง แม้จะเป็นแนวคิดของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานก็ตาม แต่สามารถจรรโลงให้สังคมด้ารง
อยู่ได้ด้วยความสุขก็ถือว่าเป็นสิ่งที่ทรงคุณค 

 

เอกสารอ้างอิง 
ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฏเสน. (2554). พระพุทธศาสนาแบบธิเบต (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร : ส่องสยาม. 
ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์. (2526). วิถีแห่งมหายาน. กรุงเทพมหานคร : ลิ้นจี่การพิมพ์. 
บุณย์ นิลเกษ. (2526). พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพมหานคร : อักษรเพชรเกษม. 
ประพันธ์ กุลวินิจฉัย. (2555). วิเคราะห์เรื่องพระพุทธรูปในฐานะปูชนียวัตถุของชาวพุทธ . 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เพ่ิมศักดิ์ วรรลยางค์กูร. (2546). วิถีธรรมวิถีไทย. กรุงเทพมหานคร : วังอักษร.  
วรรธนะ มูลข้า. (2545). ร่องรอยและอิทธิพลของคติพุทธศาสนามหายานที่มีต่อความเชื่อ

และพิธีกรรมพ้ืนบ้านในจังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหา
บัณฑิต สาขาวิชาโบราณคดีสมัยประวัติศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

สุรชัย ชินบุตร. (2557). สัญลักษณ์ข้าโอกาสวัดพระธาตุพนม จังหวัดนครพนมในพิธีถวาย
ข้าวพืชภาคและเสียค่าหัว. วารสารไทยศึกษา,  9 (2), 161-189. 

สมภาร พรมทา. (2540). พุทธศาสนามหายานนิกายหลัก. กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย.   


