
การศึกษาแนวคิดญาณวิทยาของ เดวิด ฮูม กับพุทธญาณวิทยา 
The Study of The Epistemology of David Hume 

and the Buddhist Epistemology 

 
  พระมหาธนพจน์ ธมฺเมสโก (ค าตีบ)1 และ พระครูภาวนาโพธิคุณ2

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น1,2 
PhramahaDhanapot Dhammẽtsãcõ (Khamteep)1  

and PhrakhruBhavanabodhikun2  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand1,2 

Corresponding Author; E-Mail: Philosophy2558@Gmail.Com 

 
******** 

 
บทคัดยอ่* 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดญาณวิทยาของ เดวิด ฮูม 2) เพื่อ
ศึกษาแนวคิดพุทธญาณวิทยา 3) เพื่อศึกษาวิเคราะห์แนวคิดญาณวิทยาของ เดวิด ฮูม กับ
พุทธญาณวิทยา ระเบียบวิธีวิจัยเป็น ศึกษาแนวคิดทฤษฎีญาณวิทยาของ เดวิด ฮูม กับพุทธ
ญาณวิทยา น าทั้งสองทฤษฎีนี้มาผสมผสานกันซึ่งเป็นการวิเคราะห์แนวคิดทฤษฎีญาณวิทยา
ของ เดวิด ฮูม กับพุทธญาณวิทยา 
 ผลการวิจัย พบว่า 
 ความรู้ในทรรศนะของฮูมจะขาดประสาทสัมผัสไม่ได้ ของพุทธปรัชญาความรู้เกิดได้
ทั้งทางตรงและทางอ้อมสรุปให้เห็นถึงความเหมือนกันและความต่างกันของความรู้ทั้งสอง
เพื่อน าไปสู่ความถูกต้องของความรู้ ดังนี้ ความเหมือนกัน 1) แหล่งก าเนิดความรู้ที่มาจากสุ
ตมยปัญญาและจินตามยปัญญา ของพุทธปรัชญาเถรวาทกับประสาทสัมผัสแหล่งก าเนิด
ความรู้ของฮูม จัดเป็นความรู้โดยอ้อม เพื่อตอบสนองความอยากรู้ของตนเอง 2) แหล่งก าเนิด
ความรู้ ทั้งพุทธปรัชญาเถรวาทและฮมู อาศัยความเช่ือของตนเป็นตัวน าเข้าไปแสวงหาความรู้ 
ความต่างกัน 1) พุทธปรัชญามีแหล่งก าเนิดความรู้โดยตรงที่เกิดจากการปฏิบัติธรรมทางจิต

                                                        
*  ได้รับบทความ: 2 ธันวาคม 2562; แก้ไขบทความ: 25 ธันวาคม 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 26 ธันวาคม 2562 
  Received: December 2, 2019; Revised: December 25, 2019; Accepted: December 26, 2019 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

877 

 

ภายใน 2) ความรู้ระดับญาณที่เกิดข้ึนภายในเป็นความรู้ระดับสูง สามารถท าให้ถึงความสิ้น
ไปแห่งกิเลส  
 

ค าส าคัญ: ญาณวิทยา; ญาณวิทยาของเดวิด ฮูม; พุทธญาณวิทยา 

 
Abstract 
 This article has the objectives 1) to study the concept of epistemology 

of David Hume 2) to study Buddhist epistemology 3) to study and analyze 

David Hume's epistemological concepts and Buddhist epistemology 

Research methodology is a documentary research. The scope of 

research is to study the concepts of epistemology of David Hume and 

Buddhist epistemology. The combination of these two theories, which is the 

analysis of David Hume's epistemological theory and Buddhist epistemology 

The research found that 

The knowledge of Hume's views is not sensory. The Buddhist 

philosophy of knowledge is born both directly and indirectly, summarizing the 

similarities and differences of both knowledge in order to lead to the 

correctness of knowledge as follows. Came from SutaiPanya and Jintayapanya 

Of Theravada Buddhist philosophy and Hume's sensory origin Classified as 

indirect knowledge To satisfy their own curiosity 2) Origin of knowledge Both 

Theravada and Hume philosophy Relying on their beliefs as leaders to seek 

knowledge and differences 1) Buddhist philosophy has a source of direct 

knowledge that comes from internal spiritual practice 2) knowledge of inner 

wisdom is a high level of knowledge Can cause the end of passion 

 

Keywords: Epistemology; Epistemology Of David Hume;  

                    Buddhist Epistemology 

 
บทน า 
 ญาณวิทยาเป็นสาขาหนึ่งของปรัชญาที่ศึกษาค้นคว้าถึงต้นก าเนิดความรู้ โครงสร้าง 
วิธีการ และความสมเหตุสมผลของความรู้ ในภาษาอังกฤษใช้ค าว่า epistemology ซึ่งมา
จากค าว่า episteme ซึ่ งแปล ว่า ความรู้ (knowledge) กับ  logos ซึ่ งแปลว่า ทฤษฎี 
(theory) ดังนั้น ในภาษาไทยจะเรียกญาณวิทยา หรือเรียกว่าทฤษฎีความรู้ก็ได้ และใน
ภาษาอังกฤษจะใช้ค าว่า theory of knowledge แทน epistemology ก็ได้ (Teankaew, 

2000) 



878 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

 เดวิด ฮูม (David Hume) เป็นนักปรัชญาชาวสก๊อตแลนด์ ซึ่งได้รับแนวคิดจาก 
จอห์น ล็อค นักปรัชญาประจักษนิยมที่เช่ือว่าความรู้ได้จากประสบการณ์ แต่ทฤษฎีของฮูม
นั้นพัฒนาไปไกลกว่าทฤษฎีของ จอห์น ล็อคและยอร์จ เบอร์คเล่ย์ (Jhon Locke and 

Geoge Berkeley) ฮูมให้ทรรศนะว่า ความรู้ไม่ได้มาจากประสบการณ์เท่านั้นแต่รวมถึงมโน
ภาวะ (Mental States) ทั้งหลายว่า ต้องมีที่มาจากประสบการณ์ด้วยเช่นกัน ซึ่งเท่ากับรวม
เอาสิ่งที่เป็นความหลงผิดเข้าไปด้วยฮูมกล่าวว่า ความรู้ทุกอย่างเกิดจาก ความตรึงตรา(รอย
ประทับ impression) และความคิดหรือจินตภาพ (image) ซึ่งความตรึงตราจะเกิดข้ึนได้
เนื่องจากเรารู้สึกหรือมีประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ความรุนแรงของสิ่งต่างๆ ที่มา
กระทบกับจิตโดยทางประสาทสัมผัสเป็นตัวเช่ือมต่อระหว่างความตรึงตรากับความคิด
(wittavet, 1993) นอกจากนี้ฮูมยังได้ปฏิเสธสิง่สากลอีกด้วย เขาไม่ยอมรับการมีอยู่ของพระ
เจ้า จิต วิญญาณ หรือ อัตตา เพราะสิ่งดังกล่าวไม่สามารถสัมผัสได้ หรือไม่สามารถท าให้เกิด
ความตรึงตราได้ เขากล่าวว่า เมื่อใดพยายามหาอัตตาดังกล่าว ก็จะพบแต่ความร้อน(heat) 
ความหนาว  (cold)  และความรู้ สึ ก  (emotion) ความสุ ข (happiness) ความทุ ก ข์ 

(suffering) เราสัมผัสกับความคิดที่เกิดข้ึนแล้วเปลี่ยนแปลงไป (Kanatikarn, 2001) การที่
ฮูมได้ปฏิเสธสสาร (substance) จิต (mind) พระเจ้า (God) นี้ เป็นสิ่งที่น่าสนใจว่า การที่
เขามีแนวความคิดอย่างนี้ซึ่งขัดแย้งอย่างมากกับนักปรัชญาสมัยก่อนทีม่ีความเช่ือว่าสิ่งเหล่าน้ี
เป็ นความจริงทางอภิปรัชญา ซึ่ งไม่มี ใครกล้าป ฏิเสธ แต่ฮูมก็ป ฏิ เสธความจริ งนี้
(Poklangdon, 1997) แล้วอะไรเป็นทฤษฎีความรู้ของเขาที่แท้จริง เหตุผลที่น่าเช่ือถือคือ
อะไร ซึ่งเป็นประเด็นปัญหาที่น่าสนใจ 
 ความรู้ในปรัชญาตะวันออกที่มีความโดดเด่นอีกระบบหนึ่งคือ ความรู้ของพุทธ
ปรัชญาจัดว่าเป็นความรู้ที่เกี่ยวกับการด าเนินชีวิตอย่างแท้จริงเนื่องจากเป็นความรู้ที่มุ่ง
แก้ปัญหาชีวิตทั่วๆไปในสังคมที่ประสบอยู่ พุทธปรัชญาถือว่า ความรู้ที่พึงประสงค์นั้นจะต้อง
เกิดจากประสบการณ์ของตนเองรู้แจ้งชัดสภาพของตน (ปจฺจตฺต  เวทิตพฺโพ วิญฺญูหิ ) เป็น
ความรู้แจ้งที่สามารถท าให้หลุดพ้นจากอาสวกิเลสทั้งปวงได้ ความรู้ในสิ่งใดๆ จะต้องเป็นการ
รู้ตรงตามความเป็นจริง ความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาทแบ่งออกเป็น 2 ระดับคือความรู้
ระดับโลกียะหรือความรู้สามัญทั่วไปกับความรู้ระดับโลกุตตระหรือความรู้ระดับสูง กล่าวคือ 
ความรู้สามัญ ตัวผู้รู้นั้นต้องได้สัมผัสโดยตรงโดยอาศัยประสาทสัมผัสทั่วไป ส่วนความรู้
ระดับสูงนั้น ตัวผู้รู้ต้องได้สัมผัสข้ันพิเศษคือ จิตที่ได้ญาณ มุ่งเน้นความหลุดพ้นความทุกข์



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

879 

 

อวิชชาตัณหา เน้นการเกิดประสบการณ์การรู้แจ้งเข้าใจด้วยตัวเอง อันจะน าไปสู่การดับทุกข์
หรือการแก้ปัญหาชีวิตได้ (Tikkapunyo, 1997) เนื่องจากพุทธปรัชญาเถรวาทมีความเช่ือ
ว่า มนุษย์เกิดมาเพราะอวิชชา (P.A.Prayutto, 1998) ต่อเมื่อได้เรียนรู้จึงค่อยๆ รู้ตาม
สภาพความเป็นจริง จนกระทั่งเข้าถึงความรู้อันประเสริฐที่สุด นี่ก็เป็นการแสดงให้เห็นว่า 
พุทธปรัชญาให้ความส าคัญกับความรู้ที่ได้จากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ดังนั้น ผู้วิจัย
จึงตั้งสมมติฐานว่ามีความคล้ายคลึงกับของเดวิด ฮูม นักปรัชญาตะวันตกซึ่งมีทรรศนะที่ว่า 
บ่อเกิดของความรู้มาจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส (Kamdee, 1983) 
 จากหลักการเหตุผลและปัญหาดังที่กล่าวมา จึงท าให้ผู้วิจัยมีความสนใจที่จะศึกษา
วิเคราะห์แนวคิดทฤษฎีญาณวิทยาของเดวิด ฮูม กับพุทธญาณวิทยาโดยใช้ทั้งทฤษฎีทาง
ตะวันตกของเดวิด ฮูม และทางตะวันออกของพุทธปรัชญา ซึ่งใช้ในการวิเคราะห์เข้าด้วยกัน
เพื่อความสมบูรณ์ในเรื่องของญาณวิทยา ซึ่งเป็นการแสวงหาจุดร่วมระหว่างองค์ความรู้
เกี่ยวกับการวิเคราะห์แนวคิดทฤษฎีทางตะวันตกและทางตะวันออกเพื่อการน ามาใช้ได้อย่าง
กลมกลืนและสมบูรณ์อย่างยิ่ง 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาแนวคิดญาณวิทยาของ เดวิด ฮูม  
 2. เพื่อศึกษาแนวคิดพุทธญาณวิทยา  
 3. เพื่อศึกษาวิเคราะห์แนวคิดญาณวิทยาของ เดวิด ฮูม กับพุทธญาณวิทยา 

 
วิธีด าเนนิการวิจัย 
 1. รูปแบบการวิจัย การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Document Research) 
เน้นการศึกษาเอกสาร ซึ่งมีข้ันตอนการด าเนินงานวิจัยคือ โดยการทบทวนแนวความคิด 
ทฤษฎี และวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องกับทฤษฎีญาณวิทยาของ เดวิด ฮูม และแนวคิดทฤษฎี
พุทธญาณวิทยา โดยเริ่มต้นจากการศึกษาข้อความคิดเบื้องต้นเกี่ยวกับนัยของแนวความคิด
ในทางปรัชญา ความหมาย และกระบวนการเกี่ยวกับญาณวิทยา หรือทฤษฎีความรู้ และเป็น
การรวบรวมข้อมูลด้านเอกสารอื่นๆ ที่มีความเกี่ยวข้อง 
 2. เอกสารการวิจัย การวิจัยครั้งนี้มี พระไตรปิฎก (ฉบับภาษาไทย) มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถา หนังสือ ต าราและเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ตลอดถึง



880 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

การศึกษาต ารา เอกสารที่แปลจากต้นฉบับของ เดวิด ฮูม ที่แปลเป็นภาษาไทยน ามาเป็น
เอกสารที่จะท าการวิจัยในครั้งนี้ 
 3. การวิเคราะห์ข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูลเป็นเชิงพรรณาและอุปมา อุปมัย แล้วน า
ข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์เข้ากันเพื่อให้สมบูรณ์มากขึ้น และสรุปผลการวิจัย พร้อมข้อเสนอแนะ 

 
ผลการวิจัย 

แหล่งก าเนิดความรู้ ทั้งพุทธปรัชญาเถรวาทกับฮูม กล่าวถึง องค์ประกอบ
กระบวนการรับรู้โลกกายภาพไว้ 3 ประการเหมือนกัน คือ การรับรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท
ประกอบด้วย อายตนะภายใน อายตนะภายนอก (อารมณ์) และจิตวิญญาณท าหน้าที่รู้ โดย
องค์ประกอบทั้ง 3 ประจวบกันเข้า แล้วเกิดผัสสะต่อมา ผัสสะเป็นจุดเริ่มต้นการรับรู้ ที่
ส าคัญผลักดันให้เวทนา ตัวรับรู้อารมณ์ ถ้าหากการรับรู้ยังไม่มีการปรุงแต่ง ด้วยกิเลส ตัณหา 
โดยด าเนินไปตามธรรมชาติ ก็เป็นการรับรู้ที่บริสุทธ์ิ องค์ธรรมที่เกิดต่อจากผัสสะคือเวทนา 
เวทนาเป็นองค์ธรรมที่ผลักดันให้เกิดสัญญา สัญญาน้ีด าเนินไปได้ 2 ทาง คือบริสุทธ์ิและไม่
บริสุทธ์ิ สัญญาด าเนินไปตามธรรมชาติ ปราศจากอวิชชา ตัณหาแล้ว สัญญาก็บริสุทธ์ิ การ
รับรู้ ความเห็น ความเข้าใจก็ถูกต้องด้วยจิตบริสุทธ์ิตามความเป็นจริงนี้ ย่อมเกิดปัญญารู้แจ้ง
ในสรรพสิ่ง สามารถตัดวัฏฏะ เข้าสู่ความหลุดพ้นจากความทุกข์ได้เรียกว่า การรับรู้สายวิวัฏ
(หลุดพ้น) ในทางตรงข้ามถ้าเวทนาผลักดันให้ สัญญาด าเนินด้วยอวิชชา ตัณหาแล้ว ความจ า
ได้หมายรู้ก็คลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง เรียกว่า การรับรู้สายสังสารวัฏ (การรับรู้แบบเสพ
เสวยโลก) 

 ทั้งพุทธปรัชญาเถรวาท กล่าวถึงแหล่งก าเนิดความรู้ไว้ 2 ประการ คือแหล่งก าเนิด
ความรู้โดยตรงและแหล่งก าเนิดความรู้โดยอ้อม แหล่งก าเนิดความรู้โดยตรงของพุทธปรัชญา 
คือภาวนามยปัญญา เป็นความรู้ที่ประจักษ์แจ้งจากการปฏิบัติธรรมด้วยตนเอง อันเป็น
ประสบการณ์ตรง ในแง่ความจริงที่เช่ือมโยงไปสู่ความรู้ระดับสูง ท าให้หลุดพ้นจากทุกข์ ส่วน
แหล่งก าเนิดความรู้ฮูม มีเพียงแหล่งก าเนิดทางเดียวเท่านั้น คือประสาทสัมผัส เป็นการ
ประจักษ์แจ้งทางประสาทสัมผัสกับสิ่งต่าง ๆ จัดว่าเป็นแหล่งก าเนิดความรู้โดยอ้อม 
 พุทธปรัชญาเถรวาทกับปรชัญาของฮูม เป็นปรัชญาต่างสายกัน แนวคิดเรื่องความรู้ก็
มีความต่างกัน ตามนัยของพุทธปรัชญาเถรวาท ความรู้เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับหลักการด าเนิน
ชีวิตด้วยความจริง เพื่อเป็นสิ่งยึดถือปฏิบัติให้เกิดความผาสุขในสังคมในเบื้องต้น โดยมีการ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

881 

 

เช่ือมโยงในแง่น าไปสู่ความรู้ระดับสูง หรือระดับปรมัตถ์ (ultimate truth) ท าให้ถึงความสิ้น
ไปแห่งกิเลสทั้งปวง ดับความทุกข์ได้ พุทธปรัชญาเถรวาทให้ความหมายของความรู้ ที่เกิด
จากภายในมีลักษณะส่องสว่างโพลงอย่างฉับพลัน สามารถมองเห็นสรรพสิ่งที่ปรากฏตาม
ความเป็นจริง และที่ส าคัญท าให้มนุษย์หลุดพ้นจากการเวียนวนอยู่ในวัฏฏะสงสารต่อไป 

ธรรมชาติความรู้ทั้งพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาของฮูม มีความต่างกันคือ 
ความรู้ที่พุทธปรัชญาเถรวาทพึงประสงค์ ต้องเกี่ยวกับการค้นหาสัจธรรมของชีวิต มุ่งสู่ภาวะ
ของความพ้นทุกข์ทั้งปวง ท าให้เกิดประสบการณ์ตรง (experience) ที่ได้จากการลงมือ
ปฏิบัติธรรม ผลที่เกิดข้ึนท าให้ประจกัษ์แจ้งด้วยตนเอง เปลี่ยนพฤติกรรมจากความไม่รู้มาเปน็
ความรู้ ความรู้มี 2 ระดับ คือ ความรู้ระดับสมมติสัจจะ (conventional truth) ที่ได้จาก
ประสาทสัมผัสทั่วไปที่ใช้ในชีวิตประจ าวัน ที่ได้จากสื่อกลาง และใช้แก้ปัญหาในระดับสังคม 
และความรู้ข้ันสูง (ultimate truth) เป็นความรู้อันประเสริฐ ที่อยู่เหนือประสาทสัมผัสทั่วไป 
คือ ความรู้แจ้งที่ได้จากการปฏิบัติบ าเพ็ญเพียรจนถึงข้ันญาณ (insight) และจนถึงข้ันตรัสรู้ 
(enlightenment) ที่รู้ถึงความเป็นไปและเข้าใจในการเกิดและความเป็นไปของทุกข์และ
สรรพสิ่ง ความรู้นี้ประจักษ์แจ้งด้วยตนเอง เกิดข้ึนภายในสว่างในตนเอง รู้เท่าทันตามความ
เป็นจริง ซึ่งเป็นคุณสมบัติของพระอรหันต์ ที่มุ่งหวังความหลุดพ้นจากทุกข์ 

 ส่วนธรรมชาติความรู้ของฮูม เกี่ยวกับโลกภายนอก (external world) เพื่อให้รู้
ประจักษ์แจ้งในวัตถุ ที่มุ่งพิสูจน์ความมีอยู่ของวัตถุ (material) การเข้าถึงวัตถุหรือสิ่งต่าง ๆ 
ตามสภาพความมีอยู่ ว่ามีอยู่จริงหรือไม่ รวมทั้งแสวงหาธรรมชาติความรู้มีความเช่ือมโยง
ระหว่างเหตุและผล (cause and effect) และในส่วนต่าง ๆ จะเป็นความสัมพันธ์ของสาเหตุ
กั บ วัต ถุ  ส าเห ตุ กั บ สสาร (substance) ….จิ ต  (mind) ….อั ตต า (ego)…เอกภพ 
(universe) และสาเหตุกับพระเจ้า (cause and God) เรามีความสัมพันธ์กับสิ่งเหล่านี้
อย่างไร เกี่ยวข้องกับมนุษย์ทางไหนอย่างไร มนุษย์รู้ได้หรือรู้ไม่ได้ การพิสูจน์สิ่งเหล่าน้ีไม่มี
อะไรยืนยันได้ นอกจากประสาทสัมผัสเท่านั้น 

 เกณฑ์การตัดสินความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท มีอยู่ 3 เกณฑ์ คือ เกณฑ์การตัดสิน
ความรู้ที่ได้จากพระสูตร กาลามสูตร อปัณณกสูตร และธัมมจักกัปวัตนสูตร ใช้การตัดสิน
ความรู้ระดับสมมติสัจจะ ความรู้ระดับที่ถูกต้องแน่นอนต้องหลุดพ้นจากความทุกข์ได้ เกณฑ์
ตัดสินความรู้ได้แน่นอน คือญาณ 3 ในธัมมจักกัปปวัตนสูตร เป็นความรู้จากการลงมือปฏิบัติ



882 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

โดยตรง โดยใช้ประสบการณ์เป็นตัวตัดสินความรู้ระดับการตรัสรู้ อย่างเช่น พระพุทธเจ้า 
ส่วนเกณฑ์ตัดสินความรู้ของฮูม ใช้เกณฑ์ตัดสินความรู้ทั้งหมด 3 เกณฑ์ คือเกณฑ์สอดคล้อง
กันทางความคิด เกณฑ์ความตรงกันระหว่างความคิดกับข้อเท็จจริงที่สังเกตได้โดยตรง เกณฑ์
ความตรงกันของความรู้ที่ได้จากการอนุมาน (inference) 
 ความถูกต้องของความรู้คือ ปลายสุดของความรู้ที่รับรู้ได้ด้วยประสบการณ์ เน้น
เกี่ยวกับ ศักยภาพ (potentiality) ความสามารถ (competence) และประสบการณ์ 
(experience) ของมนุษย์ ในพุทธปรัชญาความถูกต้องของความรู้ หมายเอาปลายสุดของ
ความรู้ที่รับรู้ได้ด้วยประสบการณ์ตรง ได้แก่ นิพพาน องค์ความรู้ที่เช่ือมโยงไปถึงความสิ้น
กิเลส บรรลุนิพพานในที่สุดคือ วิสุทธิ 7 อริยสัจ 4 ไตรสิกขา และให้บังเกิดผลพลอยได้ คือ 
ญาณความหยั่งรู้ในอริยสัจ 4 ประการนี้ ซึ่งเป็นองค์ความรู้ที่แท้จริงในพุทธปรัชญาเถรวาท 
เมื่อเกิดญาณทัสสนวิสุทธิ คือ ความรู้ที่เกิดข้ึนแล้วจะไม่เปลี่ยนแปลงไปแต่ประการใด เป็น
ความรู้ที่สิ้นสุดหยุดการแสวงหา กิเลสที่ละได้แล้วจะไม่เกิดข้ึนอีก ไม่ว่าในกาลใด ๆ ดังนั้น 
ญาณทั้ง 3 อย่าง คือสัจญาณ ข้ันก าหนดทุกข์เพื่อให้รู้ กิจญาณ ท าหน้าที่ทดลอง เพื่อให้เกิด
ความรู้ชัดแจ่มแจ้งด้วยตัวเอง กตญาณ ข้ันเสวยผลจากการก าหนดรู้และการปฏิบัติสิ่งอันตน
ท าแล้วผลย่อมเกิดข้ึน ญาณเหล่าน้ีเป็นองค์ความรู้ที่ส าคัญในพระพุทธศาสนา ที่เกิดข้ึนด้วย
การปฏิบัติอย่างบริบูรณ์ทั้งศีล สมาธิ ปัญญา ผู้ปฏิบัติจะเห็นว่า ในอริยสัจ 4 นั้น เป็นข้อ
ปฏิบัติที่จะต้องท าอย่างจริงจัง คืออริยมรรคมีองค์ 8 เท่านั้น ถ้าผปฏิบัติสมบูรณ์ด้วยศีล 
สมาธิ และปัญญาเมื่อไร นิโรธก็จะเกิดข้ึนเมื่อนั้น และเมื่อนิโรธเกิดข้ึน ก็จะท าหน้าที่ดับเหตุ
แห่งทุกข์ คือสมุทัย เมื่อเหตุแห่งทุกข์ดับความทุกข์ก็ดับด้วย อย่างนี้เรียกว่า เป็นผู้ที่ถึงความ
ดับทุกข์อย่างแท้จริง เข้าสู่ภาวะแห่งความบริสุทธ์ิ มีความสงบสุขเข้าถึงความถูกต้องของ
ความรู้ 

 คุณสมบัติของผู้ที่เข้าถึงความถูกต้องของความรู้ทางพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น ผู้ที่จะ
เข้าถึงความถูกต้องของความรู้ต้องมีคุณสมบัติที่ประกอบด้วยปัญญาระดับสูง หรือระดับ
ปรมัตถ์ ที่หยั่งรู้สภาวะความเป็นจริงของสรรพสิ่ง ปัญญาระดับสูง(หมายเอาผู้ที่สิ้นกิเลส
เท่านั้น) เป็นคุณสมบัติของพระอรหันต์ การที่จะได้มาซึ่งปัญญาระดับสูง ต้องใช้ความอดทน
ความมีวิริยะและศรัทธาแรงกล้า และปฏิบัติธรรมอย่างจริงจัง จนเกิดญาณ 3 แล้วความ
พร้อมของความรู้ท าให้เช่ือมโยงในการปฏิบัติระดับสูงยิ่งข้ึนไป จนเข้าถึงการเข้าถึงความ
ถูกต้องของความรู้ พระอรหันต์เท่าน้ัน เป็นผู้ปฏิบัติตนด้วยความบริบูรณ์แห่งศีล สมาธิ และ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

883 

 

ปัญญา มีอินทรีย์แก่กล้า สามารถละสังโยชน์ข้ันละเอียด ถอนรากเหง้าตัณหาอย่างหมดสิ้น 
เป็นผู้บริสุทธ์ิหมดจดและไม่เวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏอีก พระอรหันต์เป็นผู้มีคุณสมบัติ
ครบถ้วน ท าให้เข้าถึงความถูกต้องของความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ส่วนคุณสมบัติของมนุษย์ที่เข้าถึงความถูกต้องของความรูใ้นปรัชญาของฮูมนั้น ต้องมี
สมรรถภาพทางกายและสมรรถภาพทางจิตที่ดี ความพร้อมทางด้านร่างกายและจิตใจ 
กล่าวคือ การรับรู้ข้อมูลภายในเป็นหน้าที่ของจิตที่บันทึกเก็บไว้ แต่เมื่อบุคคลมีความผิดปกติ
ทางจิต อาจท าให้การรับรู้ข้อมูลจากรอยประทับไม่อาจเกิดข้ึนได้ การเกิดข้ึนของความรู้อาจ
ท าได้เพียงรับรู้ข้อมูลในข้ันของรอยประทับเท่านั้น ไม่อาจส่งมาบันทึกข้อมูลทางจิตได้ 
เนื่องจากสภาพของจิตบกพร่อง ถ้าประสาทสัมผัส คือ ตา หู จมูก ลิ้น ฯลฯ ส่วนใดส่วนหนึ่ง
บกพร่อง ประสาทสัมผัสหรือจิตผิดปกติมีความบกพร่อง การเข้าถึงความถูกต้องของความรู้
จะยุติทันที เพราะประสาทสัมผัสเป็นที่มาของความรู้ ดังนั้น การเข้าถึงความถูกต้องของ
ความรู้ของฮูมต้องยึดประสาทสัมผัส ซึ่งต้องมีความสมบูรณ์ ความพร้อมทางด้านร่างกายและ
จิตใจเท่านั้น ที่ท าจะท าให้บุคคลเข้าถึงความถูกต้องของความรู้ 
 พุทธปรัชญาเถรวาท กล่าวถึง ความถูกต้องของความรู้ที่มีอิทธิพลต่อมนุษย์ตั้งแต่
ระดับพื้นฐานถึงข้ันสูงสุดที่หลุดพ้นจากทุกข์กล่าวคือ การด ารงชีวิตของมนุษย์ที่ต้องพึ่งพา
พระพุทธศาสนา หลักค าสอนส่วนให้ญ่ สอนให้พิจารณาเรื่องทุกข์ ดังในมหาปรินิพพานสูตร 
ทีฆนิกาย มหาวรรค  พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “วัยของเราแก่หง่อม ชีวิตของเราเหลือน้อย เรา
จะจากพวกเธอไป เราท าที่พึงแก่ตนแล้ว พวกเธอจงอย่าประมาท มีสติ มีศีลบริสุทธ์ิ มีความ
ด ารงมั่นคงดี รักษาจิตของตนไว้ ผู้ที่ไม่ประมาทในธรรมวินัยน้ี ละการเวียนว่ายตายเกิดแล้ว 
จักท าที่สุดแห่งทุกข์ได้” จะเห็นได้ว่า พระพุทธองค์ทรงสอนให้พิจารณาทุกข์ โดยให้ยึดหลัก
ของศีล สมาธิ และปัญญา น ามาปฏิบัติในชีวิตประจ าวันให้เกิดผล คือความสงบสุขใน
เบื้องต้นและพัฒนาตนเองให้เข้าถึงความถูกต้องของความรู้คือ ความสิ้นกิเลส และความหลุด
พ้นจากทุกข์ ความถูกต้องของความรู้มีอิทธิพลต่อตนเองและสังคมโลก ชาวพุทธที่ นับถือ
พระพุทธศาสนา ต่างก็พยายามปฏิบั ติตามค าสอน เพื่ อ ให้ตนเองเข้าถึงแก่นของ
พระพุทธศาสนา เพื่อพัฒนาจิตของตนเองให้สูงยิ่งข้ึน การเข้าถึงความถูกต้องของความรู้นั้น 
ผลย่อมเกิดข้ึนแก่ผู้ปฏิบัติเอง คือความเติมเต็มในส่วนที่ยังบกพร่องและการเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมมนุษย์ไปในทางที่สูงข้ึน ปราศจากความยึดมั่นตัวตน บุคคล หยั่งรู้และเข้าใจความ



884 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

จริงของสรรพสิ่ง ที่เอื้อประโยชน์ทั้ง 3 ประการ คือ ประโยชน์ในปัจจุบัน ประโยชน์ในภพ
หน้า และประโยชน์อันสูงสุด อันพึงจะหวังได้อย่างแท้จริง 
 ส่วนอิทธิพลความถูกต้องของความรู้ทรรศนะของฮูมที่มีต่ อมนุษย์นั้น ฮูมได้ให้
ข้อเสนอเกี่ยวกับเรื่องเหตุผลแก่การศึกษาและวงการปรัชญาว่า ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุ
และผล ความเช่ือที่ว่า เหตุมีความสัมพันธ์กับผล ในความเป็นจริงแล้ว ทรรศนะของฮูม ทั้ง
เหตุและผลนี้เป็นเพียงการเกิดข้ึนแล้วก็สิ้นสุดลงเท่านั้น ไม่มีอะไรเกี่ยวข้ องกันเลยใน
ธรรมชาติของตัวมันเอง เหตุและผลเป็นเพียงเหตุการณ์ ใด เหตุการณ์หนึ่ งเท่ านั้น 
ความสัมพันธ์ที่เกี่ยวข้องที่ว่าไม่มีอ านาจพลงัอันใดที่จะรูไ้ด้ บรรดาของเหตุทั้งหลายก็ไมม่ีพลงั
อย่างนี้เช่นกัน สิ่งที่เป็นเหตุและผลเป็นเพียงกลุ่มประสบการณ์ทางผัสสะหรือประสบการณ์
ทางประสาทสัมผัสเท่านั้น การที่มนุษย์เข้าใจว่ามีการเช่ือมโยงเกิดข้ึนระหว่างเหตุและผล 
ความคิดเท่าน้ันเป็นสิ่งที่ก าหนดให้สิ่งเหล่านี้มีความสัมพันธ์กัน แต่ก็ไม่มีอะไรยืนยันได้ ฮูม
กล่าวว่า การที่เรามีประสบการณ์ในเรื่องนั้น ๆ มาก่อนก็เลยท าให้เราคาดเดาได้ว่า เหตุอย่าง
นี้ ผลก็จะต้องออกมาเป็นอย่างนี้ การที่เรารู้ผลจะต้องเป็นไปตามที่เราคิด นั้นเป็นการสรุปสิ่ง
ที่เราเคยมีประสบการณ์มาแล้ว ซึ่งปรากฎข้ึนเป็นสิ่งทีเ่ราเห็นบ่อยครั้งจนเกิดความเคยชิน จึง
ท าให้เราสรุปสิง่ทีจ่ะเกิดในอนาคตว่าจะต้องเปน็ไปตามที่มนัเคยเปน็ ซึ่งเหตุการณ์นี้ไม่อาจหา
ข้อสรุปได้ 
 อิทธิพลความถูกต้องของความรู้ทรรศนะของฮูมมีความคล้ายคลึงกันกับทรรศนะ
ของพุทธปรัชญาเถรวาท คือมีทั้งทางตรงและทางอ้อม ซึ่งเข้าถึงด้วยประสบการณ์ของมนุษย์
เท่านั้น ทั้งประสบการณ์ประสาทสัมผัสทั่วไปและประสบการณ์เหนือประสาทสัมผัส จะมี
ความเหมือนกันคือ การเข้าถึงความถูกต้องของความรู้นั้นต้องพัฒนาศักยภาพ ความสามารถ 
ของตนตามสติปัญญาที่สามารถรู้ได้ แต่พุทธปรัชญาเถรวาทนั้น มีความรู้แล้ว ยังต้องน า
ตนเองให้สิ้นกิเลส หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงด้วย อิทธิพลความถูกต้องของความรู้
ทรรศนะของฮูมที่มีความส าคัญกับนักปรัชญาและวงการศึกษาคือ 
 1) วางรากฐานแนวคิดใหม่ให้แก่การศึกษาและวงการปรัชญาในยุควิทยาศาสตร์ 
 2) หลักของเหตุและผลนักปรัชญายุคก่อนเห็นว่าเป็นสิ่งภายนอก ฮูมน าเข้ามาไว้ใน
ประสาทสัมผัส 
 3) ฮูมกล้าน าเอาประสาทสัมผัสที่มีขีดความสามารถจ ากัด มาครอบคลุมความรู้ทั่ว
จักรวาล 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

885 

 

 4) ฮูมเป็นนักปรัชญาสมัยให้ม่ ให้หลักการเรื่องเหตุและผล โดยให้แนวคิดให้ม่ จาก
สิ่งที่อยู่ไกลตัว ให้มาอยู่ใกล้ตัว ท าให้วิชาตรรกศาสตร์ที่เช่ือกันมาตั้งแต่โบราณด้อยลงไป ถือ
ว่าเป็นการปฏิวัติครั้งยิ่งให้ญ่แห่งวงการปรัชญา 
 5) เป็นนักประจักษ์นิยมแบบจัดที่มีความเคร่งคัดในเรื่องความรู้ ถ้าความรู้ไม่อาจ
พิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัส ฮูมถือว่า ความรู้นั้นเป็นเท็จ ดังนั้น ฮูมจึงมีแนวโน้มที่จะเป็นนัก
วิมัตินิยม (skepticism) อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

 
อภิปรายผลการวิจัย 
 ความรู้ในทรรศนะของฮูม ให้ค านิยามภายในกรอบประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส
เท่านั้น เพราะฮูมเป็นนักประสบการณ์นิยม (empiricism) ดังนั้น การนิยามความหมายของ
ความรู้คือ “ความจริงแน่นอนที่เกิดจากการยึดเอามโนภาพ” ความจริงแน่นอน (truth) คือ
ความจริงที่ ได้จากประสาทสัมผัส  (sense) ประสาทสัมผัสท าให้ เกิดรอยประทับ 
(impression) มโนภาพ (ideas) ได้มาจากการลอกเลียนแบบรอยประทับ แล้วเก็บไว้ใน
ลักษณะของจินตภาพ (image) ดังนั้น สิ่งที่ไม่เปลี่ยนแปลงเป็นจริงเสมอและเป็นสิ่งที่ขาด
ไม่ได้ คือความรู้ทางคณิตศาสตร์ หรือพีชคณิต เกลือย่อมมีรสเค็ม เป็นข้อความจริงที่กล่าวถึง
แล้วไม่จ าเป็นจะต้องพิสจูน์ เป็นต้น องค์ประกอบของกระบวนการรับรู้ของฮูม 3 ประการนั้น 
ได้แก่  การตระหนักรู้ทางจิต ข้อมูลทางประสาทสัมผัส (sense) และวัตถุภายนอก 
(material) องค์ประกอบทั้ง 3 ประการนี้ประจวบเข้ากัน ท าให้เกิดเพทนาการข้ึน หากเพียง
สักแต่ว่ารับรู้ (perception) เป็นจุดเริ่มต้นการรับรู้เท่านั้น เป็นการรับรู้บริสุทธ์ิเหมือนกับ
พุทธปรัชญาเถรวาท ส่วนการรับรู้แบบเสพเสวยโลกเป็นการรับรู้ที่ต่อจากเพทนาการ การ
รับรู้ก็ยังไม่บริสุทธ์ิแต่อย่างใด เพราะมีการปรุงแต่งเข้าไปยึดความเป็นตัวตนอยู่ ถ้ามองใน
ทัศนะของพุทธปรัชญา ไม่ได้พิจารณาสัญญาที่จะเช่ือมให้เกิดสังขาร ในจุดนี้ฮูมไม่ได้น ามา
พิจารณา จึงมีความโน้มเอียงไปสู่การรับรู้ไม่บริสุทธ์ิได้ ดังนั้น การรับรู้ที่ถูกต้องหรือผิดพลาด
ของจิต จึงเป็นการบวนการรับรู้แบบเสพเสวยโลก ธรรมชาติความรู้ของฮูม เกี่ยวกับโลก
ภายนอก (external world) เพื่อให้รู้ประจักษ์แจ้งในวัตถุ ที่มุ่งพิสูจน์ความมีอยู่ของวัตถุ 
(material) การเข้าถึงวัตถุหรือสิ่งต่าง ๆ ตามสภาพความมีอยู่ ว่ามีอยู่จริงหรือไม่ รวมทั้ง
แสวงหาธรรมชาติความรู้มีความเช่ือมโยงระหว่างเหตุและผล (cause and effect) และใน
ส่วนต่าง  ๆ จะเป็นความสัมพัน ธ์ของสาเหตุกับ วัตถุ ส าเหตุกับสสาร (substance)  



886 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

จิต (mind) อัตตา (ego) เอกภพ (universe) และสาเหตุกับพระเจ้า (cause and God) 
เรามีความสัมพันธ์กับสิ่งเหล่าน้ีอย่างไร เกี่ยวข้องกับมนุษย์ทางไหนอย่างไร มนุษย์รู้ได้หรือรู้
ไม่ได้ การพิสูจน์สิ่งเหล่านี้ไม่มีอะไรยืนยันได้ นอกจากประสาทสัมผัสเท่านั้น เกณฑ์ตัดสิน
ความรู้ของฮูม ใช้เกณฑ์ตัดสินความรู้ทั้งหมด 3 เกณฑ์ คือเกณฑ์สอดคล้องกันทางความคิด 
เกณฑ์ความตรงกันระหว่างความคิดกับข้อเท็จจริงที่สังเกตได้โดยตรง เกณฑ์ความตรงกันของ
ความรู้ที่ได้จากการอนุมาน (inference) ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระมหาวิเชียร สุธีโร 
(สิงห์คิบุตร) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “แนวคิดความเป็นสาเหตุของเดวิด ฮูมกับปฏิจจสมุปบาทใน
พุทธปรัชญาเถรวาท” ผลการศึกษาวิจัยพบว่าในเรื่องความหมายของความเป็นสาเหตุ ฮูมให้
ความหมายของสาเหตุโดยการบอกทีม่าของการเรียกสิ่งหนึ่งว่าสาเหตุ ซึ่งได้แก่การมาดว้ยกัน
หรือตามกันมาของสิ่ง 2 สิ่งอย่างคงที่สม่ าเสมอ ถ้าพิจารณาในแง่ของความสัมพันธ์เชิง
ปรัชญาซึ่งเป็นสิ่งที่เราสังเกตเห็นได้ สาเหตุของฮูมหมายถึงการมาด้วยกันอยา่งสม่ าเสมอของ
สิ่งสองสิ่ง เช่น ฝนตกแล้วถนนก็เปียก ลมพัดแล้วกังหันก็หมุน เป็นต้น ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า 
ความเป็นสาเหตุของฮูมหมายถึงการที่มีสิ่งหนึ่งแล้วก็มีอีกสิ่งหนึ่งเกิดตามมาอย่างสม่ าเสมอ
เท่าน้ัน  

 บ่อเกิดความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาท ตามทัศนะของพุทธปรัชญาความรู้เกิดจากสุ
ตมยปัญญาเป็นความรู้ที่เกิดจากการศึกษาอบรม เล่าเรียน จากการได้ฟังหรือ การอ่าน 
เปรียบเทียบได้กับ ศัพทประมาณ จินตามยปัญญา เป็นความรู้ที่เกิดจากการคิดใคร่ครวญ
อย่างมีระบบ พิจารณาอย่างรอบคอบอยู่ในหลักการของเหตุผลเปรียบเทียบได้กับอนุมาน
ประมาณ ซึ่งทั้งสองนี้เป็นปัญญาท าให้มีความรู้ที่เป็นจริงได้ในระดับสมมติ สัจจะ ดังนั้น จึง
เป็นแหล่งความรู้ที่ถูกต้องในระดับสมมติ (Conventionaltruth) และภาวนามยปัญญา เป็น
ความรู้ที่ ได้รับจากการฝึกฝนอบรมจิตลงมือปฏิบัติอย่างถูกต้องจนเกิดความรู้แจ้ง 
เปรียบเทียบได้กับ ประจักษ์ประมาณ ท าให้มีความรู้ระดับปรมัตถ์ (Ultimate truth)  
ได้ จากการศึกษาการจ าแนกความรู้ในพุทธธรรมนั้นสรุปได้ ว่า ความรู้นั้นแบ่งตามแหล่ง
ความรู้ที่เกิดข้ึนมีปัจจัยหลัก 2 ประการ คือ อายตนะภายในและอายตนะภายนอกเป็นเครื่อง
รับรู้ ความรู้ที่รู้ตามสภาวะของขันธ์ 5 คือ สัญญา วิญญาณ ปัญญา เป็นความรู้นามธรรมที่
แยกออกจากขันธ์ทั้งหลาย ความรู้ที่ได้จากปัญจทวารและมโนทวาร ความรู้ ที่ได้จากการ
พัฒนาปัญญาอยู่ในขอบเขตของการฝึกอบรมทางสัญญา ทิฏฐิ ญาณ และความรู้อันเป็นจาก
การปฏิบัติกิจกรรมทางสังคมมนุษย์ ที่ได้รับจากการฟัง ความคิดเห็น (ทิฏฐิ) ความหยั่งรู้ 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

887 

 

(ญาณ) ดังนั้น จะเห็นได้ว่าความรู้ข้ันญาณนั้น ญาณ คือ ความรู้ ความหยั่งรู้ และญาณ คือ 
ความรู้ระดับสูงสุดของปัญญามนุษย์ที่หยั่งรู้ความจริงตามสภาวะในพุทธปรัชญาเถรวาท
ยอมรับว่า เป็นความรู้ข้ันสูงหรือข้ันปรมัตถ์ สามารถหลุดพ้นจากตัณหา อวิชชาและเข้าสู่
ความเป็นพระอริยบุคคลอันประเสริฐและพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงได้ ผู้วิจัยเห็นว่า น่าจะ
แบ่งความรู้ออกเป็น 2 ประเภท เพื่อให้สอดคล้องกับหลักความรู้ความจริงใน พุทธปรัชญา
เถรวาทที่แบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ ความรู้ระดับสามัญ และความรู้ระดับสูง ญาณวิทยา
ตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นผลสืบเนื่องจากศาสนาพุทธ ซึ่งเป็นส่วนส าคัญประการ
หนึ่งในสังคมไทย และโลกตะวันออก ญาณวิทยาแบบพุทธปรัชญาเถรวาทจึงมีคุณูปการกับ
โลกและสังคมอย่างยิ่งโดยเฉพาะต่อสังคมไทยมาเป็นเวลาช้านานเป็นทั้งรากฐานในการ
ด าเนินชีวิต และเป็นรากฐานการศึกษา จึงมีลักษณะเอื้อประโยชน์ต่อการแสวงหาความรู้ที่
ถูกต้องต่อการท าความเข้าใจธรรมชาติ โลกและชีวิต ดังนั้น เมื่อปฏิบัติตามหลักธรรมในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทนี้ แล้วย่อมสามารถท าลายอาสวะกิเลสทั้งปวงได้หมด และหลุดพ้นจากความ
ทุกข์ทั้งหมดเข้าสู่สภาวะที่มี แต่ความสุขตลอดกาลหรือที่ เรียกว่า “นิพพาน” อันเป็น
จุดมุ่งหมายสูงสุดของพุทธปรัชญาเถรวาทซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระมหาธนาธิป 
มหาธมฺมรกฺขิโต (ฮาดเนาลี) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบทฤษฎีความรู้ในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทกับปรัชญานยายะ” ผลการศึกษาวิจัยพบว่าความรู้จะเกิดข้ึนได้ต้องอาศัย
ปัจจัยซึ่งเป็นสาเหตุอันเป็นเครื่องมือท าให้เกิดความรู้ ความรู้นั้นเกิดข้ึนจากการแสวงหาด้วย
กระบวนการและวิธีการต่างๆ ที่หลากหลาย เช่น การแสวงหาความรู้ด้วยการบ าเพ็ญเพียร 
การนั่งสมาธิ หรือการวิวรณ์จากพระเป็นเจ้า ทั้งหมดล้วนแต่เป็นวิธีการแสวงหาความรู้ทั้งสิ้น 
แหล่งที่มาแห่งความรู้จะสามารถน าไปเป็นข้อมูลในการพิจารณาตัดสินหาความจริงได้ ต้องมี
วิธีการแสวงหาที่ถูกต้อง  
 จากการศึกษาวิเคราะห์ผู้วิจัยสรุปว่า แหล่งก าเนิดความรู้ในทรรศนะของฮูม คือ 
ประสาทสัมผัส (sense) ที่ได้มาของกลุ่มประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสอันได้แก่ รอย
ประทับและมโนภาพ ถ้าประสาทสัมผัสบกพร่องก็ไม่สามารถรับรู้ข้อมูลได้เลย เพราะ
แหล่งก าเนิดความรู้ของฮูมต้องยึดประสาทสัมผัสเท่านั้น ผู้วิจัยเห็นว่า ความรู้ในทรรศนะของ
ฮูมจะขาดประสาทสัมผัสไม่ได้ เพราะมีความจ าเป็นในฐานะของการได้มาซึ่งความรู้ ถ้า
ประสาทสัมผัสส่วนใดส่วนหนึ่งบกพร่อง ก็อาจท าให้การรับในส่วนนั้นบกพร่องไปด้วยหรือ
ความรู้อาจเกิดข้ึนไม่ได้เลยแหล่งก าเนิดความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาทและแหล่งก าเนิด



888 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

ความรู้ของฮูม ผู้วิจัยสามารถสรุปให้เห็นถึงความเหมือนกันและความต่างกันของความรู้ทั้ง
สองเพื่อน าไปสู่ความถูกต้องของความรู้ ดังนี้ความเหมือนกันของแหล่งก าเนิดความรู้ระหว่าง
พุทธปรัชญาเถรวาทและฮูม 1) แหล่งก าเนิดความรู้ที่มาจากสตุมยปัญญาและจินตามยปญัญา 
ของพุทธปรัชญาเถรวาทกับประสาทสมัผัสแหล่งก าเนิดความรู้ของฮูม จัดเป็นความรู้โดยอ้อม
หรือความรู้สามัญทั่วไป เพื่อตอบสนองความอยากรู้ของตนเอง 2) แหล่งก าเนิดความรู้ ทั้ง
พุทธปรัชญาเถรวาทและฮูม อาศัยความเช่ือของตนเป็นตัวน าเข้าไปแสวงหาความรู้ความ
ต่างกันระหว่างแหล่งก าเนิดความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาทกับแหล่งก าเนิดความรู้ของฮูม1) 
พุทธปรัชญามีแหล่งก าเนิดความรู้โดยตรงที่เกิดจากการปฏิบัติธรรมทางจิตภายใน สามารถ
พัฒนาจิตให้แก่กล้า เป็นทางไปสู่ความสิ้นกิเลสได้ คือภาวนามยปัญญา ส่วนแหล่งก าเนิด
ความรู้คือประสาทสัมผัสนั้น ท าให้มนุษย์เกิดความรู้ได้ด้วยความสามารถของประสาทสัมผัส 
ที่มนุษย์คิดว่ารู้ได้และต้องการอยากรู้  2) ความรู้ระดับญาณที่ เกิดข้ึนภายในเป็นความรู้
ระดับสูง สามารถท าให้ถึงความสิ้นไปแห่งกิเลส หลุดพ้นจากความทุกข์และบรรลถึุงเป้าหมาย
สูงสุดได้ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระมหาวิรัตน์ อภิธมฺโม (เฆ้พวง) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง 
“การศึกษาวิเคราะห์พรมแดนความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาทและเดวิด ฮูม” ผลการศึกษาวิจัย
พบว่า คุณสมบัติของมนุษย์ที่เข้าถึงพรมแดนความรู้ในปรัชญาของฮูมนั้น ต้องมีสมรรถภาพ
ทางกายและสมรรถภาพทางจิตที่ดี ความพร้อมทางด้านร่างกายและจิตใจ กล่าวคือ การรับรู้
ข้อมูลภายในเป็นหน้าที่ของจิตที่บันทึกเก็บไว้ แต่เมื่อบุคคลมีความผิดปกติทางจิต อาจท าให้
การรับรู้ข้อมูลจากรอยประทับไม่อาจเกิดข้ึนได้ การเกิดข้ึนของความรู้อาจท าได้เพียงรับรู้
ข้อมูลในข้ันของรอยประทับเท่าน้ัน ไม่อาจส่งมาบันทึกข้อมูลทางจิตได้ เนื่องจากสภาพของ
จิตบกพร่อง ถ้าประสาทสัมผัส คือ ตา หู จมูก ลิ้น ฯลฯ ส่วนใดส่วนหนึ่งบกพร่อง ประสาท
สัมผัสหรือจิตผิดปกติมีความบกพร่อง การเข้าถึงพรมแดนความรู้จะยุติทันที เพราะประสาท
สัมผัสเป็นที่มาของความรู้ ดังนั้น การเข้าถึงพรมแดนความรู้ของฮูมต้องยึดประสาทสัมผัส ซึ่ง
ต้องมีความสมบูรณ์ ความพร้อมทางด้านร่างกายและจิตใจเท่าน้ัน ที่ท าจะท าให้บุคคลเข้าถึง
พรมแดนความรู้ได้ 

 
ข้อเสนอแนะ  
 จากการศึกษาวิเคราะห์แนวคิดญาณวิทยาของเดวิด ฮูม กับพุทธญาณวิทยา ความ
ถูกต้องของความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาทและเดวิด ฮูม ผู้ วิจัยพบว่า ทั้งแนวคิดของพุทธ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

889 

 

ปรัชญาเถรวาทกับแนวคิดของฮูม มีความเหมือนกันและความต่างกันคือ มีความเหมือนกัน
ในแง่ของการแสวงหาความรู้ โดยยึดประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส แต่ประสบการณ์ทาง
พุทธปรัชญาเป็นประสบการณ์จริงที่รวมเอาประสบการณ์ที่เหนือประสาทสมัผัสด้วย สามารถ
ท าให้ผู้ปฏิบัติถึงความสิ้นแห่งกิเลสทั้งหลาย หลุดพ้นจากความทุกข์ได้ มีจุดมุ่งหมายเพื่อ
ค้นหาความรู้ในสิ่งที่ตนเองต้องการอยากรู้ ในสิ่งที่มนุษย์ที่สามารถรู้ได้ และเพื่อโต้ตอบแก้ไข
จุดบกพร่องของนักปรัชญาคนอื่น ๆ  

 ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาวิเคราะห์เรื่องแนวคิดญาณวิทยาของเดวิด ฮูม กับพุทธ
ญาณวิทยา ซึ่งได้ศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลเพียงบางส่วนเท่านั้น ผู้ วิจัยเห็นว่า ควรจะได้มี
การศึกษาวิเคราะห์เพิ่มเติม เพื่อพัฒนาการศึกษาและเป็นขุมทรัพย์ทางปัญญา เช่น  
 (1) การบูรณาการการใช้เหตุผลของพุทธปรัชญาเถรวาทกับฮูม 
 (2) การศึกษาวิเคราะห์ตรรกวิทยาในทรรศนะของฮูม 
 (3) การบูรณาการเพทนาการแบบฮูมสู่จิตบริสุทธ์ิแบบพุทธปรัชญา 

 
References 
 

Kamdee, D. (1983). Modern Western philosophy. Bangkok: Tip-angsorn. 

Kanatikarn, P. (2001). Philosophy. Bangkok: sahatammik. 

P.A.Prayutto, P. (1998). Bhuddadham. Bangkok: Buddhist Foundation. 

Poklangdon, P. (1997). Basic philosophy. Changmai: Chiang Mai Rajabhat 

University. 

Teankaew, B. (2000). Epistemology (knowledge theory). Bangkok: 

OS.Printinghouse. 

Tikkapunyo, P. (1997). The study of knowledge theory of Theravada Buddhist 

philosophy and Bertal Russell. Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University. 

wittavet, s. (1993). Hume's theory of knowledge. bangkok: chulalongkorn 

univercity. 

 

 

 

 

 


