
 

  

กระบวนทัศน์ใหม่ของความเชื่อในสังคมไทย : ผี พราหมณ์ พุทธ
ศาสนา และวิทยาศาสตร์ 

NEW PARADIGMS OF BELIEF IN THAI SOCIETY : GHOSTS BRAHMAN 
BUDDHISM AND SCIENCE 

 
พระศุภราชัย สุรสโก1,  

พระครูสุธีคัมภีรญาณ2 และ จันทร์ศิริ พลอยงาม3 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น1,2 

มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลอีสาน วิทยาเขตขอนแก่น3 
Phra Suparachai Surasakko1,  

Phrakru Suddhikampirayana2 and Jansiri Ployngam3 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKean Campus1,2 
Rajamangala University of Technology Isan, KhonKaen Campus3 

Corresponding Author; Email: supachailuansri97@gmail.com 
 

******** 
 

บทคัดย่อ* 
 บทความนี้น าเสนอกระบวนทัศน์ทางความเชื่อของสังคมไทยจากอดีตถึงปัจจุบัน 
โดยน าเสนอการเปลี่ยนจากกระบวนทัศน์ดั้งเดิมคือเชื่อว่ามีเฉพาะผี พราหมณ์ และพุทธ
ศาสนา มาเป็นกระบวนทัศน์ใหม่คือผี พราหมณ์ พุทธศาสนา และวิทยาศาสตร์ซึ่งในบทความ
นี้ได้น าเสนอว่ากระบวนทัศน์ผี พราหมณ์ และพุทธศาสนานั้นเป็นสิ่งที่เรียกว่าความเชื่อ มี
ลักษณะเป็นความเชื่อส่วนบุคคลหรือเรียกว่าความเชื่อเชิงอัตวิสัย จึงไม่สามารถน ามาใช้เป็น
ความรู้ได้ ดังนั้นจึงเกิดกระบวนทัศน์ใหม่ขึ้นมา ซึ่งเป็นการปะทะสังสรรค์ของกระบวนทัศน์
ดั้งเดิมกับกระบวนทัศน์ของความรู้ในทางวิทยาศาสตร์ แต่ทว่าความคิดทางวิทยาศาสตร์ใน

                                                           
*  ได้รับบทความ: 8 กุมภาพันธ์ 2563; แก้ไขบทความ: 30 กรกฎาคม 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 7 สิงหาคม 2563  
  Received: February 8, 2020; Revised: July 30, 2020; Accepted: August 7, 2020 



2 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 
  Vol. 7 No. 3  July - September 2020 

 

สังคมไทยนั้น ก็ยังมีสถานะเป็นเพียงความคิดที่ผูกโยงอยู่ภายใต้กรอบของอ านาจรัฐ มากกว่า
ที่จะเป็นวิทยาศาสตร์แห่งการเรียนรู้ จึงอาจกล่าวได้ว่า วิทยาศาสตร์ในสังคมไทยเป็นเพียง
เครื่องมือที่รัฐใช้ในการผลักดันให้เกิดการพัฒนาอุตสาหกรรม ดังนั้นสถานะทางความรู้ที่
แม้ว่าจะปฏิเสธความเชื่อดั้งเดิม แต่ก็ยังไม่สามารถก้าวเข้าสู่ความรู้แบบใหม่ภายใต้บริบทของ
วิทยาศาสตร์ได้  
 

ค าส าคัญ: ความเชื่อ; กระบวนทัศน;์ วิทยาศาสตร์; สังคมไทย  
 

Abstract  
This document demonstrates the paradigms of beliefs in Thai society 

from the past to the present.  Furthermore, it depicts the transformation from 
the traditional paradigm, an exclusive belief in ghosts to the new paradigm 
which a belief in ghosts, Brahman, Buddhism and science. Controversially, the 
new paradigm is considered to be subjectivity as it is based on individual beliefs 
in which it cannot be applied to use as a knowledge. Therefore, the new 
paradigm has been established as an interaction between the traditional 
paradigm and science. In Thai society, scientific knowledge is yet recognized as 
a concept of ideas that is bounded under the government's power more than 
a learning knowledge. As a result, it can be concluded that scientific knowledge 
is used as a tool for the government to advance industrial development. 
Hence, the knowledge status which disagrees with the traditional paradigm, 
cannot move forward to new knowledge under the context of science. 

 

Keywords: Belief; Paradigm; Science; Thai Society 
 

 
 
 



วารสารบณัฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบบัท่ี 3 ประจ าเดือนกรกฎาคม – กนัยายน 2563 

3 

 

 

บทน า 
กระบวนทัศน์ถูกหยิบยืมมาอธิบายถึงองค์ความรู้ วิธีการศึกษา หรือญาณวิทยาของ

ศาสตร์ต่าง ๆ ที่มีความเป็นพลวัต หรือมีความเคลื่อนไปตามกาลเวลา แน่นอนว่าเดิมทีเดียว
นั้น มนุษย์เชื่อในธรรมชาติและสิ่งเหนือธรรมชาติ ตลอดจนพระเจ้าที่ควบคุมอ านาจลึกลับ
ต่าง ๆ แต่พอเวลาเปลี่ยนไป มนุษย์ก็พยายามที่จะหาแนวทางในการอธิบายปรากฏการณ์ที่
เกิดขึ้นว่าแท้จริงแล้วเป็นเพราะอะไรกันแน่ กระบวนทัศน์ต่อ ๆ มาจึงปฏิเสธพระเจ้าแล้วเชื่อ
ในศาสนาที่มีความเป็นธรรมชาตินิยมมากขึ้น เช่น ศาสนาพุทธ ที่ปฏิเสธพระเจ้า แต่กระนั้นก็
ดี ความเชื่อในศาสนายังไม่สามารถที่จะตอบค าถามต่อสิ่งที่ปรากฏขึ้นได้อย่างแม่นย า 
กระบวนทัศน์ทางความเชื่อของมนุษย์จึงเคลื่อนไปสู่การปฏิเสธศาสนาอย่างจริงจัง และ
พยายามสร้างโลกที่เรียกว่าสมัยใหม่บนฐานของวิทยาศาสตร์ขึ้นมา และอธิบายทุกสิ่งทุก
อย่างว่าประกอบกันขึ้นด้วยระบบที่เรียกว่าเหตุผล แต่ทว่าก็ยังมีนักคิดที่เรียกว่าหลังสมัยใหม่
พยายามที่จะน าเสนอวิธีวิทยาแบบใหม่ว่า แท้จริงแล้วแนวความคิดที่มองว่าทุกสิ่งทุกอย่าง
เป็นไปอย่างมีเหตุผลนั้น ไม่สามารถอธิบายโลกธรรมชาติได้อย่างตรงไปตรงมา ซึ่งก็เป็นการ
น าเสนอวิธีวิทยาชุดใหม่ที่เรียกว่าหลังสมัยใหม่นั่นเอง  

ในบทความนี้จะเป็นการน าเสนอกระบวนทัศน์ใหม่ที่ใช้อธิบายความเชื่อในสังคมไทย 
ที่พยายามอธิบายผ่านกรอบคิดของการผสมผสานทางวัฒนธรรมดั้งเดิมอันได้แก่ ผี พราหมณ์ 
พุทธ กับวัฒนธรรมทางความรู้แบบใหม่นั่นก็คือวิทยาศาสตร์ ผู้เขียนเห็นว่ากระบวนทัศน์ใหม่
นี้ก็คือ กระบวนทัศน์ที่ใช้อธิบายการปะทะสังสรรค์ทางความเชื่อในวัฒนธรรมและสังคมไทย
ที่พบอยู่ในปัจจุบัน นั่นก็คือความเชื่อรูปแบบใหม่ที่วางอยู่บนฐานของ ผี พราหมณ์ พุทธ
ศาสนา และวิทยาศาสตร์ แนวคิดเหล่านี้ปรากฏในกลุ่มคนที่เชื่อมั่นในวิทยาศาสตร์ว่าถูกต้อง
ที่สุดหรือเรียกว่า วิทยาศาสตร์นิยม (Scientism)  

ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า กระบวนทัศน์ใหม่อันประกอบด้วย ผี พราหมณ์ พุทธศาสนา 
และวิทยาศาสตร์ เพ่ือใช้ในการอธิบายความเชื่อในสังคมไทยนั้น เกิดการปะทะสังสรรค์
ระหว่างกลุ่มของความเชื่อดั้งเดิม บทความนี้จึงน าเสนอเพ่ือชี้ให้เห็นถึงความแตกต่างว่าความ
เชื่อแบบหนึ่ง ๆ และน าเสนอประเด็นถกเถียงส าคัญที่จะน าไปสู่ประเด็นปัญหาที่จะเกิดขึ้นใน
งานวิชาการต่อ ๆ ไป 
 

 



4 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 
  Vol. 7 No. 3  July - September 2020 

 

กระบวนทัศน ์คืออะไร 
 ค าว่า “กระบวนทัศน์” (paradigms) เป็นค าส าคัญอย่างหนึ่งที่มี อิทธิพลต่อ
การศึกษาในเชิงวิชาการของโลกสมัยใหม่เป็นอย่างมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่งการศึกษาในทาง
สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ ค านี้เริ่มต้นจาก โทมัส คูห์น นักปรัชญาวิทยาศาสตร์ใน
ศตวรรษที่ 20 ได้เขียนหนังสือเล่มหนึ่งที่มีอิทธิพลต่อวงการวิทยาศาสตร์และสังคมเป็นอย่าง
มาก นั่นก็คือ “โครงสร้างของการปฏิวัติทางวิทยาศาสตร์” (The Structure of Scientific 
Revolutions (SSR)) ตีพิมพ์ครั้งแรกเป็นบทความใน International Encyclopedia of 
Unified Science ซึ่งท าการเผยแพร่โดยกลุ่มนักปรัชญาปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะของชมรม
เวียนนา (logical positivists of the Vienna Circle) ในหนังสือเล่มดังกล่าวนี้คูห์นกล่าว
เอาไว้ว่า ความก้าวหน้าของทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์นั้นไม่ได้เกิดจากการสั่งสมชุดความรู้ใหม่
แบบเส้นตรงไปเรื่อย ๆ หากแต่เกิดจากการปฏิวัติเป็นระยะที่เรียกว่า “การเปลี่ยนกระบวน
ทัศน์” (paradigm shifts) (Horgan, J., 1991, 40-49)  

ตามความเข้าใจแบบนี้ การปฏิวัติในวิทยาศาสตร์คือการยอมรับแนวคิดใหม่แทนที่
แนวคิดเก่า โดยการยอมรับดังกล่าวไม่ได้เป็นเพราะกระบวนทัศน์ใหม่จริงกว่า  เช่น การ
เปลี่ยนแปลงจากการอธิบายระบบสุริยจักรวาลแบบโทเลมี (Ptolemy) มาเป็นการอธิบาย
ระบบสุริยจักรวาลแบบโคเปอร์นิคัส (Copernicus) นั้นมิได้หมายความว่าแนวคิดใหม่ของโค
เปอร์นิคัส “จริงกว่า” แนวคิดแบบปธอเลมี แต่นักวิทยาศาสตร์เห็นว่ามีความเหมาะสม
มากกว่า เนื่องจากมีความซับซ้อนน้อยกว่า คูห์นจึงเห็นว่าเราไม่อาจแน่ใจได้ว่าวิทยาศาสตร์
ท าให้เรามีความรู้มากขึ้นหรือพอกพูนขึ้นได้จริงหรือไม่ ทั้งนี้เพราะการปฏิเสธแนวคิดเก่าเพ่ือ
ยอมรับแนวคิดใหม่นั้น อาจมิได้หมายความว่าเรามีความรู้เกี่ยวกับโลกมากขึ้น แต่อาจเป็น
เพราะเราเปลี่ยนกระบวนทัศน์ ซึ่งเป็นการเปลี่ยนวิธีการมองโลกแบบหนึ่งไปเป็นอีกแบบหนึ่ง
เท่านั้น อีกทั้งเหมือนว่าการเลือกรับกระบวนทัศน์นั้นขึ้นอยู่กับปัจจัยที่ไม่เกี่ยวกับความจริง
เท็จด้วย (ศิรประภา ชวะนะญาณ, 2554) ดังที่คูห์นได้กล่าวเอาไว้ในหนังสือ โครงสร้างของ
การปฏิวัติทางวิทยาศาสตร์ว่า “การเปลี่ยนแปลงกระบวนทัศน์หนึ่งไปสู่อีกกระบวนทัศน์หนึ่ง
ผ่านทางการปฏิวัติ  ( revolution) คือรูปแบบปกติทั่ ว ไปของการพัฒนาความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์ที่สุกงอมแล้ว” (Kuhn, T. S., 1970, p. 12) กระบวนทัศน์ในแง่ของความรู้จึง
เป็นการน าเสนอความรู้ชุดใหม่ เพ่ือที่จะมาอธิบายปรากฏการณ์ท่ีเกิดขึ้นแทนที่ความรู้ชุดเก่า
ที่ไม่สามารถอธิบายได้อย่างคลอบคลุม 



วารสารบณัฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบบัท่ี 3 ประจ าเดือนกรกฎาคม – กนัยายน 2563 

5 

 

 

กระบวนทัศน์ดั้งเดิมของความเชื่อในสังคมไทย : ผี พราหมณ์ พุทธ 
 1. ผี ในยุคดั้งเดิมนั้น ผีเป็นส่วนหนึ่งของพ้ืนฐานชีวิตคนไทย เพราะวิถีชีวิตคนไทย
ต้องพ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกัน จึงท าให้ผีกลายเป็นองค์ประกอบส าคัญมีหน้าที่คล้ายกับ
ระเบียบแบบแผนหรือธรรมเนียมการใช้ชีวิตที่เชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน คนกับ
ชุมชน และคนกับธรรมชาติ สังคมไทยได้แบ่งกฎเกณฑ์ความเชื่อที่ต้องปฏิบัติไว้ 2 ประการ
คือ (1) กฎเกณฑ์ทางศาสนา โดยมีพระและหลักค าสอนเป็นตัวก ากับ แต่อีกหนึ่งสิ่งที่คนไทย
เชื่อฟังและยึดถือควบคู่ด้วย นั่นคือ (2) กฎเกณฑ์ทางสังคมที่มี “ผี” เป็นผู้ก ากับกฎเกณฑ์ 
เช่น หากเป็นลูกสาวต้องไม่ชิงสุกก่อนห่าม เพราะถ้าหากลูกสาวไปลักลอบได้เสียกับผู้ชาย “ผี
เรือน” อาจท าให้ญาติผู้ใหญ่ฝ่ายหญิงเจ็บป่วย หรือทางน้ าธรรมชาติไม่ควรท าลาย หาก
ท าลายจะถูก “ผีขุนน้ า” หรือ “ผีน้ า” ลงโทษให้เกิดวิบัติต่างๆ เป็นต้น ดังนั้น ความเป็นจริง
ทางสังคมในอดีตถ้าหากบุคคลใดท าผิดต่อผีนั่นหมายความว่าท าผิดต่อกฎของสังคม ผีจึงมี
บทบาทหน้าที่ส าคัญที่มีผลต่อผู้คนและสังคมอย่างมาก ความหมายผีช่วงเวลาหนึ่งของ
สังคมไทยจึงมีเป้าหมายและสะท้อนความหมายบางอย่าง ด้วยการสอดแทรกคติค าสอนผ่าน
วิถีชีวิตให้ยึดถือ ซึ่งเป็นการให้ความหมายที่เชื่อมโยงวิถีชีวิตของคนกับผีเอาไว้ร่วมกันอย่าง
ชัดเจน (วริศา จันทร์ข า, 2560 : 48) ดังนั้นบทบาทของความเชื่อเรื่องผีจึงไม่ได้วางอยู่บน
ความต้องการของการพิสูจน์ แต่เป็นความเชื่อลักษณะหนึ่งที่พยายามก่อตั้วขึ้นมาท่ามกลาง
บริบทของสังคม และเป็นกฎเกณฑ์ควบคุมทางสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสังคมไทย 
นอกจากนี้ความหมายของผียังขึ้นอยู่กับช่วงเวลาและบริบททางสังคมด้วย ในอดีตผีมี
ความสัมพันธ์กับคนไทยในแง่ของกฎเกณฑ์และการควบคุมทางสังคม ส่วนในปัจจุบัน ผีถูก
น าเสนอผ่านสื่อต่าง ๆ ด้วยประดิษฐกรรมทางความคิดและมโนภาพว่าผีต้องมีความน่ากลัว 
และท าร้ายคน ตลอดจนคอยขอเอาส่วนบุญจากคน ซึ่งคตินี้ก็เป็นอีกอย่างหนึ่งที่ได้รับอิทธิพล
มาจากพระพุทธศาสนา 
 2. พราหมณ์ ประเทศไทยนับตั้งแต่โบราณก็ปรากฏอิทธิพลของศาสนาพราหมณ์
อย่างต่อเนื่องดังหลักฐานด้านจารึกภาษาสันสกฤตของพระเจ้ามเหนทรวรมันพุทธศตวรรษที่
11พบบริเวณปากแม่น้ ามูลและถ้ าหมาไนอ าเภอโขงเจียมจังหวัดอุบลราชธานีระบุถึงการ
ประดิษฐานศิวลึงค์เพ่ือเป็นเครื่องหมายแห่งชัยชนะของพระเจ้ามเหนทรวรมัน (จิรพัฒน์
ประพันธ์วิทยา,2547: 39) อิทธิพลของศาสนาพราหมณ์ที่ตั้งมั่นในดินแดนประเทศไทย
ปรากฏให้เห็นเด่นชัดขึ้นเมื่อมีการก่อตั้งกรุงสุโขทัยเป็นราชธานีมีหลักฐานจารึกในยุคนี้



6 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 
  Vol. 7 No. 3  July - September 2020 

 

กล่าวถึงการก่อสร้างเทวาลัยมีเทวรูปของพระผู้เป็นเจ้าประดิษฐานในเทวาลัยการบวงสรวง
แด่เทพการประกอบพิธีกรรมโดยพราหมณ์(มนตรีมีเนียม,2534 : 72) ครั้นมาถึงสมัยกรุงศรี
อยุธยากษัตริย์อยุธยาเฉลิมพระนามว่าสมเด็จพระรามาธิบดีเพ่ือสื่อให้เห็นสถานะของกษัตริย์
เป็นพระนารายณ์อวตารมาปราบยุคเข็ญในโลก (เก้ือพันธุ์ นาคบุปผา, 2542 : 16) 

ตัวอย่างของอิทธิพลของศาสนาพราหมณ์ในสังคมไทย อย่างเช่น ความเชื่อที่ว่าด้วย 
พรหมลิขิต กล่าวคือ “พรหมลิขิต” เป็นค ากล่าวที่สะท้อนให้เห็นถึงโลกทัศน์แบบกรรมนิยม 
(fatalism) อย่างเห็นได้ชัดค าหนึ่งในภาษาไทย ค าๆ นี้บ่งบอกการมองเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิด
กับชีวิตของเราว่าถูกก าหนดมาแล้วอย่างตายตัวเข้าท านองว่า “อะไรจะเกิดมันก็ต้องเกิด” ไม่
มีใครหรืออะไรสามารถเปลี่ยนแปลงได้และผู้ที่มีอ านาจก าหนดก็คือพระพรหมนั่นเอง (เนื่อง
น้อย บุญยเนตร, 2542 : 37) กล่าวได้ว่าความเชื่อของพราหมณ์ในสังคมไทยมีความ
สอดคล้องกันกับความเชื่อเรื่องผี ซึ่งหากย้อนไปพิจารณาเส้นทางและปรากฏการณ์ของเทวนิ
ยมอินเดียในสังคมไทยแสดงได้ให้เราเห็นการเคลื่อนไหวกลับไปกลับมาระหว่างความเป็นผี 
เทพเจ้า และพระเจ้า ทั้งที่เกิดขึ้นในอินเดียเองและไทย รวมทั้งความเคลื่อนไหวกลับไป
กลับมาของจักรวาลวิทยาแบบพราหมณ์และพุทธ การเข้ามาปฏิสัมพันธ์กับศาสนาที่เก่าแก่
ที่สุดคือศาสนาผีที่ครอบง าและไม่ถูกท าให้หายไปแต่แฝงเร้นอยู่โดยอาศัยรูปแบบของ
พราหมณ์และพุทธ บนความเปลี่ยนแปลงของความเปลี่ยนแปลงของอ านาจ (คมกฤช อุ่ยเต็ก
เค่ง, 2561) จะเห็นว่าแนวคิดที่เก่ียวกับผีและแนวคิดของศาสนาพราหมณ์นั้นมีความเชื่อมโยง
ถึงกันในแง่ของการถูกก าหนดโชคชะตาด้วยอิทธิพลเหนือมนุษย์เป็นส าคัญ 

3. พุทธศาสนา ดินแดนในแถบประเทศไทยได้รับเอาอิทธิพลความเชื่อและศาสนา
มาจากคนอินเดีย อีกทั้งยังได้ผนวกเอาการยอมรับและอ้างอิงอ านาจนอกเหนือธรรมชาติ
ในทางพุทธศาสนาให้เป็นอ านาจสูงสุดในการปกครองบ้านเมือง โดยเชื่อว่าอ านาจเบื้องบน 
คือ อ านาจของจักรวาลมีศูนย์กลางในทางจิตวิญญาณ อีกทั้งยังเชื่อว่าจักรวาลมีรูปเป็น
สี่เหลี่ยมจตุรัสที่เรียกว่า “มณฑล” และมีเขาพระสุเมรุมาศอันเป็นที่สถิตของทวยเทพเป็น
ศูนย์กลาง ในการสร้างเมืองจึงก าหนดให้เมืองเป็นมณฑลโดยมีวัดและวังเป็นศูนย์กลางหรือ
เขาพระสุเมรุมาศ ทั้งนี้ศักดิ์ศรีและความยิ่งใหญ่ของบ้านเมืองหรือราชอาณาจักรขึ้นอยู่กับ
ความใหญ่โตของศาสนสถานเป็นส าคัญ รูปแบบนี้ใช้รว่มกันทัง้ในศาสนาฮินดูและศาสนาพุทธ 
(สุมาลัย กาลวิบูลย์, 2561) นอกจากนี้ความเชื่อทางพุทธศาสนาของไทยในแบบดั้งเดิมก่อนที่
จะมีการปฏิรูปประเทศในสมัยรัชกาลที่ 5 นั้น สังคมไทยได้รับอิทธิพลมาจากอาณาจักรลาว



วารสารบณัฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบบัท่ี 3 ประจ าเดือนกรกฎาคม – กนัยายน 2563 

7 

 

 

ล้านช้าง ซึ่งเป็นการผสมผสานระหว่างความเชื่อพ้ืนบ้านกับคติธรรมและพิธีกรรมในทาง
พระพุทธศาสนาผนวกรวมเข้าด้วยกัน ก่อให้เกิดการสอดประสานระหว่างความเชื่อดั้งเดิมกับ
แนวคิดที่เกิดจากค าสอนของพุทธศาสนา ในแง่ของความสัมพันธ์ระหว่างพระมหากษัตริย์กับ
พุทธศาสนาดังที่กล่าวไปแล้วนั้นก็จะพบว่า เป็นความสัมพันธ์ในมุมมองของคติแบบพราหมณ์
และแบบพุทธ ซึ่งแสดงให้เห็นได้จากงานพระราชพิธีอันสื่อถึงความเป็นพระมหากษัตริย์ตาม
คติความเชื่อของพราหมณ์และพุทธ ส่วนที่เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของคนทั่วไปก็จะพบว่าปรากฏ
ผ่านวิถีชีวิต การประกอบพิธีกรรม ความเชื่อต่าง ๆ ในงานบุญ เช่น งานประเพณีฮีต12 คอง 
14 ของชาวอีสาน (อุดม บัวศรี, 2528) ที่มีการผสมผสานระหว่างความเชื่อในเรื่องผี เช่น ผี
ตาแฮก ผีหลักเมือง ผีฟ้า แถน ผสมผสานกับความเชื่อเรื่องพราหมณ์ เช่น การบายศรีสู่ขวัญ 
การท าขวัญข้าว และยังผสมผสานกับความเชื่อในพุทธศาสนา กล่าวได้ว่าในอดีตวิถีของความ
เชื่อในสังคมไทย เป็นการผสมผสานทางความเชื่อที่หลากหลาย ก่อให้เกิดการโน้มเข้าหากัน
ของวัฒนธรรมเดี่ยวก่อเกิดเป็น “พหุวัฒนธรรม” ซึ่งท าให้เกิดผลดีต่อการท าความเข้าใจใน 
“แตกต่าง” ทางวัฒนธรรมและความเชื่อ กระนั้นก็ตามหลังจากปฏิรูปประเทศในสมัยรัชกาล
ที่ 5 ท าให้พุทธศาสนาไทยที่กระจายตามท้องถิ่นอันเป็นการเชื่อมร้อยประทะสังสรรค์ของ
พุทธศาสนากับความเชื่อดั้งเดิมของท้องถิ่นได้สูญหายไป แล้วเกิดเป็นพุทธศาสนาแบบเหตุผล
นิยมที่ก าหนดโดยรัฐเข้าไปวางรากฐานในท้องถิ่นของไทย ซึ่งเป็นพุทธศาสนาที่มีแนวทาง
จ ากัดอยู่บนการอธิบายและการตีความแบบรัฐ จึงท าให้พุทธศาสนาหลังการปฏิรูปประเทศมี
ความกลมกลืนเป็นอันหนึ่งอันเดียวทั่วทั้งประเทศ และดูมีนัยว่าหลังจากช่วงการปฏิรูป
ประเทศเป็นต้นมา พุทธศาสนาแบบดังกล่าวได้ครอบสถานะทั่วทั้งประเทศท าให้การยอมรับ
ความแตกต่างที่มิใช่พุทธศาสนาแบบรัฐขาดหายไปด้วย 
 ดังนั้นแล้วโดยสรุปก็จะเห็นได้ว่า จากที่กล่าวมาข้างต้น กระบวนทัศน์ทางความเชื่ อ
ดั้งเดิมของสังคมไทยนั้นประกอบไปด้วยความเชื่ออันได้แก่ ความเชื่อเรื่องผี ความเชื่อที่
เกี่ยวกับศาสนาพราหมณ์ และความเชื่อที่เก่ียวกับพระพุทธศาสนา กระนั้นก็ดีนักวิชาการไทย
ส่วนมากมักอธิบายการปะทะสังสรรค์ของความเชื่อเหล่านี้เข้าด้วยกัน แต่ทว่ายังมีนักวิชาการ
อีกกลุ่มหนึ่งที่พยายามน าเอาสิ่งที่เรียกว่า “ความรู้” ซึ่งเข้าใจกันว่าเป็น “วิทยาศาสตร์” เข้า
มาเป็นส่วนหนึ่งของการปะทะสังสรรค์กันกับความเชื่อต่าง ๆ เหล่านี้ โดยวัตถุประสงค์และ
จุดมุ่งหมายของการน าเอาวิทยาศาสตร์เข้ามาผนวกกับความเชื่อดั้งเดิมต่างก็มีเหตุผลและ
วิธีการที่แตกต่างกันไป ซึ่งจะอธิบายต่อไป 



8 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 
  Vol. 7 No. 3  July - September 2020 

 

วิทยาศาสตร์ในฐานะกระบวนทัศน์ใหม่ในสังคมไทย 
 วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ในฐานะขององค์ความรู้เป็นการสร้างกรอบแนวคิดบนพ้ืนฐาน
ของความเป็นเหตุเป็นผลอย่างมีนัยส าคัญ กล่าวคือวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ให้ค าอธิบายต่อ
ความเชื่อบนฐานของการแสดงให้เห็นว่าสิ่งใดจริงสิ่งใดเท็จ ถ้าสิ่งใดเป็นจริงและสามารถ
น ามาใช้ได้จริงในทางวิทยาศาสตร์ก็จะถือว่าสิ่งนั้นมีสถานะเป็นทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์ 
เหตุผลส าคัญนี้จึงน าไปสู่การแยกกันอย่างชัดเจนระหว่างวิทยาศาสตร์กับโหราศาสตร์ หรือ
วิทยาศาสตร์กับศาสนา กล่าวโดยสรุปก็คือในโลกสมัยใหม่การท าความเข้าใจวิทยาศาสตร์
จะต้องวางอยู่บนการอ้างความเชื่อมโยงกันระหว่างเหตุกับผล ซึ่งปฏิเสธสิ่งที่เรียกว่าศรัทธา
หรือความเชื่อที่ไม่สามารถพิสูจน์ได้ จากกรอบการนิยามวิทยาศาสตร์ในแง่ของความรู้เช่นนี้ 
ให้วิทยาศาสตร์แพร่กระจายองค์ความรู้ไปทั่วโลกซ่ึงอาจตามมากับกระแสวัฒนธรรมระหว่าง
ประเทศต่าง ๆ โดยเฉพาะอิทธิพลจากโลกตะวันตก ซึ่งประเทศไทยก็ได้รับอิทธิพลความคิด
ทางวิทยาศาสตร์มาใช้ โดยเกิดขึ้นอย่างชัดเจนมากที่สุดในสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช 
และเกิดขึ้นอีกครั้งอย่างชัดเจนและได้พัฒนาจนมาถงทุกวันนี้เมื่อสมัยพระบาทสมเด็จพระ
จอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 4  
 1. วิทยาศาสตร์แบบเหตุผลนิยมของรัชกาลที่ 4 
 การก่อตัวขึ้นของวิทยาศาสตร์ในสมัยรัชกาลที่ 4 น าไปสู่การพัฒนาวิทยาศาสตร์ใน
สังคมไทยอย่างกว้างขวาง โดยที่พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงปฏิวัติความคิด
ดั้งเดิมต่าง ๆ ที่มีอยู่ในสังคมไทยอย่างแยบยล โดยทรงปฏิเสธมุมมองทางจักรวาลในคัมภีร์
อรรถกถาดั้งเดิม ทรงอธิบายว่าเป็นคัมภีร์ที่แต่งขึ้นในชั้นหลัง มิใช่พุทธพจน์ที่แท้จริงและมี
อิทธิพลจากศาสนาพราหมณ์ ทรงปฏิเสธปาฏิหาริย์ต่างๆ ที่ท าให้เกิดความงมงาย (ปติสร 
เพ็ญสุต, 2557) พระองค์ทรงกล่าวว่า 

“ที่นี่มีผู้ดีหลายคนซึ่งแต่ก่อนได้เชื่อในเรื่องสร้างโลก แลโลกสัณฐานตาม
ต าราของพราหมณ์ ซึ่งคนแต่งหนังสือพุทธศาสนาครั้งโบราณได้น าเข้ามาไว้เป็นลัทธิ
ในพุทธศาสนา โดยไม่รั้งรอผู้รู้อย่างเก่าของเรานั้น” (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว, 2521: 36) 

 การปฏิเสธแนวคิดดั้งเดิมนั้น อาจเกิดข้ึนจากการที่พระองค์ทรงเป็นผู้รอบรู้ในศาสตร์
ทั้งหลาย ทั้งวิทยาศาสตร์ คณิตศาสตร์ โหราศาสตร์ ดาราศาสตร์ และวิทยาการความรู้
สมัยใหม่อ่ืน ๆ ดังจะเห็นได้จากพระปรีชาสามารถของพระองค์ที่ทรงค านวณวันและเวลาที่



วารสารบณัฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบบัท่ี 3 ประจ าเดือนกรกฎาคม – กนัยายน 2563 

9 

 

 

เกิดสุริยุปราคา ที่หว้ากอจังหวัดประจวบคีรีขันธืได้อย่างแม่นย า และได้เสด็จพระราชด าเนิน
พร้อมเชิญทูตฝรั่งเศสและสิงคโปร์ทอดพระเนตรสุริยุปราคาครั้งนั้น นอกจากนี้ พระปรีชา
สามารถของพระองค์ในด้านวิทยาศาสตร์นั้น ยังท าให้พระองค์ได้รับการยกย่องเป็นสมาชิก
กิตติมศักดิ์ของสัตววิทยาสมาคมแห่งสหราชาอาณาจักรอีกด้วย กล่าวได้ว่าอิทธิพลของ
วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ที่มีความเป็น “เหตุผลนิยม” ได้มีบทบาทส าคัญต่อสังคมไทยนับตั้งแต่
นั้นเป็นต้นมา อิทธิพลของแนวคิดแบบเหตุผลนิยมถูกน ามาใช้กับพุทธศาสนาในช่วงนั้น และ
ยังส่งทอดอิทธิพลดังกล่าวมาถึงปัจจุบันด้วย กล่าวคือรัชกาลที่ 4 พระองค์ทรงได้ น าเอา
หลักการดังกล่าวมาสร้างความชอบธรรมให้กับพุทธศาสนาโดยตั้งคณะสงฆ์ของฝ่ายราชส านัก
คือ คณะธรรมยุติกนิกาย กล่าวคือพระองค์เห็นว่าพุทธศาสนานั้นเป็นศาสนาแห่งเหตุผล 
มนุษย์สามารถเข้าถึงและปฏิบัติตามหลักพุทธศาสนาได้อย่างมีเหตุผลดังความที่ว่า 

“สัตว์ทั้งหลายที่มีอยู่ ณ พ้ืนดินเป็นพวกสุคติภูมิเช่นพวกเรา ท่านเรียกว่า 
“มนุษย์” เพราะเป็นพวกที่มีใจสูง โดยที่มีความเป็นไปด้วยอาการอันวิจิตรน่าพิศวง 
และโดยรู้จักคิดเรื่องต่าง ๆ ล้วงไปถึงกาลไกล ๆ ก็ได้ ปัญญารอบรู้ของสัตว์พวกนั้น
เล่าก็วิจิตรพิศดารปรากฏอยู่นาน ๆ สัตว์พวกนั้นรู้จักปรับปรุงในกิจการต่าง ๆ  โดย
วิชาการเป็นอเนก รู้จักปราถนาสุข กลัวทุกข์ทุกข์เบื้องหน้าแต่ตายไป เพราะเหตุนั้น
สัตว์พวกนั้นท่านจึงเรียกอย่างนั้น ให้แตกต่า งจากสัตว์ เดรัจฉานทั้งหลาย”
(พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2515 : 105) 
 

ด้วยความเชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ว่า “เป็นผู้มีปัญญา รู้จักใช้ความคิด และมี
จิตใจสูง” (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2515 : 107) ท าให้พระองค์ในขณะที่
ด ารงสมณเพศเป็นวชิรญาณภิกขุอยู่นั้น พยายามเน้นให้พระภิกษุทั้งหลายหวนกลับคืนไปหา
พระไตรปิฎก ด้วยเพราะว่าพระองค์ทรงเชื่อมั่นว่ามนุษย์มีศักยภาพพอที่จะรับรู้ธรรมะที่
ถูกต้องอย่างแท้จริงได้อย่างสมบูรณ์ นับว่าแนวทางดังกล่าวถูกอ้างถึงแนวทางการปฏิรูป
คริสต์ศาสนาในยุโรปที่มาร์ติน ลูเธอร์ พยายามให้คริสต์ศาสนิกชนกลับไปหาไบเบิลเช่นกัน 
แต่ทว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาโดยรัชกาลที่ 4 นั้น ไม่ได้เป็นไปในลักษณะเดียวกันกับที่มาติน 
ลูเธอร์ ได้ปฏิรูปศาสนาคริสต์ในยุโรป กล่าวคือ การปฏิรูปศาสนาคริสต์ในยุโรปนั้นเป็นการ
ต่อสู้เพ่ือน าไปสู่การมีเสรีภาพทางศาสนาภายใต้การครอบง าของศาสนาจักร และเกิดการ
แยกรัฐกับศาสนาอย่างตรงไปตรงมาและเกิดรัฐแบบสมัยใหม่ที่เรียกว่า รัฐโลกวิสัย แต่การ



10 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 
  Vol. 7 No. 3  July - September 2020 

 

กลับไปหาพระไตรปิฎกโดยการตั้งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายนั้นเป็นการเสริมก าลังให้พุทธ
ศาสนามีความสัมพันธ์กับรัฐมากยิ่งขึ้น และเป็นการส่งเสริมให้พุทธศาสนาอยู่ภายใต้การ
ตีความของอ านาจของชนชั้นผู้ปกครองเท่านั้น กล่าวคือรัชกาลที่ 4 นอกจากจะปฏิรูปคณะ
สงฆ์แล้วยังมีการน าเอาพุทธศาสนามาจัดระเบียบสังคมใหม่ 

กล่าวได้ว่าความเป็นวิทยาศาสตร์แบบเหตุผลนิยมอันเป็นกระบวนทัศน์ใหม่ของ
รัชกาลที่ 4 ที่ดูเหมือนว่าจะเป็นการเปลี่ยนกระบวนทัศน์ที่ปฏิเสธความเชื่อทางศาสนา มาสู่
การเชื่อในสิ่งที่พิสูจน์ได้ด้วยหลักการทางวิทยาศาสตร์นั้นประสบปัญหาส าคัญอย่างหนึ่ง นั่น
คือ การไม่สามารถท าให้กระบวนทัศน์ใหม่ในทางวิทยาศาสตร์เข้ามาแทนที่ความเชื่อทาง
ศาสนาหรือความเชื่อส่วนบุคคลได้อย่างจริงจัง ข้อแตกต่างที่ชัดเจนก็คือว่า ความเชื่อทาง
ศาสนานั้นมักเป็นความเชื่อที่เป็นอัตวิสัยในทางญาณวิทยาไม่ถือว่าเป็นความรู้ ส่วนความเชื่อ
ตามแบบของวิทยาศาสตร์นั้นวางอยู่บนฐานคิดที่ว่า วิทยาศาสตร์มีความเป็นภววิสัยจึงมี
สถานะเป็นความรู้ อย่างที่นักปรัชญาวิทยาศาสตร์คนส าคัญท่ีชื่อว่า คาร์ล ปอปเปอร์ ได้เสนอ
เอาไว้ว่า วิทยาศาสตร์นั้นเป็นสิ่งที่ยอมให้เราพิสูจน์ได้ว่าเป็นเท็จและยังเป็นจุดแบ่งระหว่าง
ความเชื่อกับความรู้ (เด่นพงษ์ แสนค า, 2561) กล่าวคือ วิทยาศาสตร์ที่ยอมให้เราพิสูจน์ได้ว่า
เป็นเท็จนั้นมีสถานะเป็นความรู้ ส่วนศาสนาซึ่งไม่ได้เปิดพ้ืนที่ให้เราพิสูจน์ได้ว่าเป็นเท็จนั้น จึง
มีสถานะเป็นเพียงความเชื่อ ด้วยเหตุนี้กระบวนทัศน์ทางความเชื่อแบบเหตุผลนิยม อันเป็น
พ้ืนฐานของความเป็นวิทยาศาสตร์แบบรัชกาลที่ 4 นั้น จึงไม่มีความชัดเจนว่าเป็นการเปลี่ยน
กระบวนทัศน์แบบวิทยาศาสตร์อย่างจริงจัง หากแต่เป็นเ พียงการอ้างถึงหลักเหตุผลที่ 
ดูเหมือนจะมีแนวทางแบบวิทยาศาสตร์เข้ามาใช้เพียงเท่านั้น  
 2. วิทยาศาสตร์ร่วมสมัยในสังคมไทย 
 กระบวนทัศน์ร่วมสมัยของวิทยาศาสตร์ที่เข้ามาแทนที่วิทยาศาสตร์แบบเหตุผลนิยม
ของรัชกาลที่ 4 นั้น ปรากฏขึ้นชัดเจนในสังคมไทย บทบาทส าคัญอย่างหนึ่งของวัฒนธรรม
วิทยาศาสตร์ก็คือ การที่วัฒนธรรมวิทยาศาสตร์มีความสัมพันธ์ที่แนบแน่นกับการพัฒนา
อุตสาหกรรมและการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจของประเทศ (Jacob, 1997) ซึ่งชี้ให้เห็นว่า
วิทยาศาสตร์ไม่ใช่เฉพาะการค้นหาว่าอะไรคือความจริงในธรรมชาติ แต่วิทยาศาสตร์ดังกล่าว
ผูกติดอยู่กับลักษณะของสภาพแวดล้อมทางสังคม เศรษฐกิจ การเมือง ที่หล่อหลอมให้เกิด
การพัฒนาวัฒนธรรมแบบวิทยาศาสตร์ให้เกิดขึ้น วิทยาศาสตร์ร่วมสมัยจึงมีทิศทางเป็นไปใน
ลักษณะดังกล่าว และเมื่อพิจารณาลักษณะของวิทยาศาสตร์ในสังคมไทยก็มีแนวทางเป็นไป



วารสารบณัฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบบัท่ี 3 ประจ าเดือนกรกฎาคม – กนัยายน 2563 

11 

 

 

เพ่ือตอบสนองต่อความหมายของวิทยาศาสตร์ในแบบดังกล่าวด้วย (โสรัจจ์ หงศ์ลดารมภ์, 
2545) ดังจะเห็นได้จากนโยบายของรัฐบาลที่มุ่งสนับสนุนการศึกษาวิจัยในทางด้านวิทยา
ศาสตร์ ที่สามารถตอบสนองต่อความต้องการในระดับประเทศเพ่ือยกระดับและพัฒนา
ประเทศไปสู่การพัฒนาด้วยนวัตกรรมเทคโนโลยีอย่างมากมาย ลักษณะของการให้
ความส าคัญกับการศึกษาวิจัยทางวิทยาศาสตร์ที่มุ่งตอบสนองต่อการพัฒนาอุตสาหกรรมนั้น 
เรามักจะเรียกกันว่าเป็นวัฒนธรรมของ “ทุนนิยมหลังอุตสาหกรรม” (Post-Industrial 
Capitalism)  

ภายใต้ระบบทุนนิยมหลังอุตสาหกรรมเช่นนี้ ทรัพยากรที่ใช้ในการผลิตจึงไม่ได้จ ากัด
เฉพาะอยู่กับวัตถุและแรงงาน หากแต่มันถูกระบุด้วยนวัตกรรมใหม่ ๆ ซึ่งรวมไปถึง องค์
ความรู้ที่หลากหลาย เช่น การควบคุมสินค้า การวิเคราะห์ตลาด การทดสอบผลิตภัณฑ์ การ
จัดท างบประมาณเงินสด การวิเคราะห์เอกสารการเงิน การวิเคราะห์เงินลงทุน การโฆษณา
ประชาสัมพันธ์ การวางแผนเชิงกลยุทธ์ การวิจัย เทคโนโลยี นวัตกรรมการผลิต บริการให้
ค าปรึกษาด้านการจัดการ การให้ค าปรึกษาทางการเมืองและการจัดการปัญหา ทรัพยากร
เหล่านี้สะท้อนให้เห็นถึงฐานความรู้ความคิดที่เพ่ิมมากขึ้นของระบบทุนนิยม ฐานความรู้นี้
พัฒนาควบคู่ไปกับระดับการศึกษาที่สูงขึ้นและการขยายการรู้หนังสือของแรงงานมืออาชีพ
และแรงงานคอปกขาว (White Collar Worker) ที่มีความเชี่ยวชาญมากขึ้น (Nelson, 1995)
และในปัจจุบันทุนนิยมรุ่งเรืองเติบโตขึ้นภายใต้ระบบอุตสาหกรรมที่หลากหลาย รวมถึงการ
เษตรกรรม การค้า หรือการผลิต และระบอบการปกครองแต่ละระบอบการปกครองก็
อนุญาตให้ทุนนิยมได้พัฒนาตัวเองขึ้นในลักษณะที่แตกต่างกันไป เพ่ือคว้าโอกาสที่แตกต่าง
ส าหรับผลก าไรการควบคุมและพันธมิตรทางการเมือง (Stinchcombe, 1961) ซึ่งเป็นผล
จากวาทกรรมวิทยาศาสตร์อุตสาหกรรมทั้งสิ้น 

ลักษณะของการสร้างภาพจ าของวิทยาศาสตร์ในสังคมไทย ที่พยายามผูกติดกับการ
พัฒนาอุตสาหกรรมนั้น ผู้เขียนเห็นว่าเป็นการดีที่เราจะพัฒนาประเทศให้ก้าวหน้า แต่ในอีก
ทางหนึ่ง เราละเลยที่จะท าความเข้าใจหลักการพ้ืนฐานของวิทยาศาสตร์ที่ ใส่ใจกับ
รายละเอียดเชิงเหตุผลของกระบวนการ ซึ่งสิ่งที่สังคมไทยผลักดันมาตลอดไม่ใช่ลักษณะ
ดังกล่าว แต่เป็นการผลักดันว่าวิทยาศาสตร์ได้ก่อเกิดขึ้นมาเพ่ือพัฒนาอุตสาหกรรมเท่านั้น 
ผลที่ตามมาอีกในแง่หนึ่งก็คือการตั้งค าถามว่า เทคโนโลยีความก้าวหน้าที่ถูกพัฒนาโดย
อุตสาหกรรมเหล่านี้ช่วยยกระดับคุณภาพชีวิตทั้งร่ายกาย และจิตใจให้ผู้คนหรือไม่ ค าตอบก็



12 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 
  Vol. 7 No. 3  July - September 2020 

 

คงเห็นได้ชัดเจนว่า ยิ่งพัฒนาอุตสาหกรรมการผลิตบนฐานของเทคโนโลยีมากขึ้นเท่าใด 
มนุษย์ก็รู้สึกถึงความแปลกแยกจากความเป็นมนุษย์มากขึ้นเท่านั้น กล่าวได้ว่ากระบวนทัศน์
ร่วมสมัยของวิทยาศาสตร์ก็ยังมิใช่ความรู้ที่สมบูรณ์ หากแต่เป็นผลประโยชน์อันเกี่ยวโยง
สัมพันธ์กับการผลิตในระดับประเทศ แม้เราจะปฏิเสธระบบความเชื่อดั้งเดิมในอดีต แต่เราก็
ยังไม่อาจน าเอาความเชื่อแบบวิทยาศาสตร์ที่ถือว่าเป็นความรู้จริง ๆ มาปรับใช้ได้อย่างจริงจัง
มากกว่าผลประโยชน์ในทางเศรษฐกิจ ในแง่นี้กระบวนทัศน์ทางวิทยาศาสตร์ที่เข้ามาใน
สังคมไทย จึงไม่อาจพัฒนาบุคคลให้เป็นมนุษย์ผู้มีความรู้คิดเชิงวิทยาศาสตร์ได้อย่างจริงจัง 
 

สรุป 
 บทความนี้ได้น าเสนอสิ่งที่เรียกว่า “กระบวนทัศน์” ทางความเชื่อของสังคมไทย โดย
เกิดจากการปะทะกันของผี พราหมณ์ พุทธศาสนา และวิทยาศาสตร์ หากใช้เกณฑ์ของการ
แบ่งแบบ “ความเชื่อ” กับ “ความรู้” เราจะสามารถแบ่งได้สองกลุ่มหลักคือ กลุ่มของความ
เชื่อเป็นการปะทะสังสรรค์กันระหว่างความเชื่อเรื่อง ผี พราหมณ์ และพุทธศาสนา ซึ่งความ
เชื่อดังกล่าวได้ฝังรากลึกมาแล้วเป็นเวลาอย่างยาวนานในสังคมไทย ท าให้คนไทยซึ่งนับถือ
พุทธศาสนาเห็นว่า ศาสนาพุทธไม่ใช่ศาสนาที่อยู่อย่างโดดเดี่ยวโดยมิได้เกิดจากการ
ผสมผสานทางวัฒนธรรมแต่อย่างใด เพราะในขณะเดียวกัน ศาสนาพุทธก็รับรู้ว่าศาสนาของ
ตนเองผูกติดอยู่กับวัฒนธรรมท้องถิ่นที่หลากหลายก่อนที่ศาสนาพุทธจะมาลงหลักปักฐานที่
ประเทศไทยปัจจุบันนี้ ส่วนกลุ่มที่สองเป็นกลุ่มของความรู้ หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นความรู้เชิง
ภววิสัย กลุ่มนี้ปฏิเสธความเชื่อในเชิงอัตวิสัย ซึ่งเกิดขึ้นอย่างชัดเจนในสมัยรัชกาลที่ 4  
ที่พยายามอ้างเอาหลักการทางวิทยาศาสตร์มาใช้ปฏิเสธความเชื่อดั้งเดิม แต่ในความเป็นจริง
แล้ว การปฏิเสธดังกล่าวกลับเป็นการให้ความชอบธรรมต่อพุทธศาสนาแบบธรรมยุติกนิกาย 
ที่เรียกว่าเป็นศาสนาแห่งรัฐ จึงอาจกล่าวได้ว่าแม้ในปัจจุบัน กระบวนทัศน์ของวิทยาศาสตร์
เข้ามามีบทบาทในสังคมไทยเป็นอย่างมาก แต่ก็มิได้ส่งผลดีต่อวิถีวิตของผู้คนเลย ทั้งในแง่มุม
ของความรู้ ความคิด และการปฏิบัติ การปะทะสังสรรคของความเชื่อดั้งเดิม กับความเชื่อ
ใหม่อย่างวิทยาศาสตร์นั้น จึงไม่อาจกล่าวได้ว่าวิทยาศาสตร์ท าให้คนมีความรู้มากกว่าเดิมใน
บริบทสังคมไทย เพราะการผูกขาดความรู้โดยรัฐย่อมท าให้ประชาชนเป็นเพียงจักรกลที่คอย
เชื่อตามและท าตามเท่านั้น 

 



วารสารบณัฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีท่ี 7 ฉบบัท่ี 3 ประจ าเดือนกรกฎาคม – กนัยายน 2563 

13 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
เกื้อพันธุ์ นาคบุปผา. (2542). พ้ืนฐานการอ่านวรรณคดีไทย. กรุงเทพมหานคร: ต้นอ้อแกรมมี ่
คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง. (2561). ทวนิยมอินเดีย : เส้นทางและปรากฏการณ์ในสังคมไทย. 

Veridian E-Journal,Silpakorn University (Humanities, Social Sciences and 
arts), 11(2), 1582-1598. 

เด่นพงษ์ แสนค า. (2561). ทฤษฎีความรู้ในปรัชญาวิทยาศาสตร์ของคาร์ล ปอปเปอร์. 
วารสารปรัชญาและศาสนามหาวิทยาลัยขอนแก่น, 3(2), 1-34. 

เนื่องน้อย บุญยเนตร. (2542). พรหมลิขิต. ค า  : ร่องรอยความคิด ความเชื่อไทย. 
กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ปติสร เพ็ญสุต. (2557). พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว กับความเป็นศูนย์กลาง
จักรวาลเชิงสัจนิยม ณ พระเจดีย์ประธานวัดบวรนิเวศวิหาร. ด ารงวิชาการ, 13(1), 
179-204. 

พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. (2515). ประชุมพระราชนิพนธ์ภาษาบาลีในรัชกาล
ที่ 4 ภาค 1. นครหลวงฯ: คณะธรรมยุต. 

วริศา จันทร์ข า. (2560). การเปรียบเทียบความหมายผีในรายการโทรทัศน์ “คนอวดผี”  
กับความเชื่อเรื่องผีในสังคมไทย. วารสารการสื่อสารมวลชน, 5(2), 46-70. 

สุมาลัย กาลวิบูลย์. (2561). พุทธศาสนาและความเชื่อในสังคมไทย. วารสารมนุษยศาสตร์
และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี, 10(2), 399-420. 

โสรัจจ์ หงศ์ลดารมภ์. (2545). วิทยาศาสตร์ในสังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: 
บริษัท พัฒนาคุณภาพวิชาการ 

อุดม บัวศรี. (2528). วัฒนธรรมอีสาน. ขอนแก่น : ภาควิชามนุษยศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์
และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

Horgan, J. (1991). PROFILE. Scientific American, 264(5), 40-49. 
Jacob, M. C. (1997). Scientific culture and the Making of the Industrial West. 

New York: Oxford University Press. 
Kuhn, T. S. (1970). The Structure of Scientific Revolutions, (2nd enl. ed.). Chicago: 

University of Chicago Press. 



14 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus 
  Vol. 7 No. 3  July - September 2020 

 

Nelson, J. I. (1995). Post-Industrial Capitalism: Exploring Economic Inequality in 
America. London: Sage Publications. 

Stinchcombe, A. L. (1961). Agricultural enterprise and rural class relations. 
American Journal of Sociology, 67(2), 165-176. 

 


