
ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิต 
ของอาณาจักรล้านชา้ง 

Philosophy Arts Culture Tradition and the Way of Life of 

Lanchang Linkingdom 
 

 
จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ1 และ สาริกา ไสวงาม2 

   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
Chakkapan Wongpornpavan1 and Sariga Sawaingam2 

 Mahachulalongkornrajavidyalaya, KhonKaen Campus, Thailand 

  Corresponding Author; Email: chakkapan.wong.@mcu.ac.th. 
 

 
******** 

 
บทคัดยอ่* 
 การวิจัยเรื่อง ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้าน
ช้าง มีวัตถุประสงค์ 3 ข้อ คือ 1) เพื่อศึกษาปรัชญาของอาณาจักรล้านช้าง 2) เพื่อศึกษา
ศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีของอาณาจักรล้านช้าง 3) เพื่อศึกษาวิถีชีวิตของอาณาจักร
ล้านช้าง 
 ผลการวิจัย พบว่า 
 แนวคิดทางปรัชญาของอาณาจักรล้านช้างเป็นระบบแนวคิดแบบพหุนิยมหรือพหุ
วัฒนธรรม คือการผสมผสานแนวความคิดระหว่างวิญญาณ (ผี) พราหมณ์ และพุทธศาสนา
เข้าด้วยกัน แนวคิดเรื่องวิญญาณเป็นแนวคิดดั้งเดิมของอาณาจักรล้านช้าง ส่วนพราหมณ์ 
และพุทธศาสนาเป็นแนวคิดที่เข้ามาทีหลัง จากนั้นชาวล้านช้างได้น าเอาแนวคิดทั้งสามระบบ
นี้มาผสมผสานกันอย่างกลมกลืน ซึ่งแนวคิดทั้งสามระบบนี้จะปรากฏอยู่ในรูปแบบของ
ประเพณีหรือพิธีกรรมต่างๆ ของคนล้านช้าง แต่แนวคิดที่มีอิทธิพลมากที่สุดต่อสังคมล้านช้าง

                                                        
*  ได้รับบทความ: 11 พฤศจิกายน 2562; แก้ไขบทความ: 25 ธันวาคม 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 26 ธันวาคม 2562 
  Received: November 11, 2019; Revised: December 25, 2019; Accepted: December 26, 2019 



592 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

คือพุทธศาสนา แนวคิดทางพุทธศาสนาได้หยั่งลึกสู่จิตใจของชาวล้านช้างจนกลายเป็นวิถีชีวิต
ของอาณาจักรล้านช้าง ซึ่งจะแสดงออกในลักษณะของศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถี
การด าเนินชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง  
 บ่อเกิดของศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีของอาณาจักรล้านช้างมาจากแนวคิด
ทางปรัชญาของคนล้านช้าง โดยเฉพาะคติทางพุทธศาสนาน้ันถือว่ามีอิทธิพลต่อศิลปะต่างๆ 
มากทั้งทางด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตกรรม เรียกว่า พุทธศิลป์ล้านช้าง ส่วน
ทางวัฒนธรรมของอาณาจักรล้านช้างนั้นมทีั้งส่วนที่เป็นวัฒนธรรมทางวัตถุ วัฒนธรรมทางคติ
ธรรม วัฒนธรรมทางเนติธรรม และวัฒนธรรมทางสังคม ซึ่งวัฒนธรรมเหล่าน้ีจะแสดงออกใน
รูปแบบของประเพณีลา้นช้าง เรียกว่า ฮีตสิบสอง หรือประเพณีสิบสองเดือน ซึ่งเป็นประเพณี
ที่ชาวล้านช้างไดป้ฏิบัตสิืบต่อกันมาในโอกาสต่างๆ ทั้งสิบสองเดือนของแต่ละปี เป็นประเพณี
ที่แสดงออกตามคติทางพุทธศาสนา และบางประเพณีมีการผสมผสานพิธีกรรมที่เกี่ยวกับ
เรื่องวิญญาณ พราหมณ์ และพุทธศาสนาเข้าด้วยกัน 
 วิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง ได้ยึดถือปฏิบัติตามแนวคิดหรือจารีตที่บรรพบุรุษรุ่น
ก่อนได้จัดระบบไว้ดีแล้ว ซึ่งข้อยึดถือปฏิบัติเหล่านั้นได้กลายเป็นส่วนหนึ่งของวิถีการด าเนิน
ชีวิตของชาวล้านช้าง โดยที่อาณาจักรล้านช้างได้แบ่งสังคมออกเป็น 2 ชนช้ันคือ ชนช้ัน
ผู้ปกครอง และชนช้ันผู้ใต้ปกครอง ชนช้ันผู้ปกครองจะให้ความอุปถัมภ์สถาบันศาสนา โดย
การท านุบ ารุงพุทธศาสนาในทุกๆ ด้าน ส่วนพระสงฆ์ก็ช่วยเหลือสังคม โดยการใช้หลักพุทธ
ธรรมเป็นเครื่องช่วยในการสอนให้คนล้านช้างได้ประพฤติปฏิบัติในทางที่ถูกต้องดีงาม ส่วน
ชนช้ันผู้อยู่ใต้ปกครองจะท าหน้าที่ผลิตผลทางการเกษตร นอกจากนี้อาณาจักรล้านช้างยังได้
ก าหนดกรอบให้ชาวล้านช้างได้มีวิถีชีวิตเป็นไปในแนวเดียวกัน 3 แนวทางคือ วิถีชีวิตทางด้าน
ศาสนา วิถีชีวิตทางด้านกฎหมาย และวิถีชีวิตทางด้านต านานและวรรณกรรม ซึ่งทั้ง 3 
แนวทางนี้ถือว่าเป็นการก าหนดกรอบให้ชาวล้านได้ใช้เป็นแนวทางในการปฏิบัติร่วมกัน  
 

ค าส าคัญ: ปรัชญา; ศิลปะ; วัฒนธรรม; ประเพณี; วิถีชีวิต; อาณาจักรล้านช้าง 

 
Abstract 

 The research paper “Philosophy Arts Culture Tradition and the Way of 

Life of Lanchang Kingdom”had three main purposes: 1) to study the 

Philosophy of Lanchang kingdom 2) to study the Arts Culture and Tradition of 

Lanchang kingdom 3) to study the Way of Life of Lanchang kingdom 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

593 

 

 The research results were as follows:  

  The philosophical concepts of the Lanchang kingdom was the 

pluralistic or multicultural concepts system, as a combination of ideas between 

spirits (ghosts), Brahmin and Buddhism together. The spirit is the original 

concepts of the Lanchang Kingdom, while Brahman and Buddhism come 

later, from then, the Lanchang people brought these three systems together 

harmoniously. In which these three systems appear in the form of traditions or 

rituals of the Lanchang people. But the concepts that has the most influence on 

the Lanchang society is Buddhism. The concepts of Buddhism has deepened 

the minds of the Lanchang people, until it became a way of life of the Lan 

Chang kingdom, which appears in the style of art, culture, tradition and 

lifestyle of the Lanchang Kingdom. 

 The origins of the art, culture and traditions of the Lanchang Kingdom 

came from the philosophical concepts of the Lanchang people. Especially the 

Buddhist concepts that is considered to have an influence on various arts in 

terms of architecture, sculpture and painting, called the Buddhist arts of 

Lanchang. The cultural parts of the Lanchang kingdom was a material culture, 

moral culture, legal culture and social culture, in which these cultures were 

expressed in the form of the Lanchang tradition, called the Heat Sipsong or 

Twelve months tradition, which is a tradition that the Lanchang people carry 

on in various occasions both twelve months of each years, it was a tradition 

that expressed in accordance with Buddhist principles, and some traditions 

have a combination of rituals related to spirits (ghosts), Brahminism and 

Buddhism. 

 The life of Lancang Kingdom is based on the concepts or traditions 

that the predecessors of the ancestors have well organized. These guidelines 

have became part of the way of life of the Lanchang people. The Kingdom of 

Lanchang has divided the society into 2 classes: the ruling class (kings) and 

class under rule. The ruling class will sponsor religious institutions by 

promoting Buddhism in all aspects. The monks help the society by using 

Buddhist principles as a help to teach the Lanchang people to behave in the 

right way. While those under the rule will act as agricultural products. In 

addition, the Lanchang Kingdom has set the framework for the Lanchang 

people to have a harmonious way of life in 3 ways, as a Religious life, legal 

life style and the way of life in myths and literature, the these 3 guidelines 

were considered to set the framework for the Lanchang people to use as a 

guideline for conducting together. 

 

Keywords: Philosophy; Concepts;  Arts; Culture; Tradition; Way of Life; 

          Lanchang Kingdom 

 

 



594 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

บทน า 

อาณาจักรล้านช้าง หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า กรุงศรีสัตนาคนะหุต เป็นอาณาจักรที่
มีความส าคัญและเจริญรุ่งเรืองทางด้านปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิต
อาณาจักรหนึ่งในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้มาตั้งแต่สมัยโบราณ ตามพงศาวดารลาวได้กล่าวถึง
การก่อตั้งอาณาจักรล้านช้างไว้ว่า อาณาจักรล้านช้างเริ่มก่อตั้งข้ึนเมื่อขุนลอได้น ากองทัพเข้า
ตีเมืองชวา (เมืองหลวงพระบาง) ได้จากขุนกังวานแล้วพระองค์ได้ทรงสถาปนาเมืองชวาข้ึน
เป็นราชธานีของล้านช้างเมื่อปี ค.ศ. 757 ต่อมาได้ทรงเปลี่ยนช่ือเมืองจากเมืองชวามาเป็น 
“เมืองเชียงทอง” ตั้งแต่นั้นมาชนชาติลาวก็อพยพเข้ามาอาศัยอยู่ในดินแดนล้านล้างกันมาก
ข้ึน ซึ่งภายหลังจากรัชกาลขุนลอ อาณาจักรล้านล้างก็ได้มีกษัตริย์ปกครองต่อมาอีกหลาย
พระองค์ จนกระทั่งมาถึงสมัยของพระเจ้าฟ้างุ้ม (ค.ศ. 1353-1373) ซึ่งถือได้ว่าเป็นระยะที่
อาณาจักรล้านล้างมีการขยายอาณาเขตแผ่อิทธิพลออกไปอย่างกว้างขวาง โดยเฉพาะในปี 
พ.ศ. 1904 ได้ขยายอาณาเขตออกไปจนสามารถครอบคลุมดินแดนต่างๆ ไว้ได้ ซึ่งปัจจุบันก็
คือพื้นที่ของประเทศลาว และดินแดนบางส่วนในภาคอีสานของประเทศไทยปัจจุบันก็ได้ถูก
ผนวกเข้าเป็นส่วนหนึ่งของอาณาจักรล้านช้าง โดยมีอ านาจปกครองดินแดนทางทิศตะวันตก
เฉียงเหนือติดกับอาณาจักรอยุธยาจากดงพระยาไฟถึงเมืองนครไท ทิศตะวันนออกเฉียงใต้ติด
ดินแดนเขมรถึงแก่งลี่ผี ทิศตะวันตกติดกับดินแดนล้านนาต้ังแต่ผาไดลงมา และทิศเหนือติด
ประเทศจีนนับตั้งแต่เมืองยูนใต้-ยูนเหนือลงมา (Thongsueb Suphamark, 1985 : 33) 
อาณาจักรล้านช้าง ตั้งอยู่ในแถบลุ่มแม่น้ าโขง มีอาณาเขตอยู่ในบริเวณประเทศลาวทั้งหมด 
ตลอดจนภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย โดยมีความเจริญรุ่งเรืองทั้งการเมืองการปกครอง 
ด้านศิลปวัฒนธรรม ตลอดจนพระพุทธศาสนาที่มีพัฒนาการเคียงคู่มาพร้อมกันอาณาจักร
อื่นๆ ใกล้เคียง ทั้งล้านนา สยาม พม่า และเขมร การปกครองของอาณาจักรล้านช้างก็ซึ่งก็มี
ทั้งความรุ่งเรืองสลับกับความร่วงโรยต่อมาหลายสมัย แต่ยุคที่นับได้ว่าเป็นยุคทองของ
อาณาจักรล้านช้างคือรัชสมัยของพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช (ค.ศ. 1548-1571) และรัชสมัย
พระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราช (ค.ศ. 1638-1695) หลังจากนั้นอาณาจักรลาวก็เสื่อมอ านาจลง
และแตกแยกเป็น 3 ราชอาณาจักร และในปี ค.ศ. 1778 ทั้ง 3 อาณาจักรก็ได้สูญเสียเอกราช
แก่สยามประเทศในที่สุด (Wikipedia, the free encyclopedia, 2018: online)  

สภาพสังคมของอาณาจักรล้านช้างก่อนที่พุทธศาสนาจะเริ่มเข้ามาเผยแผ่นั้นมีการ
นับถือสิ่งเหนือธรรมชาติ เช่น ผีแถน ผีฟ้า ผีบรรพบุรุษ เป็นต้น ต่อมามีการรับเอาพุทธ

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B9%84%E0%B8%8A%E0%B8%A2%E0%B9%80%E0%B8%8A%E0%B8%A9%E0%B8%90%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E.%E0%B8%A8._2091
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%B8%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%A7%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%B4%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E.%E0%B8%A8._2181
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E.%E0%B8%A8._2321


วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

595 

 

ศาสนามาเผยแผ่ท าให้ฝ่ายอาณาจักรโดยพระมหากษัตริย์ใช้วิธีการปกครองโดยน าหลักธรรม
ทางพุทธศาสนามาเป็นหลักปฏิบัติท าหน้าที่ เหมือนสัญญาประชาคม ใช้ควบคุมความ
ประพฤติของคนในสังคมโดยปริยาย ในยุคล้านช้างหลักธรรมทางพุทธศาสนาถือได้ว่ามีอิทธิ
ต่อความเช่ือของชาวพุทธมากยิ่งกว่ากฎหมายของราชอาณาจักร จึงเป็นเหตุผลส าคัญที่ท าให้
พระมหากษัตริย์แห่งล้านช้างต้องให้ความส าคัญกับสถาบันทางพุทธศาสนา และมีความสน
พระทัยในการบ ารุงพุทธศาสนาอย่างมาก จะเห็นได้จากที่พระมหากษัตริย์ในสมัยนั้นได้
พระราชทานที่ดินสร้างวัด อุทิศนาจังหัน ผู้ผู้คนในเขตนาจังหันให้เสยีส่วยอาการบ ารงุวัดแทน
การเสียส่วยอากรต่อรัฐ รวมทั้งการอุทิศคนจ านวนมากเป็นข้าพระโยมสงฆ์ หรือให้ข้าโอกาส 
(PhrakhruPhatrasiriwut (Witthaya Siriphattho/Thiengtham, 2013 : 2) นี้แสดงให้
เห็นว่า พุทธศาสนาได้เข้ามาเสริมสร้างทางจิตใจแล้ว ยังมีบทบาทส าคัญในการพัฒนาระบบ
การปกครองของอาณาจักรล้านช้างด้วย เหตุนี้จึงท าให้อาณาจักรล้านช้างเจริญไปด้วย
แนวคิดทางด้านปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตที่เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา
แทบทั้งสิ้น หรือที่ เรียกในภาพรวมว่า “ศิลปวัฒนธรรม” ของอาณาจักรล้านช้าง ที่มี
ความสัมพันธ์ระหว่างไทย-ลาวในฐานะที่ เป็นบ้านพี่เมืองน้องที่มีความผูกพันทางด้าน
วัฒนธรรมมาอย่างยาวนาน 

อย่างก็ตาม อาณาจักรล้านช้างแม้จะเป็นอาณาจักรที่มีความยิ่งใหญ่มาก่อน แต่องค์
ความรู้ที่เกี่ยวกับศิลปวัฒนธรรมดังกล่าวนั้น มีผู้สนใจศึกษาและเผยแพร่น้อยมาก ส่วนมาก
จะเป็นการศึกษาโดยภาพรวมของอาณาจักรล้านช้างที่เน้นในเรื่องของประวัติศาสตร์ การ
ปกครอง และสืบความเป็นมาของชาติลาว แต่ไม่ได้เน้นศึกษาสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงความเป็น
อาณาจักรล้านช้างจริงๆ จึงท าให้องค์ความรู้ที่เกี่ยวกับปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี 
และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้างขาดการศึกษาอย่างต่อเนื่องและท าให้คนรุ่นหลังมองไม่
เห็นคุณค่าและความส าคัญของอาณาจักรล้านช้างในส่วนที่บ่งบอกถึงความเป็นล้านช้างจริงๆ 
ทั้งๆ ที่คนรุ่นหลังได้สืบต่อศิลปวัฒนธรรมแบบล้านช้างเรื่อยมาจนกระทั่งถึงยุคปัจจุบัน  

ผู้วิจัยเห็นว่า การศึกษาเรื่องศิลปวัฒนธรรมของอาณาจักรล้านช้างนั้น ควรศึกษาใน
ส่วนที่แสดงให้เห็นถึงความเป็นอาณาจักรล้านช้างอย่างแท้จริง เพราะองค์ความรู้ในส่วนนี้มี
ผู้สนใจศึกษาและเผยแพร่น้อยมาก ทั้งที่เป็นส่วนที่ที่แสดงให้เห็นถึงคุณค่าและความส าคัญ
ของอาณาจักรล้านช้าง ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะท าการวิจัยเรื่อง ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม 
ประเพณี และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง เพื่อจะได้น าองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยมา



596 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

เผยแพร่ให้คนรุ่นหลงัหรือผูท้ี่สนใจทัว่ไปได้ศึกษาเรียนรู้ และท าความเข้าใจว่า อาณาจักรล้าน
ช้างมีความเช่ือมโยงกับกับปัจจุบันอย่างไร และที่ส าคัญแสดงได้ให้เห็นถึงความสัมพันธ์
ระหว่างไทย-ลาวในฐานะที่เป็นบ้านพี่เมืองน้องที่มีความผูกพันทางด้านวัฒนธรรมมาอย่าง
ยาวนาน 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 1. เพื่อศึกษาปรัชญาของอาณาจักรล้านช้าง 
 2. เพื่อศึกษาศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีของอาณาจักรล้านช้าง 
 3. เพื่อศึกษาวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง 

 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่ ศึกษาเกี่ยวกับ
ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง ผู้วิจัยได้ด าเนินการ
วิจัยตามข้ันตอน ดังนี้ 
 1. ศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary Research) ท าการศึกษาและรวบรวมข้อมูล
จากเอกสารและหลักฐานที่เกี่ยวข้อง เช่น พระไตรปิฎก พงศาวดาร ต ารา หนังสือ รายงาน
การวิจัย รวมไปถึงเอกสารต่างๆ ที่แสดงให้เห็นถึงความเป็นมา แนวคิด หลักการ บริบทของ
อาณาจักรล้านช้างด้านศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง 

2.กลุ่มเป้าหมาย และผู้ให้ข้อมูลในการวิจัยภาคสนามนั้น ผู้วิจัยได้ใช้การสัมภาษณ์
เชิงลึก (Depth Interview) และการสังเกต โดยก าหนดกลุ่มเป้าหมายคือประชากรที่
เกี่ยวข้องกับงานวิจัย 2ประเทศ คือไทย และสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว โดยลง
พื้นที่เก็บข้อมูลที่ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 2 แห่ง คือนครหลวงเวียง
จันทร์ และนครหลวงพระบาง และที่ประเทศไทย 2 แห่ง คือจังหวัดนครพนม และจังหวัด
เลย รวมประชากรผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 30 รูป/คน 

3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล
การวิจัยเชิงคุณภาพ เป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึก แบ่ งออกเป็น 4ส่วน ประกอบด้วย  
ส่วนที่  1 ข้อมูลโดยทั่วไปของผู้ตอบแบบสัมภาษณ์ ประกอบด้วยเพศ การ ศึกษา และ
ต าแหน่งงาน ส่วนที่ 2 แบบสัมภาษณ์ที่เกี่ยวกับปรัชญา หรือแนวคิดของอาณาจักรล้านช้าง 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

597 

 

ส่วนที่ 3 แบบสัมภาษณ์ที่เกี่ยวกับศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณีของอาณาจักรล้านช้าง และ
ส่วนที่ 4 แบบสัมภาษณ์ที่เกี่ยวกับวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง มีลักษณะเป็นเชิงพรรณนา
วิเคราะห์ 

4. การสร้างและหาคุณภาพเครื่องมือแบบสัมภาษณ์ โดยเลือกจากกลุ่มเป้าหมายซึ่ง
มีเกณฑ์ในการคัดเลือกคือ การเลือกแบบเจาะจง โดยการเลือกจากผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับ
งานวิจัยจ านวน 30รูป/คน โดยแบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม คือ กลุ่มที่  1 เลือกแบบเจาะจง 
(Purposive Sampling) เป็นกลุ่มของพระสงฆ์และคฤหัสถ์ที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยโดยตรง 
ทั้ง 2 ประเทศ จ านวน 10 รูป/คน และกลุ่มที่ 2 เลือกแบบสุ่มตัวอย่าง ได้แก่ กลุ่มประชากร
ที่อยู่ในพื้นที่งานวิจัยทั้ง 2 ประเทศ จ านวน 29 รูป/คน 

5. การสร้างแบบสัมภาษณ์ มีขั้นตอนดังนี้ 1) ศึกษาแนวคิด เอกสาร และงานวิจัยที่
เกี่ยวข้องตามวัตถุประสงค์และกรอบแนวคิดในการวิจัยเกี่ยวกับปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม 
ประเพณี และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้านช้าง เพื่อน ามาใช้เป็นแนวทางในการสร้างแบบ
สัมภาษณ์ 2) ข้อมูลที่ได้มาจากข้ันตอนที่ 1 น ามาเป็นประเด็นค าถามแบบสัมภาษณ์ แล้ว
น าเสนอที่ปรึกษาโครงการวิจัย เพื่อพิจารณาและให้ข้อเสนอแนะ และ 3) ปรับปรุงแบบ
สัมภาษณ์ตามข้อเสนอแนะของผู้ทรงคุณวุฒิ และที่ปรึกษางานวิจัยก่อนน าไปเก็บข้อมูล 

6. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้ด าเนินการตามข้ันตอน ดังนี้ 1) น าหนังสือจาก
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น ถึงผู้ให้ข้อมูลหลักเพื่อขอ
อนุญาตการใช้พื้นที่ศึกษาข้อมูลงานวิจัยและสัมภาษณ์เพื่อเก็บข้อมูล 2) สร้างความสัมพันธ์
กับผู้ให้ข้อมูลหลัก และกลุ่มเป้าหมาย พบปะพูดคุยเพื่อสร้างความคุ้นเคย แจ้งวัตถุประสงค์
ในการเก็บรวบรวมข้อมูล 3) ก าหนดนัดหมายวันเวลาที่จะด าเนินการสัมภาษณ์ที่แน่นอน 
เพื่อให้กลุ่มเป้าหมายได้เตรยีมตัวและเตรียมเอกสารที่เกี่ยวข้องในการเก็บรวบรวมข้อมูล และ 
4) ด าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลโดยการสัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มเป้าหมายที่เป็นผู้ให้ข้อมูล
หลัก และกลุ่มเป้าหมายอื่นๆ โดยใช้วิธีบันทึกเทป จดบันทึก และการสนทนา 

7. การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยท าการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ โดยใช้
การตีความ และการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงพรรณนา (Descriptive analysis) ตามหลักอุปนัย
วิธี (Inductive method) โดยการน าเอาข้อมูลที่ ได้ทั้ งเอกสาร และภาคสนามมาสรุป
วิเคราะห์ เรียบเรียงเป็นเนื้อหางานวิจัยตามวัตถุประสงค์ทั้ง 3 ข้อหลักนั้น แล้วน ามาเสนอ
ด้วยวิธีพรรณนาเชิงวิเคราะห์ 



598 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

8. ข้ันเรียบเรียงข้อมูล ผู้ววิจัยได้เรียบเรียบข้อมูล ดังนี้ 1) เรียบเรียงข้อมูลที่ได้จาก
การวิเคราะห์ 2) จัดระเบียบข้อมูลตามข้ันตอนก่อนหลังที่ได้มา และ 3) สรุป อภิปรายผล 
และเสนอแนะ 

 
ผลการวิจัย 

ผู้วิจัยได้สรุปผลการวิจัย ดังนี้ 
 1. อาณาจักรล้านช้าง มีแนวคิดแบบผสมผสานระหว่างวิญญาณ พราหมณ์ และพุทธ
แทรกอยู่ในวิถีการด าเนินชีวิตของคนในอาณาจักรล้านช้าง กล่าวคือก่อนที่พุทธศาสนาจะเข้า
มาเผยแผ่ในอาณาจักรล้านช้างนั้น ชาวล้านช้างได้มีการนับถือวิญญาณ หรือผีต่างๆ อยู่ก่อน
แล้ว จากนั้นก็มีศาสนาพราหมณ์เข้ามาเผยแผ่ ระบบแนวความคิดของคนล้านช้างจึงได้มีการ
ขยายตัวเป็นความคิดแบบวิญญาณนิยม พราหมณ์ หรือผีพราหมณ์ และเมื่อพุทธศาสนาเข้า
มาเผยแผ่ต่อจากนั้นระบบแนวความคิดของคนในอาณาจักรล้านช้างจึงมีลักษณะเป็นแนวคิด
แบบผสมผสานแนวคิดทั้ง 3 ระบบเข้าด้วยกัน นั่นคือเรื่องของวิญญาณ(ผี) พราหมณ์ และ
พุทธศาสนา แนวความคิดและวิธีปฏิบัติเช่นนี้จะเห็นได้จากการลงพื้นที่เก็บข้อมูลโดยการ
สังเกตและสัมภาษณ์ประชาชนในพื้นที่งานวิจัยทั้งที่นครหลวงพระบาง เวียงจันทร์ ประเทศ
สาธารณประชาธิปไตยประชาชนลาว และจังหวัดเลย นครพนม ของประเทศไทย จะพบได้ว่า 
ระบบแนวความคิดที่ผสมผสานอยู่ด้วยกันทั้งเรื่องของวิญญาณ (ผี) พราหมณ์ และพุทธ
ศาสนา และค่อนข้างจะมีความกลมกลืนกับวิถีชีวิตของชาวบ้าน ไม่มีความขัดแย้งกัน ตรงกัน
ข้ามกลับเป็นการเสรมิซึ่งกันและกันมากกว่า กล่าวคือในแต่ละประเพณีที่มีการจดักิจกรรมขึ้น
ในสังคมชาวบ้านนั้นจะมีการจัดความส าคัญและหน้าที่ของคนในการปฏิบัติ มีหมอขวัญท าพิธี
ทางพราหมณ์ มีหมอธรรม หมอส่อง หมอล า ผีฟ้าท าพิธีทางผี มีพระสงฆ์ท าพิธีกรรมทางพุทธ
ศาสนาในงานบุญประเพณีต่างๆ นี้แสดงให้เห็นถึงการผสมผสานระหว่างแนวคิดทั้งสามที่
กล่าวมา เช่น งานบุญบั้งไฟทางภาคอีสานของไทย หรือที่ สปป.ลาวซึ่งเป็นพิธีกรรมขอฝน
จากพระยาแถน พิธีกรรมนี้จะเริ่มจากวัด มีการน าบั้งไฟไปไว้ที่วัด มีพิธีซึ่งพระสงฆ์ พราหมณ์ 
และชาวบ้านท าร่วมกัน ซึ่งโดยปกติแล้ว พระสงฆ์จะไม่ร่วมพิธีกรรมเกี่ยวกับผี แต่มีหลาย
หมู่บ้านที่มีเรือนผแีละศาลพระภูมิในบรเิวณวัด แต่อยู่นอกอุโบสถ ซึ่งถือว่าเป็นสถานที่เคารพ
สักการะสูงสุดในทางพุทธศาสนานอกจากนี้ยังมีอีกหลายประเพณีที่แสดงให้เห็นว่า ระบบ
แนวคิดแบบผสมผสานระหว่างวิญญาณ พราหมณ์ และพุทธ ได้แทรกอยู่ด้วยกันอย่าง



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

599 

 

กลมกลืนจนแทบจะแยกไม่ออกว่ามีความแตกต่างกันอย่างไร ซึ่งจะเห็นได้ว่าในแต่ละบ้าน 
รวมไปถึงที่ตั้งของส านักต่างๆ ของภาครัฐและเอกชนทั้งในประเทศไทยและลาวนั้น มักจะมี
การตั้งศาลพระภูมิไว้เคารพกราบไหว้บูชาเพื่อความเป็นสิริมงคลในชีวิตและทรัพย์สิน ดังนั้น
ระบบแนวความคิดทางปรัชญาของอาณาจักรล้านช้างจึงจัดอยู่ในประเภทพหุนิยม 
(Pluralism) หรือพหุวัฒนธรรม (Multiculturalism) 
 2.บ่อเกิดของศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีของอาณาจักรล้านช้างมาจากแนวคิด
ทางปรัชญาของคนล้านช้าง โดยเฉพาะคติทางพุทธศาสนาน้ันถือว่ามีอิทธิพลต่อศิลปะต่างๆ 
มากทั้งทางด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตกรรม เรียกว่า พุทธศิลป์ล้านช้าง ส่วน
ทางวัฒนธรรมของอาณาจักรล้านช้างนั้นมทีั้งส่วนที่เป็นวัฒนธรรมทางวัตถุ วัฒนธรรมทางคติ
ธรรม วัฒนธรรมทางเนติธรรม และวัฒนธรรมทางสังคม ซึ่งวัฒนธรรมเหล่าน้ีจะแสดงออกใน
รูปแบบของประเพณีลา้นช้าง เรียกว่า ฮีตสิบสอง หรือประเพณีสิบสองเดือน ซึ่งเป็นประเพณี
ที่ชาวล้านช้างได้ปฏิบัติสืบต่อกันมาในโอกาสต่างๆ ทั้งสิบสองเดือนของแต่ละปี เป็นประเพณี
ที่แสดงออกตามคติทางพุทธศาสนา และบางประเพณีมีการผสมผสานพิธีกรรมที่เกี่ยวกับ
เรื่องวิญญาณ พราหมณ์ และพุทธศาสนาเข้าด้วยกันเช่น  ประเพณีบุญฮีตสิบสองของคนล้าน
ช้างบางประเพณีอาจมีจุดมุ่งหมายแนวคิดหรือความเช่ือที่ต่างกัน เช่น การเซ่นไหว้ในเรื่อง
ของวิญญาณ (ผี) พญาแถน พญานาค หรืออ านาจเหนือธรรมชาติที่แฝงอยู่ในพิธีกรรมนั้นๆ 
ในแต่ละเดือน 
 3. วิถีชีวิตของคนในอาณาจักรล้านช้างมีการก าหนดแบบแผนและกติกาทางสังคมใน
การอยู่ร่วมกันกับความหลากหลายชนชาติ แม้ว่าชาวล้านช้างจะมีการจัดชนช้ันระหว่า ง
ผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครองก็ตาม แต่ชนช้ันผู้ปกครองก็ไม่ได้ทอดทิ้งยังมีการดูแลเอาใจใส่ใน
ฐานะผู้อยู่ใต้ปกครอง เพราะคนช้ันล่างหรือไพร่นี้ก็คือพลเมืองทั่วไป ซึ่งชนช้ันผู้ปกครอง
จะต้องอาศัยคนกลุ่มในการผลิตผลทางการเกษตร และยังอาศัยในการท าศึกสงครามด้วย อีก
อย่างหนึง่ รูปแบบของการปกครอง รวมไปถึงการบัญญัติกฎหมายนั้น อาณาจักรล้านช้างได้
อิงอาศัยหลักธรรมวินัยในทางพุทธศาสนาเปน็หลกั จึงท าให้รูปแบบของการปกครองค่อนข้าง
จะเป็นธรรม ปราศจากการกดข่ีใดๆ ทั้งสิ้น คนล้านช้างจึงมีวิถีชีวิตแบบเรียบง่าย และชอบใน
เรื่องของสันทนาการร่วมกัน ดังจะเห็นได้ว่า วิถีการด าเนินชีวิตของชาวล้านช้างจะเกี่ยวข้อง
กับประเพณีบุญต่างๆ ตลอดทั้งปี นั่นคือภายในสิบสองเดือนจะมีบุญประเพณีทุกเดือน ซึ่ง
ประเพณีในแต่ละเดือนนั้นก็ล้วนเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา จึงอาจกล่าวได้ว่าคนล้านช้างมีวิถี



600 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

ชีวิตผูกพันอยู่กับพุทธศาสนาตั้งแต่เกิดจนกระทัง่ตาย ดังนั้นหลักค าสอนในทางพุทธศาสนาจึง
เป็นเครื่องก าหนดวิถีชีวิตของคนล้านช้างให้มีการประพฤติปฏิบัติเป็นไปในทางเดียวกัน ไม่ว่า
จะเป็นเรื่องของศาสนา กฎหมาย และการใช้ชีวิตในทางสังคมก็ตาม ล้วนก าหนดมาจากคติ
ทางพุทธศาสนาทั้งสิ้น 

 
อภิปรายผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง “ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้าน
ช้าง” เป็นการวิจัยเพื่อแสดงให้เหน็ความเปน็มาและการพัฒนาความเจริญรุ่งเรืองทั้งทางด้าน 
ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตของคนในอาณาจักรล้านช้าง ทั้งนี้ก็เพราะว่า
อาณาจักรล้านช้างเป็นอาณาจักรที่มีความยิ่งใหญ่อาณาจักรหนึ่งในอุษาคเนย์ โดยเฉพาะใน
รัชสมัยพระเจ้าฟ้างุ้ม ซึ่งเป็นระยะที่อาณาจักรล้านช้างได้ขยายขอบเขตแผ่อิทธิพลไปไกลจน
สามารถผนวกดินแดนภาคอีสานของไทยในปัจจุบันเข้าเป็นดินแดนของอาณาจักรล้านช้าง 
ดังนั้นอีสานหรือภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยจึงถือว่าเป็นดินแดนส่วนหนึ่งของ
อาณาจักรล้านช้าง ซึ่งมีจุดศูนย์กลางอยู่ที่นครหลวงพระบาง คนอีสานกับคนลาวจึงเป็นคน
ชนชาติเดียวกันมาก่อน เพียงแต่ว่าภายหลังได้มีการแบ่งเขตแดนประเทศกัน จึงท าให้คนทั้ง
สองชนชาตินี้กลายเป็นชนชาติไทยอีสานและชนชาติลาวในปัจจุบัน อย่างไรก็ตาม อาณาจักร
ล้านในอดีตนั้นได้พัฒนาขีดความสามารถหลายๆ ด้านดังที่กล่าวมา แสดงให้เห็นว่าชาวล้าน
ช้างได้ใช้แนวความคิดทางปรัชญา หรือภูมิปัญญาในการพัฒนาชนชาติตน ซึ่งในงานวิจัยนี้ 
พบว่า อาณาจักรล้านช้างได้ใช้ระบบแนวความคิดดั้งเดิมของตนคือความเช่ือเรื่องวิญญาณ 
หรือผีต่างๆ มีผีฟ้าแถน เป็นต้น และแนวความคิดใหม่ที่เข้ามาทีหลังคือศาสนาพราหมณ์ และ
พุทธศาสนา ซึ่ งตรงกับพระครูภัทรสิริ วุฒิ  (วิทยา สิริภทฺ โท/เที่ ยงธรรม)  Phrakhru 

Phatrasiriwut (Witthaya Siriphattho/Thietham) (2013) ได้ท าสารดุษฎีนิพนธ์เรื่อง 
ศึกษาพัฒนาการและอิทธิพลของพระพุทธศาสนาในสังคมล้านช้าง พบว่า สภาพสังคมของ
อาณาจักรล้านช้างก่อนที่พุทธศาสนาจะเริ่มเข้ามาเผยแผ่นั้นมีการนับถือสิ่งเหนือธรรมชาติ 
เช่น ผีแถน ผีฟ้า ผีบรรพบุรุษ เป็นต้น ต่อมามีการรับเอาพุทธศาสนามาเผยแผ่ท าให้ฝ่าย
อาณาจักรโดยพระมหากษัตรยิ์ใช้วิธีการปกครองโดยน าหลักธรรมทางพุทธศาสนามาเปน็หลกั
ปฏิบัติท าหน้าที่เหมือนสัญญาประชาคม ใช้ควบคุมความประพฤติของคนในสังคมโดยปริยาย 
ในยุคล้านช้างหลักธรรมทางพุทธศาสนาถือได้ว่ามีอิทธิต่อความเช่ือของชาวพุทธมากยิ่งกว่า



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

601 

 

กฎหมายของราชอาณาจักร จึงเป็นเหตุผลส าคัญที่ท าให้พระมหากษัตริย์แห่งล้านช้างได้ให้
ความส าคัญกับสถาบันทางพุทธศาสนา ซึ่งสอดคล้องกับ พระสมศักดิ์ ปิยธมฺโม/อินทเสน
Phra Somsak Piyathammo/ Inthasan ( 2 0 0 0 )  ไ ด้ ท า วิ จั ย เ รื่ อ ง  อิ ท ธิ พ ล ข อ ง
พระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมลาวในแขวงจ าปาศักดิ์ สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 
ซึ่งก็พบว่า เดิมประชาชนลาวมีความเช่ือและนับถือภูตผี วิญญาณ สิ่งเหนือธรรมชาติ แต่
ต่อมาเมื่อพระพุทธศาสนาได้เผยแผ่เข้ามา ประชาชนลาวได้ยึดหลักพระธรรมค าสอนของ
พระพุทธศาสนาเป็นวิถีด าเนินชีวิต จนกระทั่งท าให้พระพุทธศาสนาได้เจริญงอกงามไป
ตามล าดับ แต่ขณะเดียวกัน เมื่อมีการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างการบริหารประเทศชาติ ทั้ง
ทางด้านการเมือง สังคม และเศรษฐกิจ พระพุทธศาสนาก็เปลี่ยนไปตามบริบทนั้นๆ บางครั้ง
เมื่อการเมืองมีความสงบลง ประเทศชาติมีความเจริญ พระพุทธศาสนาก็ได้รับการสนับสนุน
ส่งเสริม ดังจะเห็นได้ว่า พระมหากษัตริย์ล้านช้างโดยเริ่มตั้งแต่รัชสมัยของพระเจ้าฟ้างุ้มเป็น
ต้นมา ทุกพระองค์ล้วนนับถือพุทธศาสนา ทรงท าหน้าที่เป็นพุทธมามกะ อุปถัมภ์ ท านุบ ารุง
พุทธศาสนาในด้านต่างๆ มากมาย ดังงานวิจัยของไกรฤกษ์ ศิลาคม Krairoek Silakhom 

(2017: 151-186) ที่ได้ศึกษาเรื่อง พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช: โพธิกษัตริย์กับการท าบุบ ารุง
พระพุทธศาสนาที่สองฝั่งโขง พบว่า พระเจ้าไชยเชษฐาธิราชเป็นกษัตริย์ลาวพระองค์หนึ่งที่มี
บทบาทส าคัญต่อการท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาในแถบลุ่มแม่น้ าโขง พระองค์ทรงมีมหา
ปณิธานต่อพุทธภูมิตามคติค าสอนทางพระพุทธศาสนา อันเป็นแรงจูงใจให้พระองค์ทรง
บ าเพ็ญบารมี 10 ประการอย่างยิ่งยวด และได้ส่งผลอย่างส าคัญที่ท าให้พระพุทธศาสนาใน
แถบสองฝั่งแม่น้ าโขงเจริญรุ่งเรือง พระองค์ทรงอุปถัมภ์การสร้างวัด การสร้างพระพุทธรูป 
การบูรณะพระธาตุที่ส าคัญไว้เป็นจ านวนมาก โดยร่องรอยหลักฐานดังกล่าวปรากฏทั้งที่เมือง
หลวงพระบาง เมืองเวียงจันทร์ และภาคอีสานตอนบนของไทยคือ จังหวัดหนองคาย บึงกาฬ 
หนองบัวล าภู เลย สกลนคร นครพนม และอุดรธานี เป็นต้น จากที่กล่าวมาน้ีแสดงให้เห็นว่า
อาณาจักรล้านช้างได้น าเอาแนวความคิดด้ังเดิมและแนวความคิดใหม่มาผสมผสานเข้ากันจน
กลายเป็นระบบความคิดทางปรัชญาของคนล้านช้าง ซึ่งเป็นแบบพหุนิยมหรือพหุวัฒนธรรม 
คือการน าเอาความคิดเรื่อง ผี พราหมณ์ และพุทธศาสนา มาผสมผสานกันอย่างกลมกลืน 
อย่างไรก็ตาม แม้คนล้านช้างจะมีระบบความคิดแบบพหุนิยมดังกล่าวนั้น แต่แนวความคิดที่
อิทธิพลต่อคนล้านช้างมากที่สุดคือพุทธศาสนา หลักค าสอนในทางพุทธศาสนาได้หยั่งลกึลงใน
จิตใจของล้านช้างจนกระทัง่กลายเป็นวิถีชีวิตของคนล้านช้างในที่สุด ซึ่งสิ่งนี้ได้สะท้อนให้เห็น



602 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

ในรูปแบบของปรัชญาหรือแนวคิด ศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณี รวมไปถึงวิถีการด าเนิน
ชีวิตของชาวล้านช้างเอง ดังที่ปรากฏในงานวิจัยของสุวิน ทองปั้น Suwin Thongpan  

(2016) เรื่อง พุทธศิลป์ล้านช้าง : แนวคิด พัฒนาการ คุณค่าทางศิลปะและวัฒนธรรม นั้นว่า 
ในสังคมล้านช้างมีวัฒนธรรม ประเพณีที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา และวัฒนธรรมที่นิยม
ประการหนึ่งคือวัฒนธรรมการสร้างศิลปะทางพระพุทธศาสนา โดยมีวัตถุประสงค์ในการ
สร้างคือเพื่อใช้ประโยชน์ เพื่อการสั่งสอน เพื่อการเคารพสักการบูชา และเพื่อการด ารงอยู่
ของพระพุทธศาสนา ในสมัยล้านช้างนั้น การสร้างพุทธศิลป์จะมีผู้น าคือพระมหากษัตริย์ โดย
พระองค์จะน าพาประชาชนในการสร้าง จนกลายมาเป็นวัฒนธรรมที่สืบทอดกันมา และได้มี
การพัฒนามาเป็นล าดับจนกลายเป็นเอกลักษณ์พุทธศิลป์ล้านช้าง ที่เห็นชัดเจนคือพระเจ้า
ไชยเชษฐาธิราช พระองค์ทรงเป็นผู้น าในการสร้างพุทธศิลป์มากมาย เช่น การสร้างพระธาตุ
ศรีสองรัก และพระธาตุหลวงเวียงจันทร์ เป็นต้น และเมื่อสร้างแล้วเสร็จก็จะเป็นการปฏิบัติ
ต่อพระธาตุเหล่านั้น โดยการจัดงานสมโภช การท าบุญ การสักการบูชา จนกลายมาเป็น
ประเพณีของชาวพุทธล้านช้างสืบมาจนทุกวันนี้ ซึ่งก็สอดคล้องกับอดุล หลานวงศ์ Adun 

Lanwong (2018) ได้ท าวิจัยเรื่อง ศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของพุทธศิลป์ที่มีต่อชุมชน
ในจังหวัดขอนแก่น พบว่า พุทธศิลป์ถือว่าเป็นสิ่งที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาโดยตรง 
เพราะเป็นสิ่งที่แสดงออกถึงศิลป์ผสมผสานเข้ากับพระพุทธศาสนา สะท้อนออกมาเป็น
สิ่งก่อสร้างทั้งในรูปแบบสถาปัตยกรรม ปติมากรรม และจิตรกรรม ซึ่งในปัจจุบนัน้ันจะเห็นได้
ชัดเจนมากว่าพุทธศิลป์นั้นได้แสดงออกมาในรูปแบบสิ่งปลูกสร้างภายในวัด เช่น อุโบสถ 
วิหาร กุฏิ ศาลา และเจดีย์ (พระธาตุ) เป็นต้น พุทธศิลป์ที่สร้างข้ึนจึงมีความส าคัญและ
ทรงคุณค่า เพราะปรากฏหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาอยู่ภายใน ซึ่งท าให้คนในชุมชนน าไป
ประยุกต์ใช้ในวิถีชีวิตได้ หลักธรรมในทางพุทธศาสนาจึงเป็นสัญลักษณ์ที่ส าคัญในการ
แสดงออกทางความคิดของคนล้านช้าง ซึ่งถือว่าเป็นบ่อเกิดอัตลักษณ์และเอกลักษณ์ของ
ความเป็นล้านช้าง ดังนั้นศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีต่างๆ ของคนล้านช้างจึงสะท้อน
ออกจากคติทางพุทธศาสนาเสียเป็นส่วนมาก นอกจากสิ่งที่สะท้อนจากวิถีชีวิตของชาวล้าน
ช้างที่มีความเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนาแล้ว ยังมีแนวความคิดบางอย่างที่ยังแทรกซ้อนอยู่กับ
วิถีชีวิตของชาวล้านช้างคือแนวคิดเรื่องผีและพราหมณ์ ซึ่งแนวความคิดทั้งสองนี้ไม่ได้สูญ
สลายไปจากจิตใจของคนล้านช้างแต่อย่างไร ยังคงแทรกซ้อนอยู่กับวิถีชีวิตของคนล้านช้างที่
แสดงออกมาทางด้านศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีต่างๆ ซึ่งจะเห็นได้ว่าคนล้านช้างมีการ



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจ าเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

603 

 

ท าพิธีกรรมเกี่ยวกับเรื่องของผี และน าพิธีกรรมของพราหมณ์บางอย่างมาปรับใช้ในงาน
ประเพณี หรือจารีตต่างๆ ในสังคมล้านช้าง ดังนั้นแนวคิดเรื่องผี พราหมณ์ และพุทธศาสนา 
จึงยังคงมีอยู่คู่กับสังคมล้านช้าง และมีการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่นมาจนถึงปัจจุบัน  

 
ข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยเรื่อง ปรัชญา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตของอาณาจักรล้าน
ช้าง ผู้วิจัยได้พบประเด็นที่ควรเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 ในส่วนข้อเสนอเชิงนโยบายน้ี ผู้วิจัยขอเสนอเป็นเชิงนโยบาย ดังนี้ 
 1) เนื่องจากอาณาจักรล้านช้างเป็นอาณาจักรที่มีความยิ่งใหญ่ มีขอบเขตกว้างไกล 
และมีประวัติความเป็นมายาวนาน ดังนั้นองค์ความรู้ที่อยู่ในบริบทของอาณาจักรล้านช้างจึงมี
ความหลากหลาย ผู้ศึกษาเรื่องของอาณาจักรล้านช้าง จึงควรแยกศึกษาในแต่ละด้านให้
ชัดเจน เพื่อจะได้เห็นบริบทขององค์ความรู้ของอาณาจักรล้านช้างในแต่ละด้านอย่างแท้จริง  
 2) ผู้ที่ศึกษาเกี่ยวกับอาณาจักรล้านที่ผ่านๆ มา ส่วนมากจะสนใจศึกษาเฉพาะเรื่อง
ประวัติความเป็นมา ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีของอาณาจักรล้านเสียเป็นส่วนมาก 
ผู้วิจัยเห็นว่าองค์ความรู้ในบริบทของอาณาจักรช้างนั้นมีมากมาย จึงเสนอเป็นเชิงนโยบายว่า 
ควรที่จะท าการศึกษาอาณาจักรล้านช้างในบริบททางปรัชญาบ้าง เช่น แนวคิดทาง
อภิปรัชญาของอาณาจักรล้านช้าง, แนวคิดทางจริยศาสตร์ของอาณาจักรล้านช้าง แนวคิด
ทางจริยศาสตร์ของอาณาจักรล้านช้าง และแนวคิดทางสุนทรียศาสตร์ของอาณาจักรล้านช้าง 
เป็นต้น 
 3) เนื่องจากองค์ความรู้ในบริบทของอาณาจักรล้านช้างนั้น หลายอย่างมีการสืบสาน
มาจนถึงปัจจุบัน ดังนั้นหน่วยงานที่เกี่ยวข้องหรือผู้ท าการศึกษาควรเน้นถึงการอนุรักษ์เพื่อให้
เป็นมรดกสืบต่อไป เพราะสิ่งที่เป็นภูมิปัญญาของคนในอาณาจักรล้านช้างนั้น ล้วนสะท้อนให้
เห็นถึงความเป็นชนชาติที่แสดงออกในรูปแบบของศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิต
ของคนรุ่นก่อน และได้กลายเป็นมรดกอันล้ าค่าทางวัฒนธรรมของคนในยุคปัจจุบัน 
 2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
 ในส่วนข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไปนั้น ผู้ วิจัยขอเสนอแนะเป็นหัวข้อ
งานวิจัยในเชิงปรัชญา ดังนี้ 



604 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

 1) ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเชิงอภิปรัชญาของอาณาจักรล้านช้าง 
 2) การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเชิงจริยศาสตร์ของอาณาจักรล้านช้าง 
 3) การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเชิงสุนทรียศาสตร์ของอาณาจักรล้านช้าง 
 
 

References 

Adun Lanwong. (2018. An Analytical Study of Buddist Arts Relations Towards 

Community in Khonkean Province. Research Report. Buddhist 

Research Institute : Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Krairoek Silakhom. (2017). Krairoek Silakhom. King Xetthathirat : The 

Buddhist King and His Support to Buddhism along Mekong River.  

Mekong Chi Mun Art and Culture Journal, 3(1), 151-186. 

Phra Somsak Piyathammo/ Inthasan. ( 2000) . The influence of Buddhism on 

Laos society in Champasak Province  Lao People's Democratic 

Republic. Research Report, Buddhist Research Institute : 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

PhrakhruPhatrasiriwut (Witthaya Siriphattho/Thiengtham). (2013). Study the 

   development and influence of Buddhism in the Lan Chang society. 

Ph.D. in Buddhist Studies. Graduate School : 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Suwin Thongpan, (2016). Buddhist Arts of Lanchang: Concept, Development, 

Art and Culture Value. Research Report. Buddhist Research Institute: 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Thongsueb Suphamark. (1985). In the chronicles of Laos. Bangkok : Teachers' 

   Council. 

Wikipedia, the free encyclopedia. Kingdom of Lan Chang. (Online). Retrieved 

November 2, 2018. from : https://th.wikipedia.org/wiki. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 


