
อิทธิพลของทฤษฎีความรู้ของเดวิด ฮิวม์ ท่ีมีต่อมนุษย์  
The Influence of David Hume’s 'S Theory  

of Knowledge on Humans. 
 

    พระเฉลย ฐิตวํโส (บุริภักด์ิ) และ พระครูภาวนาโพธิคุณ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น       

  Phra Chaloei Thitavangso (Buriphak)  

and Phrakru Bhavanabodhikun                                           

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  

KhonKaen Campus, Thailand  

Corresponding Author; E-mail: bulipak2559@gmail.com 
 

******** 

 
บทคัดยอ่* 
 อิทธิพลทฤษฎีความรู้ของฮิวม์ที่มีต่อมนุษย์น้ัน ฮิวม์ได้ให้ข้อเสนอเกี่ยวกับเรื่องเหตุผล
แก่การศึกษาและวงการปรัชญาว่า ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผล ความเช่ือที่ว่า เหตุมี
ความสัมพันธ์กับผล ในความเป็นจริงแล้ว ทัศนะของฮิวม์ ทั้งเหตุและผลนี้เปน็เพียงการเกิดข้ึน
แล้วก็สิ้นสุดลงเท่านั้น ไม่มีอะไรเกี่ยวข้องกันเลยในธรรมชาติของตัวมันเอง เหตุและผลเป็น
เพียงเหตุการณ์ใด เหตุการณ์หนึ่งเท่านั้น ความสัมพันธ์ที่เกี่ยวข้องที่ว่าไม่มีอ านาจพลังอันใดที่
จะรู้ได้ บรรดาของเหตุทั้งหลายก็ไม่มีพลังอย่างนี้เช่นกัน สิ่งที่เป็นเหตุและผลเป็นเพียงกลุ่ม
ประสบการณ์ทางผัสสะหรือประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสเท่านั้น  
 

คําสําคัญ: อิทธิพล; เดวิด ฮิวม์ ; ทฤษฎีความรู้  
 

 

 

 

                                                        
*  ได้รับบทความ: 2 ตุลาคม 2562; แก้ไขบทความ: 25 ธันวาคม 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 26 ธันวาคม 2562 
   Received: October 2, 2019; Revised: December 25, 2019; Accepted: December 26, 2019 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจําเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

19 

 

Abstract 

 
 The influence of Hume on the human. David Hume provided a 

rational proposition for the study and philosophical circles. Relationship 

between cause and effect belief that cause is related to effect. In fact David 

Hume 's views the cause and effect of this is only happening and it ends. 

There is nothing inherent in nature itself. The cause and effect is just any 

event. One event only relevant relationship that no power to know. The 

reasons are not so powerful. What is the cause and effect is only a sensory 

experience or a sensory perception. 

 

Keywords:  Influence; David Hume; Theory of Knowledge 

 
บทนํา 
 ญาณวิทยาเป็นสาขาหนึ่งของปรัชญาที่ศึกษาค้นคว้าถึงต้นก าเนิดความรู้ โครงสร้าง 
วิธีการ และความสมเหตุสมผลของความรู้ ในภาษาอังกฤษใช้ค าว่า epistemology ซึ่งมา
จากค าว่า episteme ซึ่ งแปลว่า ความรู้  (knowledge) กับ logos ซึ่ งแปลว่า ทฤษฎี 
(theory) ดังนั้น ในภาษาไทยจะเรียกญาณวิทยาว่า ทฤษฎีความรู้ก็ได้ และในภาษาอังกฤษ
จะใช้ค าว่า theory of knowledge แทน epistemology ก็ได้ (Witthan Suchikupta, , 

1996 : 8) ญาณวิทยาหรือ ทฤษฎีความรู้  ได้กล่าวถึงบ่อเกิดความรู้  ลักษณะ หน้าที่ 
ประเภท ความสมเหตุสมผลของความรู้และพรมแดนความรู้  หามาตรฐานว่าอะไรเป็น
ความรู้ที่ถูกต้อง อะไรเป็นความรู้จริงหรือเท็จ ซึ่งในปัจจุบัน ญาณวิทยาจึงมีความส าคัญมาก 
เพราะเป็นพื้นฐานในการเก็งความจริงทางอภิปรัชญา ดังนั้น ญาณวิทยาจึงสัมพันธ์กับ
อภิปรัชญาในแง่ที่ เป็นการวิจารณ์ ข้อเท็จจริง (Phra Ratchaworamuni (Prayoon 

Thammachitto), 2001 : 13) 
 เดวิด ฮิวม์ (David Hume) เป็นนักปรัชญาชาวสก๊อตแลนด์ ซึ่งได้รับแนวคิดจาก 
จอห์น ล็อค นักปรัชญาประจักษนิยมที่เช่ือว่าความรู้ได้จากประสบการณ์ แต่ทฤษฎีของฮิวม์
นั้นพัฒนาไปไกลกว่าทฤษฎีของ จอห์น ล็อค (John Locke) และยอร์จ  เบอร์คเล่ย์ 
(George Berkeley) ฮิวม์ให้ทรรศนะว่า ความรู้ไม่ได้มาจากประสบการณ์เท่านั้นแต่รวมถึง
มโนภาวะ (Mental States) ทั้งหลายว่า ต้องมีที่มาจากประสบการณ์ด้วยเช่นกัน ซึ่งเท่ากับ
รวมเอาสิ่งที่เป็นความหลงผิดเข้าไปด้วย ฮิวม์กล่าวว่า ความรู้ทุกอย่างเกิดจาก ความตรึงตรา 
(รอยประทับ impression) และความคิดห รือ จินตภาพ (image) ซึ่งความตรึงตราจะ



20 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

เกิดข้ึนได้เนื่องจากเรารู้สึกหรือมีประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ความรุนแรงของสิ่งต่างๆ 
ที่มากระทบกับจิตโดยทางประสาทสัมผัสเป็นตัวเช่ือมต่อระหว่างความตรึงตรากับความคิด  
 นอกจากนี้ฮิวม์ยังได้ปฏิเสธสิ่งสากลอีกด้วย เขาไม่ยอมรับการมีอยู่ของพระเจ้า จิต 
วิญญาณ หรือ อัตตา เพราะสิ่งดังกล่าวไม่สามารถสัมผัสได้ หรือไม่สามารถท าให้เกิดความ
ตรึงตราได้ เขากล่าวว่า เมื่อใดพยายามหาอัตตาดังกล่าว ก็จะพบแต่ความร้อน (heat) ความ
หนาว (cold) และความรู้สึก (emotion) ความสุข (happiness) ความทุกข์ (suffering) 

เราสัมผัสกับความคิดที่เกิดข้ึนแล้วเปลี่ยนแปลงไปการที่ฮิวม์ได้ปฏิเสธสสาร (substance) 

จิต (mind) พระเจ้า (God) นี้ เป็นสิ่งที่น่าสนใจว่า การที่ เขามีแนวความคิดอย่างนี้ซึ่ง
ขัดแย้งอย่างมากกับนักปรัชญาสมัยก่อนที่มีความเช่ือว่าสิ่ งเหล่านี้เป็นความจริงทาง
อภิปรัชญา ซึ่งไม่มีใครกล้าปฏิเสธ แต่ฮิวม์ก็ปฏิเสธความจริงนี้แล้วอะไรเป็นทฤษฎีความรู้
ของเขาที่แท้จริง เหตุผลที่น่าเช่ือถือคืออะไร อิทธิพลของทฤษฎีความรู้ของเดวิด  ฮิวม์  
ที่มีต่อมนุษย์อย่างไร ซึ่งเป็นประเด็นปัญหาที่น่าสนใจ (Phra Thaksin Khanathikorn 

(Sing Than Kham Kham, 2001: 64) 
 
ทฤษฎีความรู้ของเดวิด ฮิวม์ 
 ฮิวม์ได้นิยามความรู้ว่าความจริงแน่นอนที่เกิดจากการเปรียบเทียบมโนภาพการรบัรู้
นั้นยังไม่ได้บ่งชัดถึงความรู้เกิดข้ึนได้อย่างไร ความรู้จะเกิดข้ึนได้ต้องอาศัยปัจจัย 3 ประการ 
คือ ผู้รู้ (knower) สิ่งที่ถูกรู้ (known) และ สื่อ (ผัสสะ sensation) การท างานจึงจะเกิด
ผลได้ ความรู้ในฐานะที่เป็นการรู้ถึงความจริงทางธรรมชาติ ทั้งพิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัส 
(sence) หรืออยู่เหนือขอบเขตของการพิสูจน์ทางปรัชญา (Prapat Phoengdon and 

faculty. 1997 : 8) การจะให้ค านิยามใดๆ ต้องเป็นการกล่าวถึงความรู้ที่เป็นจริง กล่าวคือ 
ความรู้ต้องเป็นสากล ที่ทุกคนยอมรับและไม่มีข้อโต้แย้งได้นั้นจึงจะเป็นจริง  แต่ถ้าเป็น
ความรู้ที่ได้รับการยอมรับกันมาก่อน แต่ในวันหนึ่งมีผู้ที่ค้นพบว่า ความรู้นั้นไม่จริงหรือไม่
สามารถยอมรับได้ความรู้นั้นมิใช่ความรู้ในทางปรัชญา เช่น คนสมัยโบราณเช่ือกันว่าโลก
แบน แต่ในปัจจุบัน มีทฤษฎีสามารถพิสูจน์ชัดเจนว่าโลกกลม ความรู้ที่ถูกพิสูจน์อย่างนี้ไม่ใช่
เป็นความรู้ทางปรัชญา ความรู้ในแง่ปรัชญาต้องอยู่พ้นจากการพิสูจน์ แต่ความรู้ในลักษณะ
นี้มีความขัดแย้งจากความเป็นจริง เนื่องจากไม่อาจหาค าตอบได้อย่างน่าพอใจ และมีข้อ
ถกเถียงกันว่ามีอยู่จริงหรือไม่  ฮิวม์มีความเห็นว่า ความรู้ที่เราแน่ใจจนสงสัยไม่ได้นั้นไม่มี 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจําเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

21 

 

อย่างนี้เรียกว่าวิมัตินิยม (scepticism) ดังนั้น ความรู้ในทัศนะของฮิวม์ จึงเป็นความรู้ที่
พิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัสเท่านั้น ความจริงสิ่งที่อยู่เหนือประสาทสัมผัส เขาจะปฏิเสธไม่
ยอมรับ เนื่องจากไม่มีสิ่งใด ที่จะท าให้เกิดการรบัรูน้ั้นได้ ความรู้ที่ได้จากประสาทสัมผัส ฮิวม์
ก็ยังมีความไม่มั่นใจนัก เป็นเพียงความเป็นไปได้เท่านั้น แนวความคิดนี้ ผลักให้เขาเป็นนัก
ประสบการณ์นิยมแบบจัด จนถึงข้ันวิมัตินิยม (scepticism) กล่าวคือ ความรู้ทุกอย่างเป็น
เพียงความเป็นไปได้เท่าน้ัน ถ้ากล่าวถึงภาพรวมหรือความรู้ที่แท้จริงความรู้ในทรรศนะของ
ฮิวม์ ผู้วิจัยเห็นว่า น่าจะเป็นความรู้ข้ันประสาทสัมผัสโดยทั่วๆ ไป หรืออาจกล่าวได้ว่า เป็น
ความรู้ทางกายภาพ ที่อาศัยประสบการณ์ซึ่งสามารถพิสูจน์ได้เท่าน้ัน (Royal Academy, 

2000 : 8) 

 ฮิวม์ เป็นผู้เสนอทฤษฎีเพทนาการนิยม (sensationism) ที่เช่ือว่า ความรู้ทุกอย่าง
มาจากประสบการณ์ และเขาได้วิเคราะห์ประสบการณ์ว่า เป็นผลรวมของกลุม่ทีห่ลากหลาย
ชนิด แต่ไม่เพียงเท่านั้น เขายังได้แบ่งประสบการณ์ความรู้ออกเป็น 2 ประเภท คือ 1) รอย
ประทับ (impression) หมายถึง การรับรู้สิ่งใดสิง่หนึ่งทางประสาทสัมผัสหรอืทางใจโดยตรง
ในขณะนั้นต่อความเป็นจริงภายนอก และ 2) มโนภาพ (ideas) หมายถึง ความคิดหรือสิ่งที่
ปรากฏในห้วงของจิตใจในขณะที่จิตคิดหรือรับรู้ซึ่งเป็นการเลียนแบบ (copy) มาจากรอย
ประทับ ส าหรับมโนภาพนั้น ข้าพเจ้าหมายถึงจินตภาพที่ปรากฏอย่างเลือนลางเวลาใช้
เหตุผลและเวลาใช้ความคิดรอยประทับและมโนภาพ ประสบการณ์ทั้งสองนี้ เพื่อให้เข้าใจ
ตรงกัน รอยประทับ (impression) เป็นประสบการณ์ที่ได้จากประสาทสัมผัสโดยตรง
ทั้งหมดของเรานั่นเอง ซึ่งเป็นการท างานระหว่างอายตนะภายนอกสัมพันธ์กับอายตนะ
ภายใน ตั้งแต่การเห็น การได้ยิน ได้กลิ่น ลิ้มรส และการสัมผัสทางกาย รวมทั้งอารมณ์และ
ความรู้สึกรัก ชอบ เกลียด ส่วนมโนภาพ (ideas) คือ ภาพเลือนลางของสิ่งที่ปรากฏแก่จิต
ในลักษณะของความคิด ความรู้สึก หรือผัสสะที่อยู่ในความทรงจ าในขณะที่ก าลังคิดหรือหา
เหตุผล ซึ่งก็คือ จินตภาพ (image) สิ่งที่ปรากฏอย่างเลือนลางเวลาใช้เหตุผลหรือเวลาใช้
ความคิดน่ันเอง ซึ่งทั้งสองอย่างนี้เกิดจากประสบการณ์ ดังที่ฮิวม์กล่าวว่า การรับรู้ทั้งหมด
ของคนเราแบ่งได้เป็น 2 ชนิด ซึ่งข้าพเจ้าเรียกว่า รอยประทับ (impression) และมโนภาพ 
(ideas) การรับรู้ที่มีพลังและความรุนแรงมากกว่าคือรอยประทับ  ในที่นี้หมายถึงผัสสะ 
(sensation) อารมณ์ (passion) และความรู้สึก (emotion) ที่เกิดข้ึนเมื่อมีประสบการณ์ 
(David Hume, 1971 : 45 ) 



22 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

 กล่าวโดยสรุป ความรู้ในทรรศนะของฮิวม์ แบ่งออกเป็น 2 ประเภทคือ รอยประทับ 
(impression) และมโนภาพ (ideas) ทั้งรอยประทับและความคิดน้ีเป็นที่มาของความรู้ ซึ่ง
รอยประทับเป็นการรับรู้สิ่งภายนอกด้วยประสาทสัมผัสทั้งห้าโดยตรง  พอนานไปรอย
ประทับนี้ก็ถูกเก็บไว้ในลักษณะของความเป็นภาพในใจ เมื่อนึกถึงหรือคิดก็จะท าให้เกิด
ความรู้ข้ึนมา เนื่องจากฮิวม์ยอมรับความรู้ที่ได้จากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ความรู้
เป็นเพียงข้ันประสาทสัมผัสของคนทั่วไปเท่านั้น ที่สามารถศึกษาค้นคว้าได้เองตามแหล่งที่
เกิดข้ึน ความรู้ของฮิวม์นี้เป็นเพียงความรู้โดยอ้อมเท่านั้น เพราะว่าต้องอาศัยสื่อกลางเป็น
บุคคลหรือสิ่งแวดล้อม ที่ท าให้เกิดความรู้ถ้าเป็นความรู้ที่อยู่เหนือประสบการณ์เขาจะ
ปฏิเสธทันที เนื่องจากว่าไม่ท าให้เกิดรอยประทับหรือท าให้เกิดมโนภาพได้ และฮิวม์เป็นผู้ที่
ยึดหลักประสบการณ์อย่างเคร่งครัด  จนท าให้แนวคิดของเขากลายเป็นวิมัตินิยม 
(scepticism) ที่ว่า ความจริงเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่อาจรู้ได้  รอยประทับหรือมโนภาพเป็น
ความรู้ของฮิวม์ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า กลุ่มประสบการณ์ แต่ประสบการณ์เหล่านี้ ต้องยึด
ประสาทสัมผัสทางอายตนะ คือ ตา หู จมูก ฯลฯ เป็นทวารในการรับรู้จากโลกภายนอกเข้า
มาสู่ภายในความรู้จึงจะเกิดข้ึนได้ กล่าวคือ ทั้งรอยประทับและมโนภาพจะเกิดข้ึนได้ต้องยึด
ประสาทสัมผัสทางการรับรู้  ดั งนั้น  ธรรมชาติของความรู้ของฮิวม์จึงจ ากัดอยู่แ ค่
ประสบการณ์ที่มีต่อวัตถุภายนอกเท่านั้น เป็นเพียงการพิสูจน์ว่า วัตถุภายนอกมีอยู่จริง
หรือไม่ แต่เป็นการรู้ได้อย่างจ ากัด คือประสาทสัมผัสรู้ได้แค่ไหนก็ยอมรับแค่นั้น จะสรุปเกิน
ความจริงหรือการรับรู้ของเราย่อมเป็นไปไม่ได้  ถ้าสรุปเกินความจริง ก็จะเกิดปัญหาให้
ถกเถียงกันภายหลังอย่างนักปรัชญารุ่นก่อนหน้าฮิวม์ 

 
ธรรมชาติของความรู้  (The nature of knowledge)   
 ความรู้ของเราเริ่มจากอะไร ทรรศนะของพวกประจักษ์นิยมเห็นว่า ความรู้เริ่มต้น
ข้ึนจากประสบการณ์ทางประสาทสมัผสัหรือที่มาของความรู้คือประสาทสัมผัส ท าให้เรารับรู้
ข้อมูลจากโลกภายนอก ค าว่า “โลกภายนอก (external world)” หมายถึง สิ่งต่าง ๆ ที่
แวดล้อมตัวอยู่ เช่นทุ่งหญ้า, ต้นไม้, ทะเล เป็นต้น สิ่งต่าง ๆ เหล่าน้ี เรารับรู้มันด้วยประสาท
สัมผัสซึ่งเป็นผู้ให้ข้อมูลแก่เรา จากค านิยามมีประเด็นที่ควรพิจารณา 2 ประการ คือ 1) การ
รับรู้ (perception) และ 2) ประสาทสัมผัส (scene) การรับรู้ พวกประจักษ์นิยมจะไม่อาจ
ปฏิเสธสิ่งที่อยู่ภายนอกได้โดยเด็ดขาด เนื่องจากว่าสิ่งภายนอกเป็นแหล่งความรู้ที่รับรู้โดย



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจําเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

23 

 

ประสาทสัมผัสทั้งห้า ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ประสาทสัมผัสเหล่านี้เช่ือมโยงกับวัตถุ
ภายนอกเกิดการกระทบกันท าให้เรารับรู้ โดยทั่วไปคนเรามักจะไม่สงสัยว่า สิ่งต่างๆ เช่น 
บ้าน ดวงอาทิตย์ ต้นไม้ หรือแม้แต่ส่วนต่าง ๆ ของร่างกายเราเอง สิ่งเหล่าน้ีที่เรามองเห็นได้
โดยตรง เรียกว่าวัตถุภายนอก (material substance) ถ้าวิเคราะห์ ค าว่า “วัตถุภายนอก”
ในความคิดของคนทั่วไปคิดว่า สิ่งที่อยู่ภายนอกตัวเรา อาจจะไม่ได้คิดถึงองค์ประกอบ คิด
แต่เพียงว่าสิ่งเรามองเห็นตามสภาพที่ปรากฏ ทางประสาทสัมผัสบอกได้เท่านั้น แต่ใน
ทรรศนะของนักปรัชญา วัตถุภายนอก การตอบค าถามอาจจะต้องศึกษารายละเอียด
มากมายประกอบด้วย คุณสมบัติ (quality) ลักษณะ (character) ขนาด (size) รูปร่าง 
(form) ความมีอยู่ของวัตถุข้ึนกับสิ่งใดบ้าง คือเราเช่ือว่า สิ่งเหล่าน้ันมีอยู่ เป็นสิ่งที่เรารับรู้
และสัมผัสด้วยประสาทสัมผัสส่วนใดส่วนหนึ่งได้ หรือหมายความว่าการมีอยู่ของวัตถุข้ึนกับ
เราหรือไม่ กล่าวคือ วัตถุภายนอกเป็นสิ่งที่เราเข้าไปสัมผัสรับรู้หรือไม่ หรือมันอยู่ได้ด้วยตัว
ของมันเอง  
 โดยทั่วไปสิ่งที่เรารับรู้นั้น ต้องรับรู้โดยประสาทสัมผัสมีประสบการณ์กับโลก
ภายนอกซึ่งมันมีอยู่จริงโดยตัวของมันเอง เป็นเพราะเราเช่ือด้วยสัญชาตญาณของเรา โดย
ปราศจากการคิดโดยไตร่ตรองหรือหาเหตุผลที่น่าเช่ือถือเพียงพอ เราเช่ือว่าสิ่งต่างๆ อยู่ด้วย
ล าพังตามสถานะของมันเอง แม้จะไม่มีใครรับรู้มันเลย ซึ่งความจริงไม่ถูกต้องนัก ถ้าหาก
พิจารณาดู จะพบว่า สิ่งที่เราเรียกว่า ข้อมูลหรือความรู้นั้น สิ่งที่อยู่ในจิตนั้นก็คือการรับรู้ 
(perception) นั่นเอง ถ้าไม่สามารถพิสูจน์ได้ว่า สิ่งที่เรารับรู้หรือผัสสะมาจากสาเหตุวัตถุ
ประการใด สิ่งที่เรารู้ได้ก็คงเป็นแค่เพยีงผสัสะเท่านั้น การที่จะคิดถึงความสัมพันธ์ระหว่างสิ่ง
ภายนอกกับผัสสะก็คงเป็นไปไม่ได้ ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผลก็คงเป็นไปไม่ได้เช่นกัน 
แต่ความสัมพัน ธ์ของมันเกิดข้ึนในลักษณะเช่ือมโยงระหว่างเหตุและผลคือ  ผัสสะ 
(sensation) กับ วัตถุ  (material) แล้วเราจะอ้างว่า วัตถุเป็นสาเหตุของผั สสะไม่ ได้ 
เนื่องจากผัสสะนั้นรับรู้แค่เพียงผิวเผิน ได้แก่คุณสมบัติต่างๆ ของวัตถุ เช่น ส ีเสียง กลิ่น รส 
ความแข็ง ความอ่อน ความร้อน ฯลฯ ถ้าถอดคุณสมบัติของวัตถุออกเมื่อใด สิ่งที่รับรู้นั้นก็ไม่
มีความหมาย อาจเป็นเพียงความว่างเปล่า เพราะไม่มีข้อมูลหรืออะไรเหลืออยู่เลย ไม่
สามารถให้เหตุผลได้ว่า เบื้องหลังของคุณสมบัติน้ันมีอะไรรองรับอยู่อีกหรือไม่ ถ้าเป็นเช่นนี้ 
ฮิวม์กล่าวว่า เราก็ไม่ต้องมาเสียเวลาในการถกเถียงกันโดยเปล่าประโยชน์ เพราะในความ
จริง เราไม่อาจรับรู้สิ่งใดได้นอกจากรอยประทับ (impression) และมโนภาพ (ideas) 



24 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

เท่านั้น ไม่มีหลักฐานยืนยันได้เลยว่ารอยประทับและมโนภาพมีสาเหตุมาจากวัตถุภายนอก 
หรือวัตถุสาร (material substance) หรือมีสาเหตุมาจากสิ่งที่เราเรียกว่าพระเป็นเจ้า ถ้า
พิจารณาจะพบว่า ประสบการณ์ที่เกิดจากผัสสะเกิดข้ึนแล้วก็สิ้นสุดลง เราอาจกล่าวได้เพียง
ว่า ผัสสะทั้งหลายนั้น เป็นสิ่งที่ปรากฏข้ึนอย่างซ้ าซากในประสบการณ์ชีวิตของมนุษย์ ดังนั้น 
ขอบเขตประสบการณ์จะต้องอยู่แค่ผัสสะหรือแค่รอยประทับกับมโนภาพเท่านั้น  เป็น
ความสัมพันธ์แบบใด ก็คงตอบได้เพียงผัสสะที่เป็นนิสัยและความเคยชินของเราเท่านั้น  
 กล่าวโดยสรุป ตามทรรศนะของฮิวม์ การรับรู้ของมนุษย์น้ันมีสมรรถภาพอยู่ภายใต้
ขอบเขตจ ากัด ขอบเขตจ ากัดในที่นี้ คือ ประสบการณ์ (experience) เพราะเราไม่สามารถรู้
ถึงต้นก าเนิดและสิ่งที่อยู่เบือ้งหลงัของรอยประทบัได้ ดังนั้น ธรรมชาติของความรู้ของฮิวม์จึง
จ ากัดอยู่แค่ประสบการณ์ที่มีต่อวัตถุภายนอกเท่านั้น เป็นเพียงการพิสูจน์ว่า วัตถุภายนอกมี
อยู่จริงหรือไม่ แต่เป็นการรู้ได้อย่างจ ากัด คือประสาทสัมผัสรู้ได้แค่ไหนก็ยอมรับแค่นั้น จะ
สรุปเกินความจริงหรอืการรับรู้ของเราย่อมเป็นไปไม่ได้ ถ้าสรุปเกินความจริง ก็จะเกิดปัญหา
ให้ถกเถียงกันภายหลังอย่างนักปรัชญารุ่นก่อนหน้าฮิวม์ 

 
อิทธิพลของทฤษฎีความรู้ของเดวิด  ฮิวม์ ที่ มีต่อมนุษย์  
 ข้อเสนอของฮิวม์ที่มีต่อวงการปรัชญา โดยให้แนวคิดเกี่ยวกับกฎธรรมชาติ ฮิวม์เช่ือ
ว่า กฎแห่งเหตุและผล (cause and effect) หรือกฎธรรมชาติ (natural law) ที่มนุษย์รับรู้
ได้ในยุควิทยาศาสตร์ สิ่งที่ฮิวม์เสนอ คือกฎแห่งเหตุและผล ที่มีอิทธิพล ในความคิดคน
โบราณมีความเช่ือว่า เหตุมีความสัมพันธ์กับผล เมื่อมีเหตุจะต้องมผีลเกดิตามมา เหตุจะต้อง
เช่ือมโยงไปหาผล หรือเมื่อมีผลอาจคิดไปถึงเหตุได้ แต่ในครั้งนั้นยังไม่มีนักปรัชญาท่านใดคิด
ศึกษาอย่างจริงจัง ถึงธรรมชาติของเหตุและผล จึงยอมรับในมติที่ว่า “ความรู้ได้มาจากการ
คิดด้วยเหตุและผล” (Samak Burawat, 2001 : 264) ฮิวม์เป็นคนแรกที่กล้าโค่นล้ม
ปรัชญาสมัยก่อน และยืนยันว่า ความรู้ที่ได้มาเป็นรอยประทับทางอวัยวะสัมผัส และยืนยัน
อย่างหนักแน่นว่า “การได้มาซึ่งเหตุและผลนั้นก็เป็นทางการรับรู้ด้วยอวัยวะรับสัมผัส” นี่
เท่ากับเป็นการหักล้างวิชาตรรกวิทยาแห่งยุดปัญญาทางวิทยาศาสตร์  ฮิวม์ให้ค านิยามของ
สาเหตุไว้ 2 นิยามคือ 1) ค านิยามที่เป็นความสัมพันธ์เชิงปรัชญา และ 2) ค านิยามที่เป็น
ความสัมพันธ์ตามธรรมชาติ (Somruedee Wisatwet, 1996 : 28) 

 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจําเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

25 

 

 1. ค านิยามที่เป็นความสัมพันธ์เชิงปรัชญา  
 (1) สาเหตุคือสิ่งที่เกิดก่อนและเกิดใกล้เคียงกับอีกสิ่ง และทุกครั้งทุกสิ่งที่คล้ายคลึง
กับสิ่งแรกจะมีอยู่ก่อนและเกิดข้ึนใกล้เคียงกับทุกสิ่งที่คล้ายคลึงกับสิ่งหลังในลักษณะ
เดียวกัน  
 (2) สาเหตุคือสิ่งที่มีอีกสิ่งตามมา และทุกครั้งทุกสิ่งที่ เหมือนกับสิ่งที่หนึ่งมีที่
เหมือนกับสิ่งที่สองตามมา  
 (3) สาเหตุคือสิ่งที่มีอกีสิ่งตามมาในลักษณะที่ว่า “ถ้าสิ่งแรกไม่มี สิ่งที่สองก็ไม่อาจมี
ข้ึนได”้  
 2. ค านิยามที่เป็นความสัมพันธ์ตามธรรมชาติ สาเหตุถูกนิยามว่า  
 (1) สิ่งที่เกิดก่อนและเกิดใกลเ้คียงกบัอีกสิ่งและเกิดคู่กันเช่นน้ันจนกระทั่งการมีมโน
ภาพของสิ่งหนึ่งก าหนดให้จิตคิดถึงมโนภาพของอีกสิ่งหนึ่ง และจากรอยประทับกับสิ่งหนึ่ง
ท าให้จิตบังเกิดมโนภาพที่ชัดเจนย่ิงของอีกสิ่งหนึ่ง  
 (2) สาเหตุ คือ สิ่งที่มีอีกสิ่งหนึ่งตามมา และการปรากฎตัวทุกครั้งของมันชักน า
ความคิดไปสู่การมีอยู่ของอีกสิ่งหนึ่ง  
 การพิจารณาเรื่องสาเหตุ จากค านิยามที่เป็นความสัมพันธ์เชิงปรัชญา ค านิยามส่วน
ใหญ่ จะบ่งบอกถึงลักษณะแก่นของเรื่องนั้นๆ แต่ในค านิยามของฮิวม์ แทนที่จะบอกถึง
ลักษณะความสัมพันธ์หรือสถานการณ์ ซึ่งถือว่าเป็นแก่นของสาเหตุ หรือความสัมพันธ์
ระหว่างสาเหตุที่เช่ือมโยงกับผล เขากลับพูดถึงกลุ่มประสบการณ์หรือรอยประทับที่มีกับสิ่ง
ที่เรียกว่า สาเหตุ ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า เป็นการน าเอามโนภาพมาเปรียบเทียบกัน ฮิวม์ยอมรับ
ว่าค านิยามส่วนแรกมีข้อบกพร่อง เพราะเป็นการนิยามจากสิ่งอื่นที่ไม่ใช่สาเหตุ ส่วนค า
นิยามที่สองก็เป็นการนิยามถึงที่มาของการที่เราเรียกสิ่งหนึ่งว่าสาเหตุ โดยบอกว่า มันเกิด
จากการเช่ือมโยงมโนภาพเข้าด้วยกันมันจึงไม่ใช่ค านิยามโดยตรง ซึ่งหมายถึงแก่นของสิ่งนั้น 
ๆ ค านิยามนี้ไม่ใช่นิยามแบบเคร่งครัด หรือตรงกับสาเหตุน่ันเอง เลยท าให้เกิดข้อถกเถียงกัน
เรื่อยมา  
 จากการพิจารณาอะไรเป็นนัยที่ท าให้ฮิวม์นิยามประเภทหรือที่มาของมโนภาพหรือ
ต้นก าเนิดแทนแก่น มีจุดม่งหมายอะไร การที่ฮิวม์นิยามเช่นนั้น เพราะฮิวม์คิดว่า มนุษย์เรา
เช่ือความสัมพันธ์ตามธรรมชาติชนิดนี้ และด้วยเหตุน้ีเอง เขาจึงอยากรู้ว่า ท าไม่มนุษย์จึงเช่ือ
เช่นน้ี เขาจึงใช้วิธีค้นหาต้นตอของความเป็นสาเหตุโดยกลับไปหาประสบการณ์ตามแนวคิด



26 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

ของเขา โดยอาศัยสิ่งที่เช่ือมโยงไปถึงประสบการณ์ได้  การเช่ือมโยงเหตุและผลเกิดข้ึน
อย่างไร ความเข้าใจของมนุษย์ที่ ว่า เมื่อมีเหตุแล้วจะต้องมีผลเกิดตามมา หลักที่ควร
พิจารณาคือ การเกี่ยวข้องในแง่ของเหตุและผลต่อกันระหว่างเหตุการณ์ 2 อย่างคือ 1) เหตุ
และผลเกี่ยวข้องกันอย่างจ าเป็นที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้  ซึ่งมีเวลาเป็นเครื่องก าหนด เช่น มี
วันนี้ก็จะต้องมีเมื่อวานนี้และจะต้องมีพรุ่งนี้ทุกทีไป หรือมีปัจจุบันจะต้องมีอนาคต 2) ถ้า
เหตุการณ์ ข. เกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ที่เกิดก่อนคือ ก. ตามเงื่อนไขที่ว่า จะไม่มีเหตุการณ์อื่น
ใดเกิดข้ึนแทนที่เหตุการณ์ ข. ฮิวม์อ้างว่า ความเกี่ยวข้องของเหตุและผล ไม่จ าเป็นต้องมีอยู่ 
แล้วอะไรเป็นสิ่งยืนยันค าพูดนี้ เมื่อเราทราบถึงเหตุอย่างใดอย่างหนึ่งนั้นเราไม่อาจจะคิดให้รู้
ได้ว่าผลของมันจะเป็นอย่างไร (Somruedee Wisatwet, 1996 : 109) 
 ดังนั้น จากทรรศนะของฮิวม์ เหตุและผลไม่มีอะไรเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันเลย เป็น
เพียงเหตุการณ์ใด เหตุการณ์หนึ่งที่เกิดข้ึนตามกันมาเท่านั้น การที่เรารู้ว่า เมื่อมีอะไรเกิดข้ึน 
แล้วผลอย่างนั้นตามมา สิ่งนี้เราทราบด้วยการสังเกตผลที่เกิดข้ึนจริง เพราะฉะนั้น เรารู้เหตุ
ผลได ้ไม่ใช่จากการคิด หากรู้ได้จากการรับรู้ทางประสาทสัมผัสเท่าน้ัน ดังนั้น ระหว่างเหตุ
และผลจึงเป็นเพียงสิ่งที่เกิดตามกันมาตามธรรมเนียม โดยไม่มีอะไรความเกี่ยวข้องกันเลย 
แต่สิ่งที่เราควรท าความเข้าใจคือ จริง ๆ แล้วอะไรเป็นสิ่งที่ท าให้เราคิดว่า มีความสัมพันธ์
เกี่ยวข้องกัน จากการวิจัยพบว่า การที่เรามีความเข้าว่า เหตุและผลเกี่ยวข้องกันอย่างจ าเป็น
ขาดไม่ได้น้ัน เช่น การเห็นลูกบิลเลียดลูกแรกชนบิลเลียดลูกที่สอง รอยประทับอันแท้จริงที่
เกิดแก่เราก็คือ การเคลื่อนไหวของบิลเลียดลูกแรก และการเคลื่อนไหวต่อมาของบิลเลียด
ลูกหลัง เราไม่มีรอยประทับใด ๆ เกี่ยวกับอ านาจหรือพลังในบิลเลียดลูกแรกนั้นเลย และไม่
อาจอนุมานได้ว่า มีอ านาจในเหตุภายนอกใด ๆ ได้ เพราะ 1) เป็นเพียงเหตุการณ์ที่เกิดข้ึน
บ่อยเห็นจนเกิดความเคยชิน 2) เหตุการณ์ที่เกิดข้ึนที่แรก ไม่มีพลังอะไรให้เรามองเห็นไดเ้ลย 
ไม่สามารถสังเกตได้ และ 3) เพียงการเกิดข้ึนอย่างซ้ า ๆ ของเหตุการณ์หนึ่งเท่าน้ัน ไม่เป็น
การเพิ่มอะไรให้กับบรรดาคุณภาพของมันเลย (Somruedee Wisatwet, 1996 : 298) 
 สรุปได้ว่า การที่เราจะตัดสินว่าสิ่งสองสิ่งมีความสัมพันธ์เป็นสาเหตุและผลกันนั้น 
จะต้องมีองค์ประกอบ 4 อย่างคือ  
 1) รอยประทับที่เกิดจากผัสสะที่ปรากฎต่อเราในขณะนั้น  
 2) การอนุมานความเป็นสาเหตุและผล หรือการที่จิตโยงรอยประทับที่ปรากฎเข้า
กับมโนภาพที่จ าได้ว่าเคยเห็นเกิดตามรอยประทับนี้มาเสมอ  



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจําเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

27 

 

 3) มโนภาพที่สัมพันธ์กับรอยประทับ คือมโนภาพที่คิดว่าจะเกิดตามมาเสมอทุกครั้ง 
ในกรณีนี้คือการเคลื่อนที่ของลูกบิลเลียดที่ถูกชนที่เราอนุมานว่าเป็นผล  
 4) ความเช่ือมั่นว่ามโนภาพที่เคยเกิดตามรอยประทับมาเสมอทุกครั้งจะต้องเกิดข้ึน
อีก ดังนั้น เหตุและผลที่เกิดข้ึนไม่มีอะไรเป็นสิ่งเช่ือมโยงกันได้ เหตุการณ์แต่ละเหตุการณ์ไม่
มีส่วนสัมพันธ์กัน เป็นเพียงการเกิดตามกันมาเท่านั้น และสิ่งที่เราเห็นบ่อยครั้งจนเกิดความ
เคยชิน จนคิดว่า มันมีความเช่ือมโยงเป็นปัจจัยแก่กันและกัน สิ่งเหล่านี้เป็นเพียงการ
จินตนาการ (imagination) เป็นตัวเช่ือมโยงเหตุและผลของมนุษย์เท่านั้น  
 ในเรื่องของจิตสาร (mind substance) วัตถุสาร (material) และพระเป็นเจ้า 
(God) ก็เหมือนกัน ฮิวม์เห็นว่า สิ่งเหล่านี้จะมีอยู่อย่างไรในเมื่อเราไม่เคยมีผัสสะต่อสิ่ง
เหล่านี้เลย ผัสสะของเราตรวจสอบคุณสมบัติได้บางอย่างเท่านั้น และสิ่งที่อยู่ เหนือ
ประสบการณ์ ก็ไม่สามารถเข้าถึงได้ และเกินกว่าสมรรถภาพของมนุษย์จะเข้าถึงได้ พระเป็น
เจ้าก็เช่นเดียวกัน เป็นสิ่งที่มนุษย์เข้าไม่ถึง และไม่สามารถสัมผัสได้ การค้นหาตัวตนของ
พระองค์ ก็พบแต่ความว่างเปล่าและประสาทสัมผัสส่วนใดก็ไม่อาจรับรู้ได้ การที่มีความเช่ือ
ว่า พระเป็นเจ้าเป็นสาเหตุแรกของสรรพสิ่ง เราก็ยังค้นหาไม่พบเลย ค ากล่าวอ้างเหล่านี้ก็
เป็นแค่เพียงลมปากของมนุษย์เท่านั้น “ยิ่งความรู้ระดับปรมัตถ์ ก็ไม่ต้องอ้างถึง” ไม่มี
ประสาทสัมผัสส่วนใดเลย ที่สามารถรับรู้ถึงความรู้ระดับประมัตถ์ ดังนั้น สิ่งที่มนุษย์รู้ได้ใน
ทรรศนะของฮิวม์ คือประสาทสัมผัสเท่านั้น ถ้าสิ่งใดที่ไม่อาจรับรู้ได้ฮิวมจะปฏิเสธทันที ฮิวม์
จึงกลายเป็นนักประสบการณ์แบบดิ่ง จนกลายเป็นคนช่าง สงสัย (sceptic) ไม่เช่ือ
แม้กระทั่งความคิด เหตุผล และความรู้ของตนเอง จึงกล่าวได้ว่า ทฤษฎีความรู้ของฮิวม์ จึงมี
แนวโน้มที่จะเป็นนักวิมัตินิยม (scepticism) อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 
 จากแนวคิดฮิวม์นี้เอง จึงมีอิทธิพลต่อความรู้ทรรศนะของฮิวม์ที่มีต่อมนุษย์ ได้แก่ 
 1. อิทธิพลพรมแดนความรู้ทรรศนะของฮิวม์ที่มีต่อตนเอง มนุษย์เป็นผู้แสวงหา
ความรู้ เพื่อการด าเนินชีวิต การศึกษาเล่าเรียน การปฏิบัติทดลอง จึงเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่อาจ
หลีกเลี่ยงได้ เพื่อให้ตนเองได้มาซึ่งประสบการณ์  
 2. อิทธิพลของพรมแดนความรู้ทรรศนะของฮิวม์ที่มีต่อสังคมและชาวโลก ในสมัย
ปรัชญาของฮิวม์รุ่งเรือง จะเห็นได้ว่า แนวคิดของฮิวม์มีอิทธิพลอย่างมาก ได้รับการยอมรับ
อย่างมาก และมีการแผ่ขยายไปยังสังคมต่างๆ ซึ่งประจักษ์พยานที่ได้รับอิทธิพลจากแนวคิด
ของฮิวม์คือ ค้านต์ (Immanuel Kant) นักปรัชญาชาวเยอรมัน ที่เล็งเห็นความส าคัญของ



28 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 4 October - December  2019 

การอธิบายเรื่องสาเหตุ ค้านได้พยายามแสวงหาใหม่ในการอธิบาย เพื่อหลีกเลี่ยงปัญหาที่
ฮิวม์อ้างมา อีกท่านหนึ่งคือเบนธัม (Jeremy Bentham) ที่ได้แรงบันดาลใจจากความคิด
เรื่อง คุณค่าทางจริยธรรมของฮิวม์  และเบนธัมได้น าแนวคิดนี้มาเป็นต้นเค้าของทฤษฎี
ประโยชน์นิยม (utilitarianism) ทฤษฎีประสบการณ์นิยมของฮิวม์ ได้มีอิทธิพลอย่างมาก
ในเวลาต่อมา ซึ่งแนวความคิดของฮิวม์นี้ มีอิทธิพลต่อส านักปฏิบัตินิยม (pragmatist) 
อุปกรณ์นิยม (instrumentalist) และปรัชญากลุ่มที่เน้นในเรื่องการวิเคราะห์ภาษาในเวลา
ต่อมาด้วย ซึ่งมีจุดเด่นในทรรศนะของฮิวม์ที่มีต่อนักปรัชญาและการศึกษา  ได้แก่ 1) 
วางรากฐานแนวคิดใหม่ในยุควิทยาศาสตร์ 2) การใช้หลักเหตุผลที่นักปรัชญายุคก่อนเห็นว่า
เป็นสิ่งภายนอก เข้ามาไว้ในประสาทสัมผัส และ 3) ฮิวม์กล้าที่จะน าเอาประสาทสัมผัสที่มี
ขีดจ ากัด ใช้ครอบคลุมความรู้ทั้งจักรวาล 

 
สรุป  
 ทฤษฎีความรู้ในทรรศนะของฮิวม์  ให้ค านิยามภายในกรอบประสบการณ์ทาง
ประสาทสัมผัสเท่านั้น เพราะฮิวม์เป็นนักประสบการณ์นิยม (empiricism) ดังนั้น การ
นิยามความหมายของความรู้คือ “ความจริงแน่นอนที่เกิดจากการยึดเอามโนภาพ” ความ
จริงแน่นอน (truth) คือความจริงที่ได้จากประสาทสัมผัส (sense) ประสาทสัมผัสท าให้เกิด
รอยประทับ (impression) มโนภาพ (ideas) ได้มาจากการลอกเลียนแบบรอยประทับ 
แล้วเก็บไว้ในลักษณะของจินตภาพ (image) ดังนั้น สิ่งที่ไม่เปลี่ยนแปลงเป็นจริงเสมอและ
เป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ คือความรู้ทางคณิตศาสตร์ หรือพีชคณิต เช่น 3+3= 6, มุมฉากจะมีค่า
เท่ากับ 90% หรือ เกลือย่อมมีรสเค็ม เป็นข้อความจรงิทีก่ล่าวถึงแล้วไม่จ าเป็นจะต้องพิสูจน์ 
เป็นต้น 
 ธรรมชาติความรู้ของฮิวม์เกี่ยวกับโลกภายนอก (external world) เพื่อให้ รู้
ประจักษ์แจ้งในวัตถุ ที่มุ่งพิสูจน์ความมีอยู่ของวัตถุ (material) การเข้าถึงวัตถุหรือสิ่งต่าง ๆ 
ตามสภาพความมีอยู่ ว่ามีอยู่จริงหรือไม่ รวมทั้งแสวงหาธรรมชาติความรู้มีความเช่ือมโยง
ระหว่างเหตุและผล (cause and effect) และในส่วนต่างๆ จะเป็นความสัมพันธ์ของสาเหตุ
กับวัตถุ สาเหตุกับสสาร (substance) ….จิต (mind) ….อัตตา (ego)…เอกภพ (universe) 
และสาเหตุกับพระเจา้ (cause and God) เรามีความสัมพันธ์กับสิ่งเหล่าน้ีอย่างไร เกี่ยวข้อง



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน่ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ประจําเดือนตุลาคม – ธันวาคม 2562 

29 

 

กับมนุษย์ทางไหนอย่างไร มนุษย์รู้ได้หรือรู้ไม่ได้ การพิสูจน์สิ่งเหล่านี้ไม่มีอะไรยืนยันได้ 
นอกจากประสาทสัมผัสเท่านั้น 
 อิทธิพลความรู้ทรรศนะของฮิวม์ที่มีต่อมนุษย์นั้น ฮิวม์ได้ให้ข้อเสนอเกี่ยวกับเรื่อง
เหตุผลแก่การศึกษาและวงการปรัชญาว่า ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผล ความเช่ือที่ว่า 
เหตุมีความสัมพันธ์กับผล ในความเป็นจริงแล้ว ทัศนะของฮิวม์ ทั้งเหตุและผลนี้เป็นเพียง
การเกิดข้ึนแล้วก็สิ้นสุดลงเท่านั้น ไม่มีอะไรเกี่ยวข้องกันเลยในธรรมชาติของตัวมันเอง 
เหตุและผลเป็นเพียงเหตุการณ์ใด เหตุการณ์หนึ่งเท่านั้น ความสัมพันธ์ที่เกี่ยวข้องที่ว่าไม่มี
อ านาจพลังอันใดที่จะรู้ได้ บรรดาของเหตุทั้งหลายกไ็ม่มีพลงัอย่างนี้เช่นกัน สิ่งที่เป็นเหตุและ
ผลเป็นเพียงกลุ่มประสบการณ์ทางผัสสะหรือประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสเท่านั้น การที่
มนุษย์เข้าใจว่ามีการเช่ือมโยงเกิดข้ึนระหว่างเหตุและผล ความคิดเท่านั้นเป็นสิ่งที่ก าหนดให้
สิ่งเหล่านี้มีความสัมพันธ์กัน แต่ก็ไม่มีอะไรยืนยันได้ ฮิวม์กล่าวว่า การที่เรามีประสบการณ์
ในเรื่องนั้น ๆ มาก่อนก็เลยท าให้เราคาดเดาได้ว่า เหตุอย่างนี้ ผลก็จะต้องออกมาเป็นอย่างนี้ 
การที่เรารู้ผลจะต้องเป็นไปตามที่เราคิด นั้นเป็นการสรุปสิ่งที่เราเคยมีประสบการณ์มาแล้ว 
ซึ่งปรากฎข้ึนเป็นสิ่งที่เราเห็นบ่อยครั้งจนเกิดความเคยชิน จึงท าให้เราสรุปสิ่งที่จะเกิดใน
อนาคตว่าจะต้องเป็นไปตามที่มันเคยเป็น ซึ่งเหตุการณ์นี้ไม่อาจหาข้อสรุปได้ 

 
References 
 

Hume, David. ( 1971) . An Inquiry Concerning Human Nature. Chicago : 

 United  States of America. 

Phra Ratchaworamuni (Prayoon Thammachitto). ( 2001) . Greek philosophy, 

 Western wisdom origin. (5th ed.). Bangkok:  Samsam Publishing. 

 Phra Thaksin Khanathikorn (Sing Than Kham Kham). ( 2001) .  Philosophy. 

 Bangkok: International Publishing House.  

Prapat Phoengdon and faculty. ( 1997) . Basic philosophy. (Department of 

 Philosophy and Religion Faculty of Humanities and Social Sciences 

 Rajabhat Institute Chiang Mai. 

Royal Academy. ( 2000) . English-Thai philosophical dictionary.  

 Rajabhatitthaya edition. Bangkok : Royal Institute of Publishing. 

Somruedee Wisatwet. ( 1996) . Hugh's Knowledge Theory. Bangkok : 

 Chulalongkorn University Press. 

Witthan Suchikupta. ( 1996) . Basic Philosophy. Bangkok : Ramkhamhaeng 

 University Press. 
 


