
แนวทางการระงับความขดัแยง้เชิงพุทธปรัชญาเถรวาท 

 Approach To Quell The Conflict In Theravada  

Buddhist Philosophy 
 

   พระเฉลย  ฐิตวํโส (บุริภักด์ิ)1, และ พระครูภาวนาโพธิคุณ2  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Phra Chaloei Thitavangso (Buriphak)
1,
 and Phrakhru Bhavanabodhikun 

2
  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author E-mail: cburiphuk@gmail.com 
 

******** 
บทคัดย่อ* 

งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ คือ 1) ศึกษาเหตุแห่งความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธ
ปรัชญาเถรวาท 2) เพื่อศึกษาแนวทางการระงับความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญา 3) 
เพื่อศึกษาวิเคราะห์แนวทางการระงับความขัดแย้งเชิงพุทธปรัชญาเถรวาท การวิจัยครั้งนี้เป็น
การวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยการศึกษาค้นคว้าจากเอกสาร ต ารา
วิชาการ หนังสือ งานวิทยานิพนธ์ งานวิจัยต่างๆ แล้วน าเสนอผลการวิจัยด้วยวิธีการวิเคราะห์
เชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า ความขัดแย้งในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นธรรมชาติ
ของมนุษย์ท่ีสามารถแก้ไขได้ หลีกเล่ียงได้ ปรับเปล่ียนได้ การกระท าท่ีมุ่งเอาประโยชน์ตน
เป็นหลัก ไม่ค านึงถึงผลเสียท่ีจะเกิดกระทบต่อคนอื่น เป็นเหตุปัจจัยท าให้เกิดความขัดแย้งใน
ทัศนะของพุทธปรัชญา “เหตุปัจจัยภายใน” และ “เหตุปัจจัยภายนอก” ได้แก่  อกุศลมูล 
ปปัญจธรรม ตัณหา ทิฏฐิ มานะ มัจฉริยะ และอคติ 4 ส่วนเหตุปัจจัยภายนอก ได้แก่ 
ข้อเท็จจริง ผลประโยชน์ ความสัมพันธ์ ชาติพันธุ์ 

กระบวนการจัดการความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญาโดยใช้อธิกรณสมถวิธี
และหลักสาราณียะธรรม หมายถึงรูปแบบและกระบวนการแก้ไขปัญหาอธิกรณ์ท่ีเกิดขึ้นและ
สงฆ์จะต้องช าระหรือด าเนินการแก้ไขให้สงบระงับส่วนกฎนิคหกรรมหมายถึง ระเบียบปฏิบัติ

                                                         

* ได้รับบทความ: 10 กันยายน 2562; แก้ไขบทความ: 28 กันยายน 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 30 กันยายน 2562    
  Received: September 10, 2019; Revised: September 28, 2019; Accepted: September 30, 2019  



626 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 3 July - September  2019 

ตามระบบกระบวนการยุติธรรมของศาลเพื่อใช้ลงโทษแก่พระภิกษุผู้กระท าผิดละเมิดพระ
ธรรมวินัย แต่แตกต่างกันคือเป็นรูปแบบท่ีแตกต่างกัน สาราณียะธรรม การจัดการความ
ขัดแย้งของการปกครองแบบสามัคคีธรรม  

แนวทางการระงับความขัดแย้งเชิงพุทธปรัชญา แนวทางการระงับความขัดแย้ง
ตามทัศนะของพุทธปรัชญา ได้แก่การมีความเห็นใจ สร้างความเป็นมิตร และส่งเสริมให้
ช่วยเหลือกัน แท้จริงแล้วก็คืออุปกรณ์ในการท าลายจิตท่ีประกอบด้วย ความเห็นแก่ตัวของ
มนุษย์ โดยอาศัย 1) หลักเมตตาจะท าลายความโกรธ ความเกลียด อาฆาต พยาบาท 2) 
ความเป็นมิตร ความปรารถนาดีต่อบุคคลอื่น โดยไม่จ าเพาะเจาะจง จนกระท่ังถึงบุคคลท่ีไม่
เป็นท่ีรักคือศัตรู 3) ทานคือการช่วยเหลือกันด้วยวัตถุส่ิงของ ทานคือการให้ การเสียสละ การ
แบ่งปันเพื่อประโยชน์แก่คนอื่น ช่วยปลูกฝังให้เป็นคนท่ีไม่เห็นแก่ตัว ซึ่งเป็นเหตุเกิดความ
ขัดแย้งของมนุษย์ได้ 

 

คําสําคัญ :  การระงับ, ความขัดแย้ง, พุทธปรัชญาเถรวาท 

 
Abstract 

The objective of this research is to: 1) study the causes of conflict 

according to the view of Theravada Buddhist Philosophy 2) to study the way 

to suppress conflict according to the viewpoint of the Buddhist philosophy 3) 

to study and analyze the approaches to suppress conflict in Theravada 

Buddhist philosophy This research is a documentary research by studying and 

studying documents from academic textbooks, thesis work books. Various 

research And present the results of the research using descriptive analysis 

method 

The research found that Conflict in the view of Theravada Buddhist 

philosophy Is human nature that can be solved Avoid Adjustable Actions that 

are primarily based on their benefits Regardless of the negative consequences 

that will affect other people Is a factor causing conflict in the view of Buddhist 

philosophy "Internal factors" and "external factors" such as Salakul 

Punpanatana, Thitthi Manathamati, Passion and Prejudice, 4 external factors, 

namely facts, benefits, ethnic relations 

Conflict management process according to Buddhist philosophy by 

using interrelated methods and principles of the dharma Means the form and 

process to solve the problems that occur and the monks must pay or make 

corrections to calm and suppress the law. Regulations complying with the 

judicial system of the court in order to punish monks who violate the Dhamma 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจําเดือนกรกฎาคม – กันยายน 2562 

627 

 

discipline. But the difference is that it is a different form of the dharma 

Dharma, conflict management of fellowship 

Guidelines for suppressing conflicts in Buddhist philosophy 

Guidelines for suppressing conflicts according to Buddhist philosophy 

Including sympathy Friendly And encourage each other to help each other 

Indeed, it is a device to destroy the mind that consists of Human selfishness by 

living 1) Mercy principles will destroy anger, hate, malice 2) Friendly, good 

wishes to others Without specificity Until the person who is not the beloved is 

the enemy 3) Eat is to help each other with the object of food, to give sacrifice, 

to share for the benefit of others. Help cultivate a selfless person Which is the 

cause of human confli 

 

Keywords: Suspension, Conflict, Theravada Buddhist Philosophy 
 
บทนํา  

พระพุทธศาสนาซึ่งถือได้ว่าเป็น “ศาสนาแห่งสันติมีท่าทีต่อปัญหาข้างต้นอย่างไร 
พระพุทธศาสนายอมรับได้หรือไม่ว่าความขัดแย้งเป็นธรรมชาติของมนุษย์และสังคม 
พระพุทธเจ้าทรง ทรงมองว่าเป็นธรรมชาติของมนุษย์ ซึ่งถือได้ว่าเป็น “ส่ิงท่ีมนุษย์หลีกเล่ียงไม่

พ้นใช่หรือไม่”หรือทรงมองว่า “ความขัดแย้งไม่ใช่ธรรมชาติของมนุษย์” หากค าตอบ

เป็นไปในลักษณะนี้  พระองค์น าเสนอค าว่า “ทุกข์” ใน “ไตรลักษณ์” และพยายามจะย้ า

ว่า “เราสอนเรื่องทุกข์กับความดับทุกข์”ขึ้นมาเพื่ออะไร ในขณะเดียวกัน หากค าสอนเรื่อง 

“ความทุกข”์ คือ “ความขัดแย้ง” ของชีวิตในเชิงปัจเจก และเชิงสังคมวิทยา   ซึ่งเป็นส่ิงท่ี
ควรก าหนดรู้ เข้าใจ  ละหรือจัดการแล้ว  ถ้าเป็นเช่นนี้ มนุษย์และสังคมควรจะก าหนดรู้ และมี
ท่าทีต่อความขัดแย้งอย่างไรจึงด าเนินชีวิตได้อย่างประสานสอดคล้องและมีความสุขบนโลกของ
ความแตกต่างท่ีปรากฏในสังคมปัจจุบัน  

ความขัดแย้ง และสงครามนั้นเป็นเรื่องปกติของมนุษย์ ซึ่งในความเป็นจริงแล้ว ความ
ขัดแย้งเป็นธรรมชาติของมนุษย์ แต่ปัญหาก็คือ ขัดแย้งกันอย่างไร จึงก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุด  
สาเหตุท่ีเป็นเช่นนี้ก็เพราะส่ิงท้ังหลายมีความแตกต่างกัน แต่อย่างไรก็ตามในอีกแง่มุมหนึ่ง 
ความแตกต่างนั้นจะก่อให้เกิดความหลากหลาย และมีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น ถ้าเราแปรผล
ของความแตกต่างนั้นให้กลายเป็นส่ิงท่ีมีประโยชน์  ท าให้เกิดแง่คิด และมุมมองใหม่  ๆ 
นอกจากนี้ท่านยังช้ีให้เห็นถึงจุดเด่นของความขัดแย้งว่า ความขัดแย้งนั้น ควรจะก่อรูปข้ึนมา
จากเจตนาท่ีดี มีจุดมุ่งหมายเพื่อความดีงาม และความก้าวหน้า และความร่มเย็นของสังคม 



628 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 3 July - September  2019 

แนวคิดเช่นนี้ หากจะกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ ความขัดแย้งในเชิงบวกนั่นเอง  (Phra Dhamma 

Pittaka (P.Payutto), 2006 : 3-4) ซึ่งบางกรณีความขัดแย้งเป็นเรื่องของความเห็นหรือความ
เช่ือท่ีต่างกัน แต่คู่กรณียังสามารถท างานร่วมกันได้ คู่สมรสก็อยู่ด้วยกันได้ปกติสุข แต่เมื่อขยาย
กลายเป็นข้อพิพาทจะกลายเป็นเรื่องท่ีผู้เกี่ยวข้องมุ่งหมายท่ีจะเอาชนะให้ได้เพื่อเป้าหมายสูงสุด
ของตนเอง ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งอาจจะต้องไป อย่างไรก็ดีมีนักวิชาการบางสถาบันใช้ในความหมาย
สลับกันคือกรณีพิพาทจะรุนแรงน้อยกว่าความขัดแย้งก็มี (Wanchai Watanasap, 2006 : 8) 

มุมมองในมิติปรัชญาเกี่ยวกับความขัดแย้งไว้ว่า ไม่ว่าเราจะมีทฤษฎีว่าด้วยธรรมชาติ
ของมนุษย์ท่ีพยายามขจัดความขัดแย้งทางทฤษฏีออกไปได้ อย่างไรก็ตาม แต่ในทางสามัญสานึก 
มนุษย์ดูเหมือนจะรู้สึกตัวมาตลอดเวลาว่า ความขัดแย้งในชีวิต ในตัวตน ในความเป็นคนของเขา
มิได้หายไปไหน ตรงกันข้ามความขัดแย้งนั้นยังคงด ารงอยู่ เงียบ ๆ อย่างมีพลังภายในความเป็น
คนของเราทุกคน และดูเหมือนมันจะดารงอยู่ต่อไปอีกนานเท่านานหรือไม่ก็อาจจะช่ัวนิรันดร 
มันอาจจะฝังแน่นจนกลายเป็นธรรมชาติของเรา เป็นเนื้อหนัง เป็นตัวตนท่ีหลอมละลาย
กลายเป็นหนึ่งเดียวท่ีไม่อาจแยกออกจากความเป็นเราแล้วก็ได้ (Sompan Phromtha, 2006 : 

8) ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจท่ีจะศึกษาเรื่อง แนวคิดในการระงับความขัดแย้งเชิงพุทธปรัชญา ใน
สังคมไทยปัจจุบันว่าจะสามารถระงับหรือยับยั้งได้หรือไม่? จะเหมือนท่ีในอดีตกาลท่ีผ่านมา
หรือไม่? เพื่อสร้างสรรคความสันติสุขโดยส่วนตนและสันติภาพโดยส่วนรวมต่อไปโดยใช้
กระบวนการเชิงพุทธปรัชญามาใช้ในการระงับความขัดแย้งนี้ 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพื่อศึกษาเหตุแห่งความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท 
2. เพื่อศึกษาแนวทางการระงับความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญา 
3. เพื่อศึกษาวิเคราะห์แนวทางการระงับความขัดแย้งเชิงพุทธปรัชญาเถรวาท 
 

วิธีดําเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary  Research) ซึ่งเป็นการ

ศึกษาวิจัยโดยเน้นการศึกษาทางเอกสาร และมีล าดับขั้นตอนดังนี้ 
1. ศึกษาเอกสารและรวบรวมข้อมูลท่ีเกี่ยวข้องจากแหล่งข้อมูลต่าง ๆ ดังนี้ 

1) เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยของมหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจําเดือนกรกฎาคม – กันยายน 2562 

629 

 

2) เอกสารช้ันทุติยภูมิ ได้แก่ ฎีกา อนุฎีกา อรรถกถา หนังสือ ต ารา งานวิจัย 
วิทยานิพนธ์ เอกสารทางวิชาการที่เกี่ยวข้อง และมีความสัมพันธ์กับการระงับความขัดแย้งโดย
ใช้พุทธปรัชญาเป็นหลัก 

2. วิเคราะห์ข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูลในการวิจัย ดังนี้ 
1) วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องด้วยวิธีการพรรณนาตามหลัก

อุปนัย 
2) น าข้อมูลท่ีได้มาท าการสรุปผลเป็นผลงานวิจัย 

3. เรียบเรียงและน าเสนอข้อมูล 
1) เรียบเรียงข้อมูลท่ีได้จากการวิเคราะห์ 
2) จัดระเบียบข้อมูลและเขียนวิทยานิพนธ์ 
3) ตรวจสอบความถูกต้องและความสมบูรณ์ข้อมูลวิจัย 
4) สรุปและน าเสนอ 

 

ผลการวิจัย 
1.เหตุแห่งความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท 
ความขัดแย้งในทัศนะของพุทธปรัชญา เป็นธรรมชาติของมนุษย์ท่ีสามารถแก้ไขได้ 

หลีกเล่ียงได้ ปรับเปล่ียนได้ เพราะความขัดแย้งเป็นส่ิงท่ีมนุษย์ท าขึ้น มนุษย์เป็นสาเหตุต้นๆ 
ของความขัดแย้งท้ังปวง อีกท้ังธรรมชาติของมนุษย์ ยังหมายถึง สภาวะท่ีเกิดเอง มีอยู่ และ
เป็นอยู่ ตามเหตุปัจจัยภายในชีวิตมนุษย์.ตลอดถึงภาวะความเป็นผู้ท่ีต้องฝึกและฝึกได้ พุทธ
ปรัชญาเห็นว่าความเห็นแก่ตัวหมายถึงการกระท าท่ีมุ่งเอาประโยชน์ตนเป็นหลักโดยไม่ยึดถือ
ความถูกต้องหรือเป็นพฤติกรรมท่ีแสดงออกท้ังคิด พูด กระท าในลักษณะท่ีตนเองได้ ไม่ค านึงถึง
ผลเสียท่ีจะเกิดกระทบต่อคนอื่น เป็นเหตุปัจจัยท าให้เกิดความขัดแย้งในทัศนะของพุทธปรัชญา 
ซึ่งมีเจตสิกฝ่ายอกุศลได้แก่ โลภะ (ความอยากได้) ความอยากได้ของคนอื่นมาเป็นของตน อยาก
ให้ตนมีเหมือนคนอื่น หรือมีมากกว่าผู้อื่น ความอยากมีหลายรูปแบบ ซึ่งจะก่อให้เกิดรากเหง้า
ของความช่ัวทั้งปวง เห็นได้จากค าสอนของพระพุทธองค์ในประเด็นเรื่องความขัดแย้งท่ีว่า ถ้า
เธอท้ังหลาย พิจารณาเห็นมูลเหตุแห่งการวิวาทเช่นนี้ จาก เหตุปัจจัยภายใน ได้แก่  อกุศลมูล 
ปปัญจธรรม ตัณหา ทิฏฐิ มานะ มัจฉริยะ และอคติ 4 ส่วนเหตุปัจจัยภายนอก ได้แก่ 
ข้อเท็จจริง ผลประโยชน์ ความสัมพันธ์ ชาติพันธุ์  



630 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 3 July - September  2019 

2. การระงับความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท 
สาเหตุของความขัดแย้งทางพุทธปรัชญานั้น พบว่า ความขัดแย้งเป็นธรรมชาติ

ความเห็นแก่ตัวของมนุษย์ ท าให้เกิดความขัดแย้งต้ังแต่ความบาดหมาง การทะเลาะ การ
แก่งแย่ง และการวิวาทกัน การวิวาทนั้นป็นถ้อยค าท่ีบ่งช้ีระดับของความขัดแย้งว่ารุนแรงท่ีสุด
ตามท่ีปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ในทัศนะของพุทธปรัชญา เห็นว่า รากเหง้าท่ีก่อให้เกิด
ความขัดแย้ง จะสามารถอธิบายในมุมมองของอกุศลธรรม 2 กลุ่ม คือ อกุศลมูล ได้แก่ โลภะ 
โทสะ โมหะ และ ปปัญจธรรม ซึ่งได้แก่ ตัณหา มานะและทิฏฐิ ซึ่งทิฏฐินั้นถือได้ว่าเป็น
แกนกลางของความขัดแย้งท่ีอยู่ลึกท่ีสุด เพราะเป็นการยึดมั่นถือมั่นในอุดมการณ์ ถ้าทิฏฐินั้น
ประกอบไปด้วยอกุศลมูล ซึ่งก่อให้เกิดมิจฉาทิฏฐิ ก็จะน าพาความขัดแย้งนั้นไปสู่ความรุนแรงได้ 
นั่นหมายถึงว่า แม้แต่กิเลสท่ีเป็นรากเหง้าของอกุศล ตัว คือ โลภะ โทสะ และโมหะ ก็ล้วนแต่
แสดงบทบาทอยู่บนฐานของทิฏฐิ หรือความเช่ือว่ามีตัวตนเป็นศูนย์กลางท้ังส้ิน  

กระบวนการจัดการความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญาโดยใช้อธิกรณสมถวิธี
และหลักสาระณียะธรรม หมายถึงรูปแบบและกระบวนการแก้ไขปัญหาอธิกรณ์ท่ีเกิดขึ้นและ
สงฆ์จะต้องช าระหรือด าเนินการแก้ไขให้สงบระงับส่วนกฎนิคหกรรมหมายถึง ระเบียบปฏิบัติ
ตามระบบกระบวนการยุติธรรมของศาลเพื่อใช้ลงโทษแก่พระภิกษุผู้กระท าผิดละเมิดพระธรรม
วินัย ซึ่งท้ัง 2 รูปแบบนั้นมีความคล้ายกันคือเป็นวิธีการแก้ไขปัญหาอธิกรณ์ของสงฆ์  แต่
แตกต่างกันคือเป็นรูปแบบท่ีแตกต่างกัน การก่อต้ังหลักธรรมก าหนดพระวินัยและสังคมสงฆ์ขึ้น
เพื่อสงฆ์มีปัญหาจึงได้บัญญัติพระวินัยเพื่อเป็นกรอบให้สงฆ์ประพฤติสอดคล้องกับพระธรรม
และได้สร้างความวุ่นวายในสงฆ์และทรงก าหนดรูปแบบและวิธีแก้ไขปัญหาท่ีเกิดขึ้นภายใน
สังคมสงฆ์ ภายใต้กรอบความคิดการจัดการความขัดแย้งของการปกครองแบบสามัคคีธรรม  

3. แนวทางการระงับความขัดแย้งเชิงพุทธปรัชญา 
พุทธปรัชญาเถรวาท เห็นว่า ความขัดแย้งเป็นส่ิงจ าเป็น (Necessity) ในระดับโลกิย

วิสัย เพราะ “ความขัดแย้ง” จัดได้ว่าเป็น “ทุกข์ของบุคคลและสังคม” ประการหนึ่ง  

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การมองว่าความขัดแย้งเป็น “ธรรมชาติ” หรือ “ธรรมดา” ของสังคม

ท่ัวไป จนอาจจะกล่าวได้ว่าเป็น “ส่ิงจ าเป็น” ของสังคม  เพราะสรรพส่ิงในสังคมนั้นแปร
เปล่ียนไปอยู่ตลอดเวลา (อนิจจัง)  ผลจากการแปรเปล่ียนดังกล่าวนั้นจึงท าให้เกิดบรรยากาศ

ของ “ทุกข์” หรือ “ความขัดแย้ง”  ซึ่งเป็นสภาวะหรือบรรยากาศท่ีด ารงอยู่ในภาพเดิม
ไม่ได้  สาเหตุส าคัญท่ีท าให้เกิดความขัดแย้งก็เพราะทุกส่ิงทุกอย่างนั้นในแง่ของโลกิยวิสัยนั้นไม่



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจําเดือนกรกฎาคม – กันยายน 2562 

631 

 

สามารถเป็นไปตามความต้องการ หรืออ านาจของส่ิงใด หรือบุคคลใด กล่าวคือไม่มีส่ิงใด หรือ
บุคคลใดบังคับให้มันไม่เปล่ียนแปลงหรือไม่ให้ขัดแย้งกัน  (อนัตตา)  ฉะนั้น เมื่อกล่าวโดย

ธรรมชาติแล้ว สรรพส่ิงต้องขัดแย้งกัน แต่ถึงกระนั้น พระพุทธศาสนาก็ได้เหลือ “พื้นท่ี” ของ

ความ “ไม่ขัดแย้ง” เอาไว้ให้ “สภาวะสูงสุด” นั่นก็คือ “พระนิพพาน” อย่างไรก็ดี  ใน
ทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท  ความขัดแย้งได้ก่อให้เกิดการพัฒนาคุณค่าภายในของมนุษย์ใน
เชิงอัตวิสัย และมีส่วนส าคัญในการพัฒนาคุณค่าในเชิงปรวิสัยเช่นเดียวกัน  กล่าวคือ  ความ
ขัดแย้งก่อให้เกิดการพัฒนาการระบบการเมืองการปกครอง   การบัญญัติพระวินัย  การจัด
ระเบียบสังคม ฉะนั้น  ความขัดแย้งในพุทธปรัชญาเถรวาท สะท้อนภาพทั้งท่ีเป็นบวกและเป็น
ลบ ประเด็นจึงอยู่ท่ีว่า เราจะมีท่าทีต่อความขัดแย้ง หรือวางบทบาทของตัวเองในสถานการณ์
ของความขัดแย้งอย่างไร  จึงจะสามารถด ารงตนอยู่บนสถานะของความขัดแย้งได้อย่างประสาน
สอดคล้องกับชีวิตและสังคม 

แนวทางการระงับความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญา ได้แก่การมีความเห็นใจ 
สร้างความเป็นมิตร และส่งเสริมให้ช่วยเหลือกัน แท้จริงแล้วก็คืออุปกรณ์ในการท าลายจิตท่ี
ประกอบด้วย ความเห็นแก่ตัวของมนุษย์ หลักธรรมท่ีสร้างความเห็นใจมี เมตตาเป็นต้น เมตตา
จะท าลายความโกรธ ความเกลียด อาฆาต พยาบาท เมตตา คือ ความเป็นมิตร ความปรารถนาดี
ต่อบุคคลอื่น โดยไม่จ าเพาะเจาะจง เมตตาจะมีได้ต้องอบรมในชีวิตประจ าวันนั่นเอง โดยเริ่ม
จากบุคคลท่ีใกล้ตัวเราท่ีสุด แล้วค่อยๆขยายวงกว้างออกไปข้ึนเรื่อยๆ จนกระท่ังถึงบุคคลท่ีไม่
เป็นท่ีรักคือศัตรู หลักธรรมท่ีส่งเสริมให้ช่วยเหลือกันมี ทานเป็นต้น ทานคือการช่วยเหลือกัน
ด้วยวัตถุส่ิงของ ทานคือการให ้การเสียสละ การแบ่งปันเพื่อประโยชน์แก่คนอื่น ช่วยปลูกฝังให้
เป็นคนท่ีไม่เห็นแก่ตัว แบ่งปันกันจะเป็นอุปกรณ์ท าลายแก่ตัวของมนุษยื มนุษย์ไม่อาจท าดีต่อ
ผู้อื่นได้เพราะความเห็นแก่ตัวท่ีเกิดจากตัณหาคือความทะยานอยากได้ เมื่อเกิดขึ้นแล้วท าให้จิต
หิวโหยอยากได้ เกิดความด้ินรน อยู่ไม่เป็นสุข หากหยุดยั้งไม่ได้ก็จะเป็นต้นเหตุให้ด้ินรน
แสวงหาส่ิงท่ีอยากได้มาสนองความต้องการ หรือเมื่อไม่ได้โดยวิธีชอบธรรมก็น าให้ไปทาความช่ัว
ความไม่ดีงามต่าง ๆ เช่น ลักขโมย ทุจริต คอรัปช่ัน โกง ปล้น จนถึงฆ่าคนตาย ต้องท าลาย
หลักธรรมท่ีส่งเสริมให้ช่วยเหลือกันนั่น คือการทาน เป็นต้น 

 
 
 



632 Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus  

          Vol. 6 No. 3 July - September  2019 

ข้อเสนอแนะ 
จากการศึกษาวิเคราะห์เรื่องแนวทางการระงับความขัดแย้งเชิงพุทธปรัชญาเถรวาท 

ผู้วิจัยพบว่าท่ามกลางความขัดแย้งและความรุนแรงท่ีเกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง หากมนุษย์เราหันมา
ยึดถือหลักพุทธปรัชญาให้มั่นคงในจิตใจ  ผลงานวิจัยเล่มนี้ได้สะท้อนให้เห็นถึงสาเหตุของความ
ขัดแย้งในหลายๆแง่มุม ได้เสนอถึงแนวคิดและวิธีการสันติวิธีของนักวิชาการต่างๆ ท่ีมีต่อปัญหา
ความขัดแย้งในแต่ละระดับ รวมถึงตัวอย่างของการประยุกต์ใช้แนวคิดเพื่อจัดการ เพื่อจะเป็น
ประโยชน์แก่การศึกษา ก็เช่นเดียวกันกับการมีส่วนรวมแก้ปัญหาในสังคม ผู้วิจัย จึงขอ
เสนอแนะข้อวิจัยครั้งต่อไป ปัญหาความขัดแย้งท่ีมีอยู่ในสังคมไทยปัจจุบัน โดยมุ่งท่ีจะให้เกิด
สันติภาพขึ้นท้ังภายในจิตใจ และในสังคม  

ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
ในทัศนะพุทธปรัชญานั้น มักน าหลักธรรมค าสอนของพระพุทธองค์ มาเผยแพร่ให้

ผู้อ่านได้ท าความเข้าใจให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น และการน ามาประยุกต์ใช้ด้วยถ้อยค าท่ีทันสมัยยิ่งขึ้น โดย
มีการเช่ือมโยงเข้ากับสถานการณ์ปัจจุบัน ซึ่งผู้วิจัยมีความเห็นว่ามีหลายประเด็นท่ีน่าสนใจ ซึ่ง
หากผู้ใดสนใจจะท าการศึกษาวิจัยเพิ่มเติมก็น่าจะได้ประโยชน์อยู่ไม่น้อย ได้แก่  

1) ควรมีการศึกษาพุทธสันติวิธีจัดการความขัดแย้งทางการเมืองในสังคมไทยปัจจุบัน  
2) ควรมีการศึกษาวิเคราะห์กระบวนการไกล่เกล่ียแบบพุทธ  

 

องค์ความรู้ใหม่ 
แนวทางการระงับความขัดแย้งตามทัศนะของพุทธปรัชญา ได้แก่การมีความเห็นใจ 

สร้างความเป็นมิตร และส่งเสริมให้ช่วยเหลือกัน แท้จริงแล้วก็คืออุปกรณ์ในการท าลายจิตท่ี
ประกอบด้วย ความเห็นแก่ตัวของมนุษย์  โดยอาศัย 1. หลักเมตตาจะท าลายความโกรธ 
ความเกลียด อาฆาต พยาบาท 2. ความเป็นมิตร ความปรารถนาดีต่อบุคคลอื่น โดยไม่
จ าเพาะเจาะจง จนกระท่ังถึงบุคคลท่ีไม่เป็นท่ีรักคือศัตรู 3. ทานคือการช่วยเหลือกันด้วยวัตถุ
ส่ิงของ ทานคือการให้ การเสียสละ การแบ่งปันเพื่อประโยชน์แก่คนอื่น ช่วยปลูกฝังให้เป็น
คนท่ีไม่เห็นแก่ตัว ซึ่งเป็นเหตุเกิดความขัดแย้งของมนุษย์ได้ 

 
 
 



วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจําเดือนกรกฎาคม – กันยายน 2562 

633 

 

References 
 

Phra Dhamma Pittaka (P.Payutto). (2006). dissolving conflict.  Bangkok: Dharma. 

Sompan Phromtha. (2006). Buddhist Philosophy, Human Society and Ethics. (2nd 

Edition).  Bangkok: Samsam Publishing. 

Wanchai watanasap. (2006). Conflict: Principles and Problem Solving Tools, 

Type II. Bangkok: MahaChulalongkorn University Press. 

 


