
81Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” 

โครงการวิจัย “การวิจารณ์ศิลปะ : รอยต่อระหว่างวัฒนธรรมลายลักษณ์และวัฒนธรรมเสมือนจริง” 

(ได้รับทุนสนับสนุนการวิจัยจาก สำ�นักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย) วันท่ี 19 กุมภาพันธ์ 2555 ณ The 

Jim Thompson Art Center 

วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร 
โครงการจัดตั้งภาควิชาสื่อผสม คณะจิตรกรรมประติมากรรมและภาพพิมพ์ มหาวิทยาลัยศิลปากร

คำ�สำ�คัญ 	 การวิจัย, การวิจารณ์, ศิลปะ	  

บทคัดย่อ

บทความชิ้นนี้เป็นการถอดเทปจากกิจกรรมการเสวนา“ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” 

กิจกรรมทางวิชาการครั้งนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัย “การวิจารณ์ศิลปะ : รอยต่อระหว่าง

วัฒนธรรมลายลักษณ์และวัฒนธรรมเสมือนจริง” ในสาขาทัศนศิลป์ เพื่อเป็นการกระตุ้นให้เกิดการ

วิพากษ์วิจารณ์ศิลปะร่วมสมัยของไทย และเพื่อเปิดพื้นที่แดนกลางในการเผยแพร่บทวิจารณ์ให้มี

ผลงานปรากฏในพื้นที่สาธารณะอย่างแพร่หลายมากขึ้น ซึ่งอาจนำ�ไปสู่การสร้างนักวิจารณ์ศิลปะ

รุ่นใหม่ในอนาคต

JRNL vol1(2).indd   81 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร82

สืบเน่ืองจากข้อสรุปท่ีค้นพบจากผลการวิจัยเรื่องการวิจารณ์ทัศนศิลป์ในพ้ืนที่ท้ังสื่อ สิ่งพิมพ์และ

ส่ือออนไลน์ที่ว่า สถาบันการศึกษาของประเทศไทย “ยังคงเน้นการทําหน้าที่ ผลิตบุคลากรเพื่อให้

ออกไปเป็นศิลปิน นักวิชาการ และภัณฑารักษ์มากกว่าที่จะสร้างอาชีพ นักวิจารณ์ให้เกิดข้ึน เห็น

ได้จากหลักสูตรการศึกษาที่เกิดขึ้นในปัจจุบันท่ีดูเหมือนจะมุ่งเน้นไปท่ีการสร้างงานศิลปะ และการ

จัดการศิลปะ” (ข้อสรุปจากรายงานสรุปความก้าวหน้าการวิจัยในรอบ 6 เดือนท่ี 1 ในปีพ.ศ. 2555 

ของสาขาทัศนศิลป์, หน้า 67) ด้วยเหตุนี้ การลดพื้นที่ในการนําเสนองานวิจารณ์ในสื่อสิ่งพิมพ์นั้น

แล้ว สถาบันทางการศึกษาศิลปะของประเทศไทยเองจึงน่าจะมีส่วนที่ทําให้จํานวนนักวิจารณ์ และ

งานวิจารณ์หดหายด้วยเช่นกัน  ในขณะที่สื่อออนไลน์ที่เกิดขึ้นมาจากความก้าวหน้าด้านเทคโนโลยี

สื่อเสมือนจริง (cyber media) จะเปิดโอกาสให้ทุกคนสามารถสร้างพื้นที่ในการแสดงความคิดเห็น

ทางการวิจารณ์ผลงานศิลปะได้อย่างอิสระ ด้วยรูปแบบท่ีหลากหลายมากขึ้น เช่น คลิปวิดีโอ คลิป

เสียง หรือการเผยแพร่งานเขียนท่ีตีพิมพ์ออนไลน์ อีกทั้งยังเป็นพ้ืนที่ที่เปิดโอกาสให้ผู้ใช้สามารถ

สร้างปฏิสัมพันธ์ระหว่างกันได้อย่างฉับพลัน แต่ดูเหมือนว่า สำ�หรับสาขาทัศนศิลป์การใช้พื้นท่ีดัง

กลา่วในการวจิารณศ์ลิปะ สว่นใหญย่งัเปน็การนาํเอางานวจิารณใ์นสือ่ส่งิพมิพม์าตพีมิพซ์้าํมากกวา่

การเขียนงานวิจารณ์ขึ้นใหม่เพื่อเผยแพร่ในสื่อออนไลน์  

ส่ิงที่น่าสนใจคือ ในขณะที่สถาบันการศึกษาหันไปสร้างบทบาททางวิชาการในด้านอื่น องค์กร

เอกชนกลับเพิ่มบทบาทของตนเองในการสนับสนุนการให้ความรู้ท้ังแบบเปิดและแบบปิด มีการจัด

เสวนาวิชาการที่เกี่ยวข้องกับทัศนศิลป์ และมีการเปิดหลักสูตรการศึกษาระยะสั้นด้านปรัชญาและ

ประวัติศาสตร์ศิลปะในระดับลึกท้ังของในประเทศและต่างประเทศ ซึ่งบทบาทนี้ในอดีตเคยเป็น

ส่ิงท่ีเกิดขึ้นเฉพาะในสถาบันการศึกษาเท่าน้ัน จากการเข้าร่วมสังเกตการณ์ในกิจกรรมต่างๆ ของ

องค์กรเอกชนและองค์กรอิสระ พบว่าผู้ที่สนใจในการเข้าร่วมมิได้จํากัดอยู่แค่ผู้คนในวงการทัศน

ศิลป์เท่านั้น แต่มีผู้สนใจจากสาขาวิชาต่างๆ ร่วมด้วย

ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นนี้สะท้อนให้เห็นถึงความกระหายในการสั่งสมความรู้ให้กับตนเองของคนใน

วงการทัศนศิลป์และผู้รักในศิลปะ  จนเป็นที่น่าคิดต่อว่า เมื่อมหาชนได้รับความรู้เพิ่มเติมมากขึ้น 

ความสามารถในการวิเคราะห์วิจารณ์จะเพิ่มมากขึ้นตามไปด้วยหรือไม่ ในขณะเดียวกันหากการ

สั่งสมความรู้ดังกล่าวยังไม่สามารถกระตุ้นให้เกิดสังคมการวิจารณ์ที่เข้มแข็งแล้ว สิ่งที่ขาดหายไป

คืออะไร ความอ่อนแอดังกล่าวเกิดจากการขาดความรู้ในทางการวิจารณ์หรือตัวงานศิลปะที่ยังไม่

สามารถสร้างแรงปะทะที่กระตุ้นให้เกิดการแสดงความคิดเห็นเชิงวิจารณ์ได้  

ด้วยเหตุนี้ เพื่อเป็นการกระตุ้นให้เกิดการวิพากษ์วิจารณ์ศิลปะร่วมสมัยของไทย และเพื่อเปิดพื้นที่

แดนกลางในการเผยแพร่บทวิจารณ์ให้มีผลงานปรากฏในพื้นที่สาธารณะอย่างแพร่หลายมากขึ้น 

JRNL vol1(2).indd   82 2014/06/13   0:31



83Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

ซึง่อาจนำ�ไปสูก่ารสรา้งนกัวจิารณศ์ลิปะรุน่ใหมใ่หเ้กดิขึน้ โครงการวจิยัฯ จงึจดักจิกรรมหอ้งทดลอง

เรื่องการวิจารณ์ศิลปะขึ้น ด้วยการจัดเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…

การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร?” ผ่านมุมมองของนักปรัชญา นักรัฐศาสตร์ และนักวิจารณ์ทัศนศิลป์ 

โดย ดร.เกษม เพ็ญภินันท์ (อาจารย์ประจำ�ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย) ดร.ทัศนัย เศรษฐเสรี (ศิลปินและอาจารย์ประจำ�ภาควิชา Media Arts and Design 

ที่มหาวิทยาลัยเชียงใหม่) อ.ศิโรตม์ คล้ามไพบูลย์ (อาจารย์พิเศษด้านทฤษฎีสังคมศาสตร์และสิทธิ

มนุษยชนศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ และมหาวิทยาลัยมหิดล) อ.ถนอม ชาภักดี (ดำ�รง

ตำ�แหนง่เปน็หวัหนา้ภาควชิาทศันศลิป ์คณะศลิปกรรม มหาวทิยาลยัศรนีครนิทรวโิรฒประสานมติร 

และเป็นนักวิจารณ์ศิลปะร่วมสมัย) และดำ�เนินรายการโดย ดร.บัณฑิต จันทร์โรจนกิจ (อาจารย์

ประจำ�คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำ�แหง เป็นบรรณาธิการนิตยสารวิภาษา) โดยมีผลงาน 

“ปลุกผี” (Primitive) ของอภิชาติพงศ์ วีระเศรษฐกุล เป็นกรณีศึกษา เพื่อนำ�เสนอมุมมองในเรื่อง

บทบาทของการวิจารณ์ศิลปะ ในเชิงศิลปะ สังคม การศึกษา วัฒนธรรม การเมือง ฯลฯ

กิจกรรมเสวนาโต๊ะกลมเรื่อง “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร?” 

ดร.บัณฑิต ผู้ดำ�เนินรายการ กล่าวเริ่มการเสวนาโต๊ะกลมด้วยการตั้งคำ�ถามว่า การเขียนงาน

วิจารณ์คืออะไร ผลงานเขียนที่ได้รับการเผยแพร่ที่ผ่านมานับได้ว่าเป็นผลงานวิจารณ์หรือไม่? หรือ

เป็นเพียงการใช้ศิลปะเป็นเวทีเพื่อที่จะสื่อถึงอะไรบางอย่าง หรือเป็นเพียงแค่การตีความเนื้องาน

แลว้เชือ่มโยงไปสูส่ิง่อืน่ การเสวนาครัง้นี ้ดร.บณัฑติไดเ้ริม่การแนะนำ�หนงัสอืทีม่นียัทางการวจิารณ์

ที่น่าสนใจ 2 เล่ม ได้แก่หนังสือของเร โชว์ (Rey Chow) ชื่อ Primitive Passions: Visuality, 

Sexuality, Ethnography, and Contemporary Chinese Cinema เป็นหนังสือที่ตั้งคำ�ถามกับผู้

สร้างภาพยนตร์ทั้งหลายว่าพวกเขาสร้างผลงานเพื่อเอาใจชาวต่างชาติด้วยการขายความเป็นจีน 

หรือสร้างเพื่อวิจารณ์สังคมตนเอง โดยเร โชว์ (ผู้เขียน) ได้วิจารณ์ผลงานของผู้กำ�กับชื่อดังจาง อี้

โหมว และ เฉิน ข่ายเก๋อ ว่าการทำ�งานของพวกเขานั้นประสบความสำ�เร็จในโลกตะวันตกมากกว่า

ในแผ่นดินเกิด ในประเด็นนี้ใกล้เคียงกับกรณีของอภิชาติพงศ์ที่ประสบความสำ�เร็จในต่างประเทศ 

ในขณะที่คนไทยอีกหลายคนที่กล่าวว่าไม่สามารถทำ�ความเข้าใจผลงานของเขาได้เพราะว่าตัวผล

งานเองนั้นมีความกระจัดกระจายในหลายๆ เรื่อง การคัดเลือกนักแสดงก็เป็นเพียงชาวบ้าน ซึ่งมี

ความแตกต่างจากภาพยนตร์เรื่องอื่น อีกทั้งยังเต็มไปด้วยมีสาระสำ�คัญที่ชวนคิดต่อได้อีกมากมาย 

(สำ�หรับผลงานอีกเล่มอยู่ในกลุ่มของนักรัฐศาสตร์ที่สนใจเรื่องภาพยนตร์ คือ Rethinking Third 

Cinema ของ R. Guneratne, Wimal Dissanayake) 

JRNL vol1(2).indd   83 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร84

อนึ่ง การเสวนาในวันนี้ขอให้วิทยากรทุกคนได้พูดวิเคราะห์วิจารณ์จากมุมมองของตัวเองที่มีต่อผล

งานของอภชิาตพิงศ ์จากมุมมอง และจากความเชีย่วชาญในแตล่ะสาขา เพือ่นำ�ไปสูก่ารคดิตอ่ เชือ่ม

ต่อด้านอื่นๆ ต่อไป โดยจะเริ่มจากมุมมองจากคนในวงการศิลปะก่อนคืออาจารย์ถนอม ชาภักดี

อ.ถนอม กล่าวว่า โดยส่วนตัวมีโอกาสได้ติดตามงานของของอภิชาติพงศ์ ตั้งแต่ชิ้นแรก มาจนถึง

ชิ้นสุดท้ายคือ Primitive ประเด็นที่น่าสนใจที่ส่งผลเชื่อมโยงต่อวัฒนธรรม และขนบของไทยอยู่

ตรงที่ 

1 เนื่องจากเราไม่สามารถวิพากษ์วิจารณ์ขนบไทยได้โดยตรง อภิชาติพงศ์ จึงมีการใช้ผี คนบ้า  

	 ความไม่สมประกอบ มาเป็นเครื่องมือในการวิพากษ์วิจารณ์ในเรื่องต่างๆ 	  

2	การพูดเรื่องอดีตชาตินั้นมีความเกี่ยวข้องกับเรื่องพุทธ และพระพุทธเจ้า ซึ่งอีกนัยหนึ่งหมายถึง 

	 คนที่ไม่มีตัวตน จึงต้องนำ�คนปกติ มาเป็นผู้ถ่ายทอด 	  

3	ประเด็นสุดท้ายคือเรื่องการปลุกผี 

ความสนใจของงานชิน้นีอ้ยูท่ีก่ารพดูถงึ ตำ�นานนาบวั การด ูPrimitive ไมไ่ดท้ำ�ใหรู้ส้กึถงึเหตกุารณ์

ทีเ่กดิขึน้จรงิทีน่าบวั แตก่ลบัทำ�ใหน้กึถงึเหตกุารณ ์6 ตลุาคม 2519 ทีต่นเองไดถ้กูจบัทีม่หาวทิยาลยั

ธรรมศาสตร์ด้วย หนังของอภิชาติพงศ์ได้ทำ�ให้เราเกิดการย้อนกลับไปสู่ประสบการณ์ส่วนบุคคล

ของผู้ชมอีกครั้ง ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับผลงานศิลปะของอภิชาติพงศ์ หากใช้เพียงการศึกษาจากตัว

งานเพียงอย่างเดียวนั้นเป็นความยากลำ�บากมากที่จะเข้าใจความเป็นมาและเรื่องราวในที่ศิลปิน

สร้างขึ้น ด้วยเพราะผลงานของอภิชาติพงศ์ไม่เกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ที่นาบัว ในเหตุการณ์วันเสียง

ปืนแตก เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2508 เลย แต่อภิชาติพงศ์กลับนำ�เรื่องราวเหล่านั้นมาถ่ายทอดให้

กับคนรุ่นใหม่ในหมู่บ้าน ได้ย้อนกลับไปคิดถึงเหตุการณ์ที่เกี่ยวข้องอีกครั้ง ทำ�ให้เห็นความทรงจำ�

และความคิดของคนในเหตุการณ์การเคลื่อนไหวทางการเมืองต่างๆ ที่เกิดขึ้นในประเทศไทย ได้

รับรู้ว่าคนรุ่นใหม่นั้นมีความคิดเห็นอย่างไร พร้อมกันนี้ ความน่าสนใจอีกอย่างหนึ่งอยู่ที่การสร้าง

ยานอวกาศ และมีการให้เด็กหนุ่มเข้าไปเล่าเรื่องราวของตนเองในพื้นที่ใหม่ที่ที่ศิลปินสร้างขึ้น ซึ่ง

ก็ไม่ใช่เรื่องราวที่เกิดขึ้นที่นาบัวอีกเช่นกัน ด้วยเหตุนี้งานศิลปะทำ�ให้เราได้เห็นภาพ รอย “ไม่” ต่อ

ของประวัติศาสตร์ของนาบัว เห็นกระบวนการทางสังคม สะท้อนให้เห็นสิ่งที่รัฐในปี 2508 และรัฐ

ในปี 2555, 2554, 2553 คิดกับวิถีีชีวิตของผู้คน อภิชาติพงศ์ใช้วิธีการไม่พูดถึงเพื่อดึงประเด็นที่

เคยเกิดขึ้นให้กลับมาอีกครั้ง ซึ่งการไม่พูดถึงนี้ทำ�ให้คนในวงการศิลปะยุคปัจจุบันต้องกลับมา 

ทบทวนและตั้งคำ�ถามว่า การไม่พูดถึงของหนัง ของงานศิลปะกับตำ�นานทางประวัติศาสตร์นำ�มา

ซึ่งเหตุและผลใด สาเหตุเป็นเพราะศิลปินไม่พูดถึง หรือศิลปินจงใจที่จะไม่พูด และที่สำ�คัญ การ

ไม่พูดถึงนี้สามารถทำ�ให้ผู้ชมคิดต่อได้หรือไม่ อย่างไร

JRNL vol1(2).indd   84 2014/06/13   0:31



85Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

สำ�หรับประเด็นการจัดวางผลงาน (Installation) เมื่อศิลปินผลิตผลงานเสร็จสมบูรณ์ และนำ�ออก

มาจัดแสดง ตรงนี้เห็นได้ชัดว่าอภิชาติพงศ์ไม่ได้ต้องการให้ผู้ชมระลึกถึงความเป็นนาบัว หรือ

เหตุการณ์ที่นาบัว แต่ทำ�ให้ผู้ชมเห็นถึงกระบวนการจัดการศิลปะ การที่ศิลปินใช้กรณีของนาบัวมา

เป็นตัวจุดประกายให้คนได้คิด โดยเฉพาะชื่อของงาน ที่แม้จะเป็นแค่ชื่อก็สามารถทำ�ให้คนได้คิด 

ระลึกถึง อีกทั้งยังมีองค์ประกอบในเรื่องภาษาภาพยนตร์ที่ถูกใส่เข้าไปในงานนี้ด้วย ไม่ว่าจะเป็น

เรื่องการใช้แสง ยานอวกาศ ผี สิ่งเหล่านี้ศิลปินต้องการปลุกเร้าอารมณ์ของผู้ชมให้ย้อนกลับไปสู่

ที่เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นของนาบัวมากกว่า ดังนั้น จุดนี้จึงต้องมีการอธิบายในเรื่องของนาบัวเพื่อทำ�ให้

เกิดบริบททางประวัติศาสตร์ สังคม และวัฒนธรรม เพราะลำ�พังแค่ผลงานของอภิชาติพงศ์คงยัง

ไม่สามารถทำ�ให้คนคิดถึงเหตุการณ์ที่นาบัว ในวันที่ 7 สิงหาคม ได้ ยังต้องมีนักสร้างคนอื่นและ

ผู้ดูคนอื่นที่จะมาช่วยกันเติมเต็ม  อย่างไรก็ตามในฐานะความเป็นงานศิลปะ ก็อาจกล่าวได้ว่าการ

ติดตั้งผลงาน อภิชาติพงศ์ ได้ใช้กระบวนการปลุกผีเพื่อที่จะให้คนระลึกถึงเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นที่นา

บัว เหตุการณ์การต่อสู้ของชาวบ้านในนาบัวได้

ดร.บัณฑิตกล่าวสรุปประเด็นของอาจารย์ถนอมว่า การปลุกผีในแง่การเล่าเรื่องอันหมายถึงในแง่

ของสิ่งที่เกิดขึ้นในอดีต เช่นในกรณีของนาบัวที่เหมือนจะเป็นการทำ�ซ้ำ� (reenact) แต่ก็เป็นการ

ทำ�ซ้ำ�ที่ไม่เหมือนเดิม และไม่มีความสัมพันธ์กับสิ่งที่เกิดขึ้น ตรงกันข้ามเรื่องเล่าของอภิชาติพงศ์

ทำ�ให้เราคิดสงสัยถึงปฏิบัติการของรัฐที่กระทำ�กับประชาชนเมื่อ 40 กว่าปีก่อนว่ายังเหมือนเดิม

หรือไม่ พร้อมกับให้แง่มุมในฐานะที่เป็นคนรุ่น 6 ตุลาคม ที่มีความเกี่ยวข้องโดยตรงกับ

ประวัติศาสตร์ในยุคนั้น อีกทั้งยังมีเรื่องสัญญะบางอย่างที่ล่องลอยในงานจัดวางประกอบกับการ

สร้างยานอวกาศของอภิชาติพงศ์  

พร้อมกันนี้ ดร.บัณฑิตได้เปิดประเด็นเพิ่มเติมว่า ยังมีอีกประเด็นที่น่าสนใจในผลงานศิลปะ ชิ้นนี้

คือ สภาวะเรื่องความรักระหว่างชายกับชาย (Male bonding) ที่ปรากฏในผลงาน เรื่องนี้ที่ให้

ความรู้สึกรุนแรงมากจนทำ�ให้รู้สึกสงสัย เพราะการมีประเด็น Male Bonding ปรากฏนี้สำ�หรับคน

ที่เรียนปรัชญาอาจทำ�ให้รู้สึกถึงยุคกรีกที่ชายกับชายรักและปกป้อง คุ้มครอง ดูแลกันและกัน เช่น 

อะคริลิส (Achilles) กับหนุ่มผู้น้องที่ไปรบที่เมืองทรอย จนทำ�ให้เมืองทรอยล่มสลาย ซึ่งในประเด็น

นี้ได้เชิญอ.ศิโรตม์ คล้ามไพบูลย์ ขยายความและเชื่อมโยงประเด็นต่อไป

อ.ศิโรตม์เริ่มต้นการนำ�เสนอสิ่งที่เตรียมมาก่อนคือเรื่องการวิจารณ์ โดยกล่าวว่าในหนังสือของ 

กุสตาฟ โฟลแบรต์ (Gustave Flaubert) นั้น พูดถึงการวิจารณ์ว่าหมายถึงคนที่ต้องเห็น ต้องรับ

รู้มาแล้วในทุกๆ เรื่อง พร้อมกันนี้ในบริบทของกรีกก็มีการปรากฏเรื่องการวิจารณ์เช่นกัน มีคาแรก

เตอร์หนึ่งชื่อ Zoilus ถูกฆ่าตายเพราะไปวิจารณ์กษัตริย์ ประเด็นการตายของตัวละครนี้นำ�มาซึ่ง

JRNL vol1(2).indd   85 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร86

การถกเถียงว่าเขาถูกฆ่าตายด้วยวิธีการใด เวอร์ชั่นหนึ่งบอกว่าเขาถูกฆ่าตายด้วยการประหาร การ

ปาหิน  อีกเวอร์ชั่นบอกว่าถูกฆ่าด้วยการโยนลงภูเขาทำ�ให้ตายทั้งเป็น สรุปคือ ในแง่หนึ่งนักวิจารณ์

จะต้องทำ�ให้เรารู้ทุกเรื่อง แต่ในอีกแง่หนึ่งถ้าพูดผิดหูก็อาจจะนำ�มาซึ่งความตายเช่นกัน 

การวิจารณ์คือการพยายามทำ�ให้สิ่งต่างๆ ที่เคยเป็นความคิด ความเชื่อ เป็นบรรทัดฐาน (norm) 

ทั้งในสังคม ศิลปะ และในทุกสิ่งมีข้อจำ�กัดมากขึ้น โดยปกติที่เราฟังเรื่องความรู้ ศิลปะ เรามักคิด

ว่าสิ่งเหล่านั้นเป็นความจริง (Truth) โดยสมบูรณ์แบบ และทุกสิ่งไม่มีข้อจำ�กัด แต่การวิจารณ์มี

ส่วนช่วยทำ�ให้เกิดข้อจำ�กัด ทำ�ให้สิ่งที่ถูกคิดว่าความเป็นจริงมีสถานะเป็นเพียงเหตุผลเชิงคาด

การณ์ คาดคะเน การวิจารณ์แสดงให้เห็นว่าสิ่งที่ถูกสร้างถูกนำ�เสนอ (represent) นั้นมีเหตุผลใน

การสร้างอย่างไร ด้วยเหตุนี้ถ้านำ�ประเด็นนี้กลับมาพิจารณาถึงงานของอภิชาติพงศ์จะพบว่ามี

ประเด็นที่น่าสนใจ เช่นที่อ.ถนอมพูดถึงกรณีนาบัว และการเป็นคอมมิวนิสต์ ถ้าลองนำ�ผลงาน 

“ปลุกผี” มาโยงเข้ากับผลงานภาพยนตร์เรื่อง “ลุงบุญมีระลึกชาติ” หรือโปรเจคต์อื่นๆ  ความน่า

สนใจของผลงานเหล่านี้คือมีธีม (theme) บางอย่างอยู่ และอภิชาติพงศ์กำ�ลังทำ�การวิจารณ์ใน

ประเด็นที่ทำ�ให้การรับรู้ของเราเกี่ยวกับสังคมไทย การวิจารณ์ในสังคมไทยไปไกลมากขึ้น

ใน “ลงุบญุมรีะลกึชาต”ิ เรามองเหน็เรือ่งการทำ�ใหต้วัละครทีม่าจากบรบิททีต่า่งกนัมาเผชญิหนา้กนั 

ในฉากที่มีชื่อเสียงมีคนพูดถึงเป็นอย่างมากคือ ฉากบนโต๊ะอาหารที่มีตัวละคร ลุงบุญมี ลิงผี ภรรยา

เกา่ ภรรยาปจัจบุนั และตวัละครอืน่ๆ ซึง่ไมม่ทีางเกดิขึน้ไดใ้นโลกปจัจบุนั  ในขณะทีล่ะครไทยชอบ

มีฉากบนโต๊ะอาหาร เหมือนที่ในหนังฝรั่งชอบมีฉากบนเตียง ฉากแบบนี้อภิชาติพงศ์นำ�มาสร้างโดย

ใส่รูปแบบใหม่เข้าไป และทำ�ให้เกิดการเผชิญหน้าของตัวละครที่มาจากภูมิหลังที่ต่างกันไป ลุงบุญ

มีเป็นตัวแทนของปัจจุบัน ภรรยาเก่าเป็นตัวแทนของอดีตของลุงบุญมีที่ลุงบุญมีหลงลืมไปแล้ว ลิงผี

เป็นตัวแทนของคนที่เกี่ยวข้องกับคอมมิวนิสต์ การนำ�เอาอดีตในหลายมิติมาปะทะกันมีผลทำ�ให้

ความหมายในปัจจุบันนั้นเปลี่ยนแปลงไปได้ นี่คือวิธีที่อภิชาติพงศ์นำ�มาใช้เยอะมากในงานของเขา 

การนำ�เอาตัวละครซึ่งมีความทรงจำ�ที่หลากหลายและแตกต่างกันออกไปมาปะทะกัน แล้วทำ�ให้เรา

ซึง่เป็นผูด้ ูเหตกุารณ์ถกูปะทะและมองปจัจบุนัเปลีย่นไป ในกรณลีงุบญุมคีนทีด่ฉูากนีจ้ะตอ้งเกดิการ

ตัง้คำ�ถามวา่เกดิอะไรขึน้กบัลงิผ ีและทำ�ไมลงิผถีงึถกูกนัออกไปจากสงัคมของลงุบญุม ีแลว้ทำ�ไมลงิ

ผีต้องกลับมาใหม่  กล่าวสรุปความหมายของอดีตที่เปลี่ยนไปจึงมีผลทำ�ให้ความหมายของปัจจุบัน

เปลีย่นไปดว้ย ซึง่มาถงึจดุหนึง่แลว้อาจทำ�ใหค้วามหมายของอนาคตเปลีย่นไป ทกุวนันีเ้ราจงึเหน็วา่

ปัญญาชนที่สนใจเหตุการณ์การเมืองไทยจะพูดถึงเหตุการณ์ที่พูดไม่ได้ เช่นกรณีสวรรคตหรือ

เหตกุารณ ์6 ตลุา โดยมีความเชือ่วา่ถา้พดูถงึเหตกุารณ์เหลา่นีม้ากขึน้จะทำ�ใหอ้นาคตของสงัคมไทย

เปลี่ยนไป ดังนั้นการปะทะระหว่างอดีตจึงมีผลกระทบทำ�ให้ภาพของอนาคตเปลี่ยนไปด้วย

JRNL vol1(2).indd   86 2014/06/13   0:31



87Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

ความน่าสนใจอยู่ตรงที่ ในขณะที่ลุงบุญมีเป็นการทำ�งานศิลปะโดยมีเซนส์เรื่องสังคมค่อนข้าง

ชัดเจน แต่กรณี Primitive มีความเปลี่ยนแปลงที่สำ�คัญคือมีการพูดถึงเรื่องการสร้างระยะห่าง

ระหว่างเราในปัจจุบันกับอดีตที่เปลี่ยนไปในแง่ของการวิพากษ์วิจารณ์มากขึ้น คนดูจำ�นวนหนึ่ง

จึงอินกับลิงผีที่ถูกกันออกไปจากสังคม ไปมีชีวิตอยู่ในอีกมุมหนึึ่ง ไปอยู่ที่พื้นที่อีกที่หนึ่ง รู้สึกว่า

เรื่องของลิงผีคือโศกนาฏกรรมแบบหนึ่งในเหตุการณ์ทางการเมือง ไม่ว่าจะเป็นเหตุการณ์ 2519 

หรือเหตุการณ์ 2553 ซึ่งก็ขึ้นอยู่กับประสบการณ์ส่วนตัวของคนดูแต่ละคนที่จะใส่ความหมายของ

ตัวเองเข้าไปในโศกนาฏกรรมเหล่านั้น และความเปลี่ยนแปลงของ Primitive อีกสิ่งที่น่าสนใจคือ 

องค์ประกอบบางอย่างในงานที่ทำ�ให้คนดูรับรู้คือ แม้เราจะตั้งคำ�ถามกับอดีตก็มีประเด็นระยะ

ห่างระหว่างตัวละครในอดีตที่เข้ามาสร้างกรอบการคิดของเราในปัจจุบันด้วย กล่าวคือ ในขณะ

ที่หนังลุงบุญมีระลึกชาติทำ�ให้เรารู้สึกเห็นใจตัวละคร แต่ในงาน Primitive กลับจะทำ�ให้เราได้

ตั้งคำ�ถามว่าความเห็นอกเห็นใจที่เรามีนั้นมีเงื่อนไข (condition) มีอะไรบางอย่างกำ�กับเราอยู่

หรือไม่ เช่น ความรู้สึกการรับรู้ทางการเมืองบางแบบ คำ�ถามของ Primitive ก็คือ ถ้าเราไม่มี

การรับรู้ทางการเมืองบางแบบ เราจะมีทัศนะต่อลิงผี เปลี่ยนไปด้วยหรือไม่ ระยะห่างที่มากขึ้น

จะส่งผลต่อความรู้สึกเห็นอกเห็นใจด้วยหรือไม่ พร้อมกันนี้และถ้ารูปแบบ (form) เปลี่ยนแปลง

จะส่งผ่านให้ความรู้สึกที่เรามีในการดูงานเปลี่ยนไป ทำ�ให้การคิดเรื่อง อนาคตที่มีต่ออดีตจะ

เปลี่ยนไปด้วยหรือไม่ จำ�เป็นไหมที่เราจะต้องรับรู้ชะตากรรมของคนในเหตุการณ์ 6 ตุลาคม 2519 

ในแบบเดียวกับคนที่เคยผ่านเหตุการณ์ 6 ตุลาคมมา จำ�เป็นไหมที่เราจะต้องรับรู้เหตุการณ์ที่

เกิดขึ้นในนาบัวในแบบเดียวกับคนที่อยู่ในพื้นที่ที่นาบัวรับรู้ เรามีทางเลือกแค่เพียงสองทางใช่

หรือไม่ ซึ่งผลงานเรื่องลุงบูญมีระลึกชาติจะดูเหมือนว่าบทสรุปจะเป็นเช่นนั้น คือ 1 สนับสนุน

การฆ่าลิงผีแล้วเอาลิงผีออกไปจากสังคมของเรา หรือ 2 เอาลิงผีมาอยู่ในภพของเราให้ได้ ทาง

เลือกของมนุษย์มีเพียงแค่สองทางเลือกเท่านั้น แต่ในงาน Primitive อภิชาติพงศ์ให้ทางเลือกกับ

คนดูที่มากไปกว่า 2 ทาง เราไม่จำ�เป็นที่จะต้องเห็นด้วยกับการเอาลิงผีออกไปจากสังคม ขณะ

เดียวกันทางเลือกของเราก็ไม่ได้จบแค่่ว่าอดีตที่เกิดมาแล้วทุกอย่างจะจบ Primitive จึงไปไกล

มากกว่าในแง่ของการเสนอทางเลือกใหม่ๆ และทางเลือกอื่น การพยายามเน้นประเด็นเรื่องสังคม

อย่างมีสูตรสำ�เร็จที่ตายตัว Primitive จึงเป็นเสมือนการวิจารณ์ผลงานเรื่องลุงบุญมีในอีกแง่หนึ่ง

ด้วย ในขณะที่ลุงบุญมี มีแนวคิดแบบคนไทยที่มีทางเลือกทางการเมืองในแบบที่ไม่ ก. ก็ ข. 

ตลอดเวลา แต่ Primitive ไม่ใช่ นี่คือความน่าสนใจของผลงานชุดนี้ที่ทำ�ให้วิธีคิดของเราต่อการ

วิจารณ์น่าสนใจขึ้น เพราะบ่อยครั้งที่การวิจารณ์โดยเฉพาะคนที่มาจากสายสังคมศาสตร์ มักจะ

พูดถึงงานศิลปะงานมีเดียต่างๆ โดยมีแนวคิดทางสังคมศาสตร์บางแบบกำ�กับอยู่ และพยายาม

ใช้แนวคิดนั้นเข้ามาพูดสนับสนุนงานศิลปะผ่านความเป็นธรรมทางสังคม นี่เป็นกับดักบางอย่าง

เหมือนกันในการวิจารณ์ศิลปะ

JRNL vol1(2).indd   87 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร88

ดร.บัณฑิตกล่าวสรุปสิ่งที่อ.ศิโรตม์พูดว่า ศิลปะของภาพยนตร์ทำ�ให้เกิดสิ่งที่ไม่สามารถเกิดขึ้นได้ 

เป็น “ความเป็นไปได้ของสิ่งที่เป็นไปไม่ได้” หรือ Possible ของ The Impossible การนำ�คนที่อยู่

ตา่งทีต่า่งเวลา คนทีไ่มส่ามารถจะอยูร่วมกนัไดม้าทำ�ใหเ้กดิขึน้ได ้ลงุบญุมไีดร้ือ้สรา้ง (reconstruct) 

อดีตที่เคยถูกทำ�ลายไปหมดแล้วทีละเล็กทีละน้อย ดังนั้นจึงเป็นการกระทำ�สิ่งที่ไม่น่าเกิดขึ้นได้ให้

เกิดขึ้นได้ และสร้างประสบการณ์ร่วมให้กับผู้ชมในอีกมิติหนึ่ง ขึ้นอยู่กับว่าผู้ชมจะเชื่อมโยงกับงาน

นีอ้ยา่งไร สิง่ทีน่า่สนใจอกีหนึง่อยา่งกค็อืเรือ่งผ ีทำ�ไมตอ้งเปน็ลงิผ ีไมเ่ปน็ผชีนดิอืน่ และเพือ่ใหก้าร

สนทนาดำ�เนินต่อไป ดร.บัณฑิตจึงเชิญดร.ทัศนัย อภิปรายต่อในฐานะเป็นบุคคลที่อยู่ในสายมีเดีย 

(Media Arts) ให้จะเชื่อมโยงงานศิลปะกับสื่อใหม่ และการวิจารณ์ในฐานะสื่อที่ทำ�ให้ส่ิงที่เป็นไป

ไม่ได้เกิดขึ้นได้

ดร.ทัศนัยกล่าวว่า ศิลปะน่าจะนำ�ไปสู่การพูดถึงสิ่งที่ไม่สามารถพูดถึงได้ เพราะฉะนั้นแล้ว สถานะ

การวิจารณ์ของตนเองในวันนี้จะต้องแตะในประเด็นที่ไม่สามารถพูดถึงได้ด้วย การจะเชื่อมโยงสิ่ง

ที่เกิดขึ้น คงจะต้องลองเรียงลำ�ดับให้ดูว่าเกิดอะไรขึ้น และถอยกลับไปไกล เพื่อจะแสดงให้เห็นถึง

การวิจารณ์ในฐานะทัศนศิลป์เพื่อที่จะมาจบข้อสรุปว่า Art World ในสังคมไทยเป็น The World of 

Artistic Cult เป็นโลกของลัทธิพิธีทางศิลปะที่สร้างข้อจำ�กัดบางอย่าง ซึ่งทำ�ให้วิถีทางการวิจารณ์

เป็นไปได้ยาก 

เรารับรู้มาแล้วว่าสังคมก่อนที่จะเป็น Modern, Premodern ในสังคม Primitive การจับรูปแบบ

ความสัมพันธ์ทางสังคมยืนอยู่บนลัทธิวิญญาณนิยม (Animism) ซึ่งยังคงทำ�งานอย่างแข็งแรงใน

สังคมไทย รวมทั้งสำ�นึกแบบจิตภาพ (Mentality) ในภาคปฏิบัติของศิลปินและนักวิจารณ์ ภาย

หลังลัทธิ Animism ถูกแปรเปลี่ยนและทำ�ให้มีลักษณะที่เป็นกายภาพมากขึ้น นำ�มาสู่สถานะของ

การเป็นลัทธิเครื่องรางของขลัง (Fetishism) ซึ่งในนัยยะหนึ่งผลงานศิลปะส่วนหนึ่งในสังคมไทยมี

สถานะเป็นแค่เพียงเครื่องรางของขลังของสุนทรียศาสตร์เท่านั้น การเกิดขึ้นของลัทธิวิญญาณนิยม

นำ�ไปสู่การทำ�ให้วิญญาณที่ไร้รูปร่างและความพะว้าพะวงของมนุษย์ที่ไม่เข้าใจโลกภายนอก นำ�ไป

สู่การสร้างรูปเคารพในลักษณะต่างๆ เป้าหมายคือทั้งเพื่อ 1. ควบคุมอำ�นาจที่ตนเองมองไม่เห็น 

หรือไม่รู้จัก เพื่อลดความขัดแย้ง หรือความพะว้าพะวงภายในของตนเอง 2. เพื่อที่จะฝากความ

หวัง ความเชื่อ ความฝันไว้กับวัตถุทางภายภาพที่ตนเองสร้างสรรค์ขึ้นมา ซึ่งเราเรียนรู้แล้วว่าใน

ภายหลังวัตถุเหล่านั้นกลับมีอำ�นาจเหนือการควบคุมของมนุษย์ จนกลายเป็นความฝัน ความหวัง 

และความเชือ่ตา่งๆ (belief) ศรทัธา กลายเปน็เรือ่งปกตทิีถ่กูจดัการ (abuse) จากโลกของเครือ่งราง

ของขลังเสียเอง สิ่งที่ถูกจับฝัง (embedded) ในโลกของเคร่ืองรางของขลังนี้ก็คืออำ�นาจเหนือ

ธรรมชาติ สิ่งเหล่านี้สะท้อนความพะว้าพะวงของมนุษย์ต่อโลกของวัตถุ และความสัมพันธ์ของ

มนุษย์ต่อโลกกับโลกของวัตถุ และความสัมพันธ์ของมนุษย์ต่อโลกที่ตนเองไม่รู้จัก ซึ่งไม่ใช่วัตถุแต่

JRNL vol1(2).indd   88 2014/06/13   0:31



89Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

เป็นโลกของจินตนาการ โลกของปรากฏการณ์ทางธรรมชาติต่างๆ (phenomena) สิ่งเหล่านี้ยัง

คงอยู่เป็นเบื้องหลังของงานศิลปะ มีพลังเหนือธรรมชาติบางอย่างไม่ว่าศิลปินจะใช้คำ�อธิบายชุด

ใดมาอธิบายก็ตาม ฉะนั้นการชื่นชมงานศิลปะในเมืองไทยมีความสำ�คัญที่จำ�เป็นสองส่วน คือ การ

มองเห็นที่ทำ�ให้เรารับรู้โลกของวัตถุ ไม่ว่าโลกจะเปลี่ยนจากโลกของวัตถุไปสู่โลกของสื่อใหม่ (New 

Media) อย่างไร สายตาก็ยังคงเป็นพระเอกที่สร้างให้เกิดกรอบการทำ�งาน การรับรู้ (perception) 

และสร้างระดับความชื่นชมต่างๆ สิ่งที่เราเห็นนำ�ไปสู่การสั่นสะเทือนความรู้สึกภายในทั้งของผู้ชม 

และผู้ปฏิบัติ (ศิลปิน) การมองเห็นโลกของวัตถุ สิ่งที่เร้าความรู้สึกผู้ชม สังคม โลกศิลปะ รวมถึง

วิธีเขียนงานวิจารณ์ศิลปะจึงเป็นการปลุกเร้าความรู้สึกภายในที่มีอยู่ในวัตถุ หรือตัวศิลปะที่พบเห็น 

ระหว่างตัวผู้ชมและงานศิลปะ รวมถึงปะทะกับความรู้สึกภายในของตัวผู้ชมด้วย 

วิธีการที่กล่าวมานี้เป็นการสะท้อนแนวคิดสุนทรียศาสตร์เพียงสายเดียวคือ สายตัววัตถุ (Object) 

ที่พัฒนามาจากยุคกลางในโลกตะวันตก (สายคอนเซปต์) ในขณะที่สุนทรียศาสตร์ในช่วงปลาย

ศตวรรษที่ 19 แนวคิดสุนทรียศาสตร์ในสายประสบการณ์ (Experience) ที่ได้รับความสนใจน้อย

มากจนแทบไม่ปรากฏ มีเริ่มปรากฏในผลงานศิลปะงานใหม่ๆ ดังนั้น ถ้าสิ่งที่มองเห็นได้ และสิ่ง

ที่รู้สึกได้จากการใช้ประสาทสัมผัส การมองเห็น ได้ยิน ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของการรับรู้ ไม่นำ�พาไป

สู่แนวคิดเชิงวิจารณ์ ในขณะที่ส่วนของการใช้ความรู้เหตุผล (Thinking) ถูกลดบทบาทลงไป สิ่งนี้

คอืขอ้จำ�กดัทัง้ในภาคปฏบิตัขิองตวัศลิปะ เชน่ทีใ่นโรงเรยีนสอนศลิปะ มกัสอนนกัศกึษาใหใ้ชค้วาม

รู้สึกสร้างผลงานจากสิ่งที่เห็น แล้วถ่ายทอดสิ่งที่รู้สึกออกมาเป็นวัตถุ ไม่ว่าจะในรูปแบบของ

จติรกรรม ประตมิากรรม หรอืรปูแบบใดกต็าม สิง่นีค้อืการใชแ้นวคดิเครือ่งรางของขลงั (Fetishism) 

แบบเดิม จนกลายเป็นสิ่งที่ตามมาในวงเขตปริมณฑลในภาคปฏิบัติหลายส่วน ทั้งศิลปะ ศิลปิน 

และนักวิจารณ์ ซึ่งดร.ทัศนัยเรียกโดยรวมว่าเป็น The World of Artistic Cult โลกของลัทธิพิธีทาง

ศิลปะที่มีขึ้นเพื่อที่จะสอดรับ (inherit) ระบบคุณค่าบางอย่างของพลังเหนือธรรมชาติที่มีแต่เดิม 

รวมถึงยังทำ�หน้าที่ตอกย้ำ� (reinforce) ทำ�หน้าที่จรรโลงอำ�นาจเหนือระบบบางอย่างด้วย ฉะนั้น

การทำ�ความเข้าใจระดับของการชื่นชมคุณค่าของผลงานศิลปะบางอย่าง มักจะเป็นไปในรูปแบบ

ของ object oriented เสมอ และนี่เป็นข้อจำ�กัด

อย่างไรก็ตาม ในขณะที่แนวคิดวิญญาณนิยม (Animism) ไม่ได้มีพระเจ้าที่ถูกนับถือเพียงแค่องค์

เดียวเหมือนกันทุกคน เช่น ในภูมิภาคอุษาคเนย์ “ผี” มีสถานะที่แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง ภายหลัง

จากที่การเข้ามาของผีบางตน ผีท้องถิ่นจึงถูกทำ�ให้หมดกำ�ลังลงไปเรื่อยๆ และตรงนั้น เป็นเหตุผล

สำ�คัญที่นำ�ไปสู่ประวัติศาสตร์ของชาติและประวัติศาสตร์ของศิลปะในเวลาต่อมา ทำ�ให้เกิด

ประวัติศาสตร์ของผีเก่า และการเกิดขึ้น (ผ่านการประดิษฐ์) ของผีตนใหม่ที่เข้ามาทำ�หน้าที่แทน

ผีตนเก่ามากขึ้นเรื่อยๆ ผีตนใหม่ ผีลัทธิใหม่ ไม่ว่าจะเป็นพราหมณ์ ฮินดู พุทธ ที่นำ�เอาไอคอน

JRNL vol1(2).indd   89 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร90

ของผีเหล่านี้มาสร้างสัญลักษณ์ (Symbol) รูปเคารพใหม่ได้ถูกยกระดับเป็นเทพยดา หรือเทพเจ้า 

ซึ่งมีความเป็นลำ�ดับชั้นที่ไม่ได้มีสถานะเดียวกันเหมือนผีเก่าหรือผีท้องถิ่น แต่เมื่อไรก็ตามที่ผีถูก

ยกระดับเป็นเทพยดาได้ทำ�ให้เกิดความเป็นลำ�ดับชั้น (Hierarchy) ของผี ผลงานศิลปะ การให้

คุณค่า เป็นเสมือนการเสริมย้ำ� (reinforce) อำ�นาจของผีที่มีลำ�ดับชั้น ผลงานศิลปะรวมถึงผลงาน

ของอภิชาติพงศ์ได้สะท้อนให้เห็นถึงการปะทะ (clash) ทางประวัติศาสตร์ของผีตนเดิมกับกลุ่มแกง

ค์ของผีตนใหม่อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ และที่มากไปกว่านั้น เนื่องจาก Animism ถูกสร้างให้เป็น

กายภาพผ่าน Fetishism ดังนั้น ผีที่ยืนอยู่บนลำ�ดับชั้นสูงสุดจะถูกเข้าใจว่าเป็นวัตถุแห่งความรัก 

“THE LOVE ONE” เช่นที่ Gill Deleuze ได้เคยอธิบายสิ่งนี้ว่าเป็น desired object หรือ วัตถุแห่ง

แรงปรารถนา ฉะนั้นสิ่งที่เรามีประสบการณ์ต่องานศิลปะจึงปลุกเร้าให้เราสำ�นึก จรรโลงตนเองให้

เข้าใจถึงสถานะ ความเป็นลำ�ดับชั้นของผี ขณะเดียวกันก็สร้างแรงปรารถนาและการโหยหาความ

รักใน THE LOVE ONE ด้วยเช่นกัน

สำ�หรับในประเด็นเร่ือง Male Bonding ท่ีสัมพันธ์กันก็คือ ผีตนน้ันไม่อนุญาตให้ผีเพศอ่ืน เกิดข้ึนได้

จึงเป็น Male Bonding เป็น Object of desire ท่ีถูกแปรเปล่ียนให้มีสถานะเป็นเคร่ืองรางสมัยใหม่ 

ท่ีพวก Marxism อธิบายว่าเป็น Community Fetishism การโหยหาเรียกร้องความรักจาก THE LOVE 

ONE จากโลกของวัตถุท่ีถูกสร้างสรรค์ข้ึน ขณะเดียวกันก็ถูกผลิตซ้ำ�เพ่ือการบริโภค เราเรียกร้องความ

รัก บริโภคความรักผ่านภาพสัญลักษณ์ ในรูปแบบต่างๆ จากน้ันก็กลายเป็นลัทธิพิธีตัวใหม่ มีรูปแบบ

ของการบวงสรวงท่ีต้องคอยมีส่ือกลาง (mediator) ก้ันเราไม่ให้เข้าไปหาโดยตรงได้ ส่ือกลางเหล่าน้ี

ไม่ได้อยู่ในท่ีท่ีควรอยู่อีกต่อไป แต่กลับกระจัดกระจายอยู่ในพ้ืนท่ีสาธารณะ เช่นเดียวกับสินค้าตัวอ่ืน 

เพ่ือเร่งเร้าการบริโภค ความรัก และผลงานศิลปะก็คือส่วนขยาย เป็นเสมือนกิจกรรมของเทพองค์

อ่ืนท่ีอวตารลงมาเพ่ือทำ�ให้เราเข้าใจถึงความสำ�คัญของการโหยหา การเรียกร้องความรักท่ีย่ิงใหญ่

จาก THE LOVE ONE นักวิชาการหลายคนมองว่าเป็นจิตเภททางสังคมประเภทหน่ึง ท่ีพัฒนามาจาก 

Sexual Fetishism จึงเป็นความซาดิสต์ท่ีมีต่อแรงปรารถนาภายในของตนเองกับส่ิงท่ีฝากความหวัง

ไว้ ขณะเดียวกันเราได้ผลิตซ้ำ�และทำ�ความเข้าใจส่ิงน้ันในฐานะวัตถุท่ีเราบริโภคได้ งานประเภทน้ี จึง

เป็นผลงานประเภทจริงเหนือจริง (Magical Realism) ความจริงแบบหลอนซ่ึงปรากฏมาก ในท่ีสุด 

โลกศิลปะจึงไม่ได้หมายถึงแค่โลกศิลปะ โรงเรียนศิลปะ นักวิจารณ์ ผู้ชม นักเขียน ส่ือ จึงถูกล้อม

กรอบ อยู่ในโลกของลัทธิพิธีทางศิลปะ และเน่ืองจากเป็นลัทธิพิธีทางศิลปะท่ีมีลำ�ดับช้ัน ของเทพเจ้า

ท่ีอยู่ในลัทธิพิธีน้ัน บางเร่ืองท่ีสามารถพูดถึงได้จึงได้กลายมาเป็นประเด็นของศิลปะ  ท่ีมีศิลปินหลาย

คนนำ�ไปถ่ายทอด เช่น ทุนนิยม โลกาภิวัตน์ช่ัว ฝร่ังเลว แต่ก็มีบางเร่ืองท่ีไม่สามารถแตะได้ เน่ืองจาก

เป็นลัทธิพิธีท่ีเช่ือมโยงไปสู่บุคคลท่ีเป็นผู้ควบคุมลัทธิพิธีน้ันอยู่ น่ีคือข้อจำ�กัดของการวิจารณ์ในปัจจุบัน 

ถ้าคิดจะทำ�ลายข้อจำ�กัดน้ี เราจะต้องกล้าท่ีจะวิจารณ์ผีตนท่ีใหญ่ท่ีสุดในสังคมน้ีด้วย

JRNL vol1(2).indd   90 2014/06/13   0:31



91Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

ดร.บัณฑิตกล่าวสรุปว่า สิ่งที่ดร.ทัศนัยพูดมีความน่าสนใจในเรื่องปัญหาใหญ่อยู่ที่ตัวสถาบันศิลปะ 

ในสังคมไทยกลับเป็นการผลิตซ้ำ�สิ่งที่ไม่สามารถวิพากษ์วิจารณ์ได้ สถาบันทางศิลปะหล่อหลอม

ผลิตซ้ำ�ให้เกิดผลิตผลทั้งในฐานะ outcome ซึ่งหมายถึงบัณฑิต และ output หมายถึงผลงาน

ศิลปะ ที่กลายเป็นการช่วยส่งเสริมเติมแต่งผีอันศักดิ์สิทธิ์ (Holy ghost) ให้งอกงาม และไม่มีการ

ตั้งคำ�ถาม ต่อสิ่งที่เกิดขึ้น ศิลปะที่เห็นจึงเป็นส่วนขยายของผีตนนี้ทั้งสิ้น เช่นเดียวกับการตอบ

โจทย์ที่อาจารย์ทัศนัยยังไม่ได้ตอบก็คือ คนที่วิจารณ์ผีอันศักดิ์สิทธิ์คือคนที่ไม่ได้อยู่ในวงการศิลปะ

กระแสหลัก ท้ายสุดเราอาจจะต้องชวนคิดในประเด็นที่เรายังไม่ได้พูดถึงไม่ว่าจะเป็นเรื่อง Male 

Bonding, Primordial Father (พ่อผู้ศักดิ์สิทธิ์), Magical Realism และสิ่งที่ขาดไม่ได้ก็คือเรื่อง 

Aesthetic Judgment ที่สัมพันธ์กับงานของอภิชาติพงศ์ที่ช่วยให้เกิดฐานในการวิจารณ์ให้กับ นัก

วิจารณ์รุ่นใหม่คนที่สนใจเรื่องศิลปะได้เข้าใจ เพราะศิลปะมีทริกที่ทำ�ให้ผู้ชมได้เข้าใจรหัสนัยอัน

ซับซ่อนซ่อนเงื่อน เมื่อเราสามารถเข้าใจทริกเราจะเกิดความเข้าใจความซาบซึ้งในงาน นี่คงเป็น

สิ่งที่จะต้องทิ้งร่องรอยให้ผู้ดู ผู้ชม ผู้อ่านได้เข้าใจความหมายที่ซ่อนไว้ งานศิลปะที่ยิ่งใหญ่ไม่

จำ�เป็นต้องเป็นงานศิลปะที่ดีที่ตอบโจทย์ทุกอย่าง แต่เป็นงานที่ชวนให้เราคิดต่อได้ และเชื่อมโยง

ตัวเรากับตัวงานศิลปะนั้นได้

ในส่วนของดร.เกษม เพ็ญภินันท์กล่าวเริ่มต้นด้วยการหยิบข้อเขียนชิ้นหนึ่งขึ้นมาว่า “บางเรื่องบาง

ราวในชีวิตคนเรา ถูกลบออกจากความทรงจำ�ด้วยเหตุผลง่ายๆ ถ้ามันไม่ใช่เรื่องธรรมดาเล็กน้อย

จนไม่มีความจำ�เป็น ต้องใส่ใจก็อาจเป็นเรื่องใหญ่โตสาหัสจนไม่กล้านึกถึงมันอีก” ปรากฎอยู่ใน 

“อีกฟากฝันบันทึกแรมทางของชีวิต” ของ จีระนันท์ พิตรปรีชา สาเหตุที่นำ�บางประโยคในหนังสือ

เล่มนี้มาเนื่องจากมองว่าสัมพันธ์กับพันธกิจที่ได้รับมอบหมายให้มาวิจารณ์งานของอภิชาติพงศ์

ด้วยเหตุผลสั้นชุดหนึ่งก็คือ เจอหนังสือเล่มนี้โดยบังเอิญ และได้เปิดเจอหน้านี้พอดี และคิดว่า

ข้อความนี้น่าสนใจ มากพอที่จะมาเชื่อมโยงกับงานของอภิชาติพงศ์ได้ 

ตลอดอาทิตย์ที่ผ่านมาได้คิดตลอดเวลาว่าควรจะทำ�อย่างไรกับการมาพูดครั้งนี้ มีทางเลือกว่า 1. 

ควรกลับไปดูงานของอภิชาติพงศ์ 2. มาที่จิม ทอมป์สัน เพื่อดูรายละเอียดทั้งหมด จนกระทั่งได้

รับสูจิบัตรเล่มนี้จากคุณกฤติยา กาวีวงศ์ เมื่อได้นั่งอ่านบทความในนั้นแล้วก็พบว่าไม่ควรมา อยาก

ปล่อยให้งานได้อยู่กับความทรงจำ�และเล่นกับอะไรบางอย่างต่อไป และทำ�งานผ่านหลักการของ

ตนเอง ที่ต้องทำ�งานผ่านหลักการของตนเองเพราะว่าสาเหตุหนึ่งคือ ธรรมชาติของปรัชญาที่มีต่อ

งานศิลปะ ด้านหนึ่งคือนักปรัชญาเวลาที่เข้ามาอยู่ในพื้นที่ของงานศิลปะ โดยเฉพาะในศตวรรษที่ 

20 ไม่ว่าจะเป็น Lucas ที่เข้ามาอยู่ในงานนวนิยาย ตัว text, Benjamin ที่เข้ามาในเรื่องของ 

Drama, Adorno ที่เข้ามาในเรื่องของดนตรี ไฮเดกเกอร์ (Heidegger) เข้ามาในเรื่องของบทกวี 

Derrida เข้ามาในเรื่องของภาพวาด ทั้งหมดนี้ไม่ได้พยายามที่จะตอบโจทย์ในทางศิลปะ แต่

JRNL vol1(2).indd   91 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร92

พยายามที่จะตอบโจทย์คำ�ถามในแง่ของฐานแนวคิดปรัชญาที่ตนเองกำ�ลังอธิบายอยู่ ประเด็นนี้จึง

นำ�มาสู่การตั้งคำ�ถามที่ว่าแล้วควรจะพูดอย่างไรดี เมื่อต้องมาอยู่ท่ามกลางอาจารย์สอนงานศิลปะ 

นักวิจารณ์ อาจารย์ทางรัฐศาสตร์ เช่นอาจารย์ศิโรตม์ หรือแม้แต่ผู้ดำ�เนินรายการเองที่เขียนงาน

ผลิตงานศิลปะเชิงรัฐศาสตร์ และทำ�วิทยานิพนธ์ในหัวข้อดังกล่าวด้วย การได้อ่านสูจิบัตรเล่มนี้

ทำ�ให้สามารถสรุปงานของอภิชาติพงศ์ได้ว่า “ร่องรอยของอดีตจะไม่มีวันสูญสลายไปกับกาลเวลา 

แต่จะเป็นร่องรอยของกาลเวลาที่ตอกย้ำ�ถึงอดีต ที่ผ่านมา” ซึ่งร่องรอยนี้มีธีมหลักที่ต่อเนื่องกัน

ตั้งแต่งานลุงบุญมีระลึกชาติมาจนถึงงาน Primitive ที่อภิชาติพงศ์ต้องการจะเล่นกับร่องรอย

 การเล่นกับร่องรอยส่วนนี้ทำ�ให้ผลงานธีมหลักที่ปรากฏมีสามประเด็น ซึ่งจะพูดรวมกันไปโดยไม่

ลงไปในแต่ละประเด็น ประเด็นแรกคือ ประวัติศาสตร์ เวลา พื้นที่ของเวลา และความทรงจำ� 

ประเด็นที่ 2 คือความสูญหายและการปรากฏอยู่ (Presence/Absence) และท้ายสุดคือการกล่าว

ซ้ำ�และความต่างของเรื่องเล่า (Repetition & Difference) โดยจะเรียงร้อยทั้งสามประเด็นนี้เข้า

ด้วยกันในงานของอภิชาติพงศ์ไปพร้อมกัน

ดร.เกษมกล่าวว่า ความน่าสนใจของงานคือการกลับมาพูดถึงเรื่องของหมู่บ้านนาบัว โดยพยายาม

หยิบยก ประวัติศาสตร์ของนาบัว ในแง่ของสิ่งที่เกิดขึ้น การผ่านพ้นจากวันเสียงปืนแตกมาจน

ปจัจบุนั คนทีม่ปีระสบการณร์ว่มตอ่ประวตัศิาสตร ์ไมว่า่จะเปน็คนในทอ้งถิน่ คนทีม่คีวามเกีย่วขอ้ง 

ในเหตุการณ์ทางการเมืองต่างๆ เข้ากับพื้นที่หนึ่งในกรณีของนาบัว อาจจะไม่ใช่กรณีเดียว อาจ

จะเป็นปรากฏการณ์ร่วมของชุมชนท้องถิ่นจำ�นวนมากในภาคอีสาน มีงานของลูกศิษย์ที่พูดถึงเรื่อง

ของประวัติศาสตร์ชุดนี้เช่นกัน “เรื่องเล่าของสหาย” ที่ทุกคนพยายามผลิตสร้างประสบการณ์ผ่าน

เนื้อหา งานที่อภิชาติพงศ์ทำ�จึงไม่ต่างอะไรกับการพยายามเล่า แต่การเล่าของอภิชาติพงศ์มีอีกสิ่ง

ที่เพิ่มเข้ามาคือพื้นที่และเวลาที่ฝังอยู่ในความทรงจำ�บางอย่าง ทำ�ไมอภิชาติพงศ์ต้องกลับมารื้อฟื้น

ความทรงจำ�นี้ผ่านการเล่นกับร่องรอยของอดีต คำ�ตอบคือเพื่อที่จะชี้ให้เห็นว่าประวัติศาสตร์ของ

ความทรงจำ�นั้นเป็นสิ่งที่เดินคู่ขนานซึ่งกันและกัน สิ่งที่เกิดขึ้นในอดีตที่นาบัว สิ่งที่นาบัวถูกเขียน

ถูกเล่าอย่างไร สิ่งที่อภิชาติพงศ์พยายามรื้อสร้าง ทั้งหมดคือการพยายามรื้อสร้างผ่านความทรง

จำ�ของตนเอง ซึ่งการรื้อสร้างส่วนนี้ถูกสร้างผ่านยานอวกาศ เป็นสื่อกลางที่จะเข้าไปในอดีตผ่าน

ชุดของประสบการณ์ เรื่องเล่า เพื่อเล่นกับความทรงจำ�ในอดีต เพื่อที่จะให้ความทรงจำ� ในอดีต

ยนือยูแ่ละแตกตา่งจากประวตัศิาสตร ์การเลน่นีน้ำ�มาสูป่ระเดน็ที ่2 คอืการเลน่ระหวา่งสิง่ทีส่ญูหาย

กับสิ่งที่ปรากฏ เพราะอดีตคือสิ่งที่สูญหายแต่ความทรงจำ�เป็นสิ่งที่ปรากฏ สิ่งที่ถูกเล่าที่นาบัวใน

เครื่องไทม์แมชีนนี้ทำ�ให้ความเป็นปัจจุบันของสิ่งที่หายไปได้ปรากฏอีกครั้ง การกลับมาอีกครั้งนี้

สัมพันธ์กับในแง่ของการกล่าวซ้ำ�อยู่ตลอดเวลาผ่านชุดประสบการณ์ที่มี ไม่ว่าเหตุการณ์ที่นาบัวจะ

เป็นอย่างไร แต่การกล่าวซ้ำ�ผ่านเรื่องเล่าของผู้ที่จะเล่ามีการพยายามที่จะพูดถึงความทรงจำ� สิ่ง

JRNL vol1(2).indd   92 2014/06/13   0:31



93Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

ที่เล่ามาทั้งหมดจึงมีความต่างซึ่งความต่างนี้เป็นส่ิงที่อภิชาติพงศ์นำ�มาพูด ในเรื่องของผี เมือง

แม่หม้ายที่ผู้ชายถูกกักไว้ ความสัมพันธ์ระหว่างการกล่าวซ้ำ�กับเรื่องเล่า โดยความต่างของเรื่อง

เล่า ตัวละครที่สำ�คัญตัวหนึ่งและกลายเป็นประเด็นก็คือ ผี ทำ�ไมต้องเป็นผี โจทย์ที่พยายามคิดก็

คือ เป็นไปได้ไหมที่ชุดของเรื่องเล่าและความทรงจำ�จะไม่มีสิ่งที่เรียกว่าผี สำ�หรับส่วนตัวเป็นไปไม่

ได้ การมีผีจึงเป็นความจำ�เป็น ไม่ว่าจะเป็นการพูดในแง่ของลิงผี หรือผีชนิดต่างๆ ทำ�ไมต้องเป็น

ผี ความน่าสนใจคือที่อยู่คู่กับผี อาจจะไม่ใช่สิ่งที่อยู่คู่กับผี แต่เป็นบทบาทของผีในการหลอน คือ

สิ่งที่หลอกหลอนตลอดเวลา บทบาทของผี ในเซนส์ของMonsterที่หลอนมนุษย์ได้ รากของคำ�ว่า

ปีศาจ “Monster” ซึ่งต่อมาฝรั่งเศสได้นำ�คำ�นี้มาใช้ว่า “Montre” ในความหมายถึงสิ่งที่เตือนเรา 

to warn อันหมายถึงนาฬิกา ที่เตือน หลอน ว่าเวลานี้ควรทำ�อะไร ผีจึงหมายถึงสิ่งที่เตือนในสิ่ง

ที่เราต้องจำ� ทั้งในสิ่งที่หายไป และสิ่งที่อยากลืม ในชุดประสบการณ์ของเราเอง

ดร.บัณฑิตกล่าวว่าสิ่งหนึ่งที่เชื่อมต่อได้คือการพูดถึงงานของอภิชาติพงศ์ในบทบาทของผี ในเรื่อง

สิ่งที่ปรากฏและสิ่งที่ไม่ปรากฏ อาทิในประเด็นเรื่อง Male Bonding เนื่องจากหมู่บ้านนี้ เคยถูก

เรียกว่าเป็นหมู่บ้านแม่หม้าย แต่ผีแม่หม้ายไม่ปรากฏในหนัง มีแต่ผีผู้ชายวิ่งไปวิ่งมา 

อ.ถนอม ขอชวนวงเสวนากลบัไปทีห่นงัชดุปลกุผขีองอภชิาตพิงศท์ีใ่ชผ้ชีาวบา้น เชน่ ลงิผมีาปรากฏ

ในหนัง ประสบการณ์ส่วนตัวที่ได้มีโอกาสไปพบชาวบ้านท่าล้งที่โขงเจียม อุบลราชธานี ซึ่งเป็น

ชาวลู พบว่าชาวบ้านแถบนั้นมีประเพณีการล่าลิงเพื่อบูชาผีผาแต้ม ชาวบ้านแถบลุ่ม แม่น้ำ�โขงใช้

ลิงเป็นการบูชายัญเป็นการเตือน จึงเดาเอาว่าลิงน่าจะมีส่วนเกี่ยวข้องในผลงานของอภิชาติพงศ์ 

เป็นการพูดถึงอนาคตของอดีตจากปรากฏการณ์ที่ให้คนมาเล่าเรื่อง การเล่าเรื่องของเด็กหนุ่มใน

ยานอวกาศเป็นการพูดถึงเรื่องในอดีตที่พูดในปัจจุบันที่จะบอกว่าอนาคตจะเป็นอย่างไร โดยส่วน

ตัวมองว่าการเชื่อมโยงจากรุ่นปู่ย่ามารุ่นเขา ถ้าเกิดเหตุการณ์แบบนี้เขาจะทำ�อย่างไร คำ�ตอบอาจ

จะอยู่ท่ีว่าคงจะต้องต่อยานแล้วหนีเพราะไม่สามารถที่จะยืนอยู่ในสังคมนี้ได้อีก เพราะที่ผ่านมาระ

หว่างผีรัฐกับผีบ้าน ผีรัฐมีอำ�นาจในการทำ�ลายล้างมากกว่า ในขณะที่ผีบ้านทำ�หน้าที่คุ้มครอง การ

ปลุกผีในงานอภิชาติพงศ์จึงเป็นการปลุกผีชาวบ้านที่ถูกกระทำ�มามาก อีกประเด็นที่น่าสนใจที่พูด

เสมอว่าทำ�ไมถึงมีแต่ผู้ชายปรากฏโดยไม่มีผู้หญิง โดยส่วนตัวมองว่า การนำ�เสนอของผู้ชายนี้ก็เพื่อ

ที่จะทำ�ให้อำ�นาจของผู้หญิงปรากฏขึ้นโดยการใช้วิธีไม่ปรากฏ เพราะในอดีตจากการที่ผู้ชายถูก

เกณฑ์ ไปเป็นสหายและผู้หญิงต้องอยู่เฝ้าบ้าน การไม่ปรากฏของผู้หญิงจึงเป็นเหมือนการต่อรอง 

ระหว่างอำ�นาจ ระหว่างรัฐกับผู้ชาย กลไกของอำ�นาจก็คืออำ�นาจของผู้ชายที่ถูกนำ�มาเล่น การมี

อยู่หรือการหายไปของผู้หญิงจึงไม่ใช่เรื่องแปลก แต่อาจจะแปลกตรงที่เมื่อเราถกเถียงว่า ทำ�ไมผู้

หญิงถึงไม่ได้เข้ามาปรากฏในภาพยนตร์ของอภิชาติพงศ์ นี่อาจจะเป็นลักษณะส่วนตัวของอภิชาติ

พงศ์ ทั้งที่ในความจริงแล้วไม่ว่าหญิงหรือชายได้ร่วมต่อสู้กับพรรคคอมมิวนิสต์เช่นกัน 

JRNL vol1(2).indd   93 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร94

อีกประเดน็ทีส่นใจ ในพืน้ทีศ่ลิปะของอภชิาตพิงศค์อืเร่ืองการจดัวางการแสดง (Installation) อภชิาติ

พงศ์พยายามวางรายละเอียดอย่างมากในการจัดแสดงครั้งนี้ โดยมีมอนิเตอร์ใหญ่เป็นองค์ประธาน 

และมีจุดย่อยหลายจุดล้อมรอบเพื่อให้คนดูในรายละเอียด แต่ปัญหาก็คือเวลาที่เดินไปในพื้นที่

ต่างๆ เราไม่สามารถแยกแยะได้ว่าอะไรจะเกิดขึ้นก่อน เป็นการทำ�ให้ผู้ชมไม่สามารถหาจุดเริ่ม

ต้นได้ จุดเริ่มต้นจึงอยู่ในทุกที่ในงานของอภิชาติพงศ์ ดังนั้นแม้งานจะมีความเกี่ยวข้องกันแต่ก็มี

ความเป็นอิสระต่อกัน ความยากง่ายในงานชุดนี้ก็คือเราต่างต้องมีพื้นฐานทางสังคม วัฒนธรรม

พอสมควร อย่างน้อยก็ต้องอ่านรหัสความเป็นภูไทได้ และชนกลุ่มน้อยอื่นๆ ในแถบอีสานได้ กรณี

ที่อ.เกษมพูดว่าเรื่องราวที่เกิดขึ้นในอีสานมีมาก เหตุการณ์ที่นาบัวได้ทำ�ให้เราเห็นภาพซ้อนของสิ่ง

ที่เกิดขึ้น  โดยสรุปผลงานของอภิชาติพงศ์จึงสร้างผลสะเทือนต่อคนที่ได้มีโอกาสสัมผัส แต่ก็ต้อง

เป็นคนที่มีพื้นฐานมีประวัติศาสตร์ร่วมกัน

ดร.บัณฑิตขยายประเด็นว่าจากการที่อ.ถนอมพูดถึงบริบทที่เราจะทำ�ความเข้าใจต่องานชิ้นนี้ ของ

อภิชาติพงศ์ ที่มีวัฒนธรรมเฉพาะที่เฉพาะแห่ง สิ่งที่น่าสนใจที่เราสามารถตีความต่อไปได้ก็คือ เรา

จะต้องเข้าใจบริบท ต้องรู้ทั้งหมดจึงจะเข้าใจ ความปั่นป่วนวุ่นวายในการศึกษางานของอภิชาติ

พงศ์มีหลายแบบหลายทิศทาง เราพบว่าคนสมัยนี้เมื่อมีโซเชียลมีเดียใหม่ๆ ก็ไม่มีความรับผิดชอบ

ต่อการพูดในพื้นที่ใหม่โดยที่ไม่ต้องมีบริบท เราควรจะมีท่าทีหรือทำ�ความเข้าใจปรากฏการณ์ที่เกิด

ขึ้นอย่างไรดี ต้องเข้าใจบริบทก่อน หรือไม่ต้องมีบริบท การเป็นนักวิจารณ์ต้องมีทุนมากมายมาก

แค่ไหน ถึงจะสร้างความปั่นป่วนในสังคมได้

อ.ศิโรจน์ตอบคำ�ถามในประเด็นนี้ว่า ในโลกนี้เราทุกคนไม่สามารถที่จะเป็นนักวิจารณ์ได้ แต่เป็น

นักรัฐศาสตร์ได้ เป็นนักสังคมศาสตร์ได้ ยิ่งในโลกไซเบอร์ชัดเจนมาก ในเรื่องของการตัดสิน โดย

เชื่อมโยงกับประเด็นที่กล่าวไว้ในรอบแรกเชื่อมโยงกับตัวงานของอภิชาติพงศ์ แม้งานของอภิชาติ

พงศ์มีบริบทบางอย่างกำ�กับ แต่ก็ไม่มีความจำ�เป็นที่จะต้องตีความบริบทต่างๆ ในแบบเดียวกัน 

ในประเด็นที่อ.เกษมพูดถึงเรื่อง Absence และ Presence ในงานของอภิชาติพงศ์นั้น ต่อให้เรามี

การรับรู้ในเรื่องของความรุนแรงโดยรัฐ ไม่ว่าจะเป็นในกรณีใดก็ตาม เราไม่จำ�เป็นต้องตีความไป

ในแบบเดียวกัน ในการดูงาน Primitive ของตนเองจะเกิดอะไรขึ้น เมื่อคนในหมู่บ้านที่รับรู้เรื่อง

ของความรุนแรงจะต้องต่อต้านผีในเหตุการณ์ 6 ตุลาคม 2519  ที่ในประวัติศาสตร์ของเมืองไทย

มีชุดข้อมูลแบบเดียว บางเวอร์ชั่นบอกว่าผีคือคนๆเดียว อีกด้านบอกว่าผีคือสังคมไทย ทั้งหมดที่

ยอมรับต่อความรุนแรง การบอกว่าผีใน 6 ตุลาคือใคร คำ�ตอบอาจจะแตกต่างกันไป หากเราเลือก

ที่จะคิดว่าผีคือคนๆ เดียวหรือผีหมายถึงทั้งหมด และถ้าหมายถึงทั้งหมดเราจะจัดการกับจำ�นวน

ผีที่อยู่รายล้อมเราที่มีอยู่อย่างมากมายอย่างไร ในกรณีของอภิชาติพงศ์สิ่งที่สำ�คัญคือการปรากฏ

อยู่ (presence) ที่ไม่ได้มีความหมายเดียว ในงาน Primitive ที่เป็นตัวโปรเจกเตอร์สองเครื่อง การ

JRNL vol1(2).indd   94 2014/06/13   0:31



95Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

สร้างประเด็นมุมมองที่ต่างกันของผู้ชมทำ�ให้เราเห็นภาพเหตุการณ์แตกต่างกันไปด้วย ฉะนั้นการ

ตีความบริบทเป็นฐานของการตัดสิน แต่ก็ไม่จำ�เป็นที่เราจะตีความบริบทในแบบเดียวกัน นี่คือ

ความสำ�คัญ ถ้ากลับมาที่ปัจจุบัน เรากำ�ลังอยู่ในสังคมที่มีการตีความอดีตที่หลากหลายมากขึ้น 

แต่บ่อยครั้งที่การตีความอดีตนั้นมีกรอบบางอย่างปรากฏอยู่ การวิจารณ์คือการพยายามชี้ให้เห็น

ว่าในการวิจารณ์เองก็มีข้อจำ�กัดบางอย่างปรากฏอยู่ แต่การวิจารณ์ทำ�ให้เราเห็นว่า คอนเซปต์ การ

ปรากฏ การนำ�เสนอมีข้อจำ�กัดต่างๆ อย่างไร ปัญหาที่เกิดขึ้นคือบ่อยครั้งที่การวิจารณ์เป็นการนำ�

เสนอว่า สิ่งที่วิจารณ์นั้นเป็นข้อเท็จจริง (truth) แบบใหม่ เป็นทางออกใหม่ของสังคม ดังนั้นไปใน

ทางที่เรานำ�เสนอแล้วสังคมจะดีขึ้น จึงจำ�เป็นที่คนที่หมู่บ้านนาบัวควรจะรู้ว่าเกิดอะไรขึ้นกับคนรุ่น

ก่อนหน้า แต่ที่ไม่จำ�เป็นก็คือการมีการรับรู้แบบเดียวกันกับคนรุ่นก่อน นี่อาจจะเป็นอีกหนึ่งคำ�ถาม

ที่สำ�คัญ คำ�ตอบอาจจะไม่จำ�เป็นที่จะต้องมีชุดเดียว ในงาน Primitive  ระยะห่างของเรากับอดีต

มันเลื่อนไหลตลอดเวลา เมื่อเราขยับตัวออกห่างจากอดีต เราอาจจะมองเห็นอดีตในอีกแบบ และ

มองเห็นอนาคตในอีกแบบหนึ่งด้วยเช่นกัน 

ดร.ทัศนัยขยายความต่อว่าในงานของอภิชาติพงศ์ชิ้นนี้ อภิชาติพงศ์ได้ทิ้งร่อยรอยไว้เยอะมาก คำ�ที่

เรามักพูดกันก็กลายเป็นลมหายใจของยุคสมัยว่าเราเชื่อในเรื่องความหลากหลาย ทุกอย่างสามารถ

เป็นอะไรก็ได้ และควรให้ที่อยู่ที่ยืนกับแนวคิดที่ต่างกัน จนนำ�ไปสู่ความเชื่อที่ว่าสิ่งต่างๆ สามารถ

ตีความได้ สิ่งนี้เป็นสิ่งที่สามารถทำ�ความเข้าใจได้โดยไม่ยาก สิ่งที่เราเห็นในงานของอภิชาติพงศ์

ที่เป็นร่องรอยที่ทิ้งไว้มีทั้งสิ่งที่ปรากฏและสิ่งที่ไม่ปรากฏ ร่องรอยนี้ได้ทำ�งานในการชักจูงทำ�ให้ 

ผู้ชมได้ออกเดินทางไปในร่องรอยที่ศิลปินได้ทิ้งเอาไว้มากมาย โดยกำ�กับให้น้อยสุด ดังนั้นรอยอดีต

ที่มีปัญหา และรอยปัจจุบันจากมุมมองของอภิชาติพงศ์จึงถูกทิ้งเอาไว้อยู่ร่วมกัน ตรงนี้ก็นำ�มาสู่

ความกังวลใจส่วนตัว ก็ได้นึกถึงงานของ Alfred Schütz ที่บอกว่าเราสามารถเข้าใจอดีตจากมุม

มองของปัจจุบันได้ เพราะเราไม่มีทางรู้อดีตเนื่องจากเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นไปแล้ว และสิ่งที่เกิดขึ้นใน

อดีตต่างหากที่ไม่มีใครรู้ได้อย่างแน่ชัดว่า เกิดอะไรขึ้นบ้าง ประวัติศาสตร์คือการถักทอเศษส่วน

ของร่องรอยต่างๆ ที่นำ�มาสู่การสร้างเรื่องเล่าที่ต่างกันไป สิ่งที่ชูธไปไกลกว่านั้นไม่เพียงนำ�อดีตมา

ทำ�ความเขา้ใจมมุมองของปจัจบุนั เพือ่ทีจ่ะทำ�ใหป้จัจบุนัเราไดเ้หน็ถงึปญัหาของปจัจบุนัดว้ย ความ

ถูก ความผิด เป็นสิ่งที่ควรละ และใส่วงเล็บไว้เพื่อสำ�รวจสิ่งที่สามารถเกิดขึ้นได้ สิ่งที่ควรคิดต่อก็

คือเรื่องของความจริง (Truth) ที่ทำ�ให้การตีความ ความเชื่อในเรื่องความหลากหลาย ฯลฯ ต้อง

ยืนอยู่บนพื้นฐานของ สิ่งที่เกิดขึ้นจริงในสังคม ไม่ได้มาจากการตีความของหลายๆ คน

ยอ้นกลบัมาทีส่งัคมไทย ถา้อดตีคอืสิง่ทีห่ลอนหลอกความเปน็ไทย มคีนกลุม่หนึง่พยายาม ประดษิฐ์

สิ่งที่หลอนหลอกเพื่อนำ�ไปสู่ความเป็นจริงของสังคมปัจจุบัน แล้วเราจะเข้าใจ ความเป็นจริงของ

สังคมปัจุบันได้อย่างไร แน่นอนว่าเราจะต้องใช้ชุดความเข้าใจในอดีตที่จะต้อง นำ�มาถกเถียงกัน 

JRNL vol1(2).indd   95 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร96

ในขณะเดียวกันก็ต้องเชื่อมโยงกับสิ่งที่เกิดขึ้นจริงในสังคมด้วย กลับไปที่เรื่องที่พูดถึงว่าสังคมไทย

มีการกำ�กับรัฐธรรมนูญในเรื่องรสนิยม เช่นเดียวกับการกำ�กับเรื่องกฎหมาย สิ่งเหล่านี้ไม่ใช่การ

ถกเถียงเชิงแนวคิดเท่านั้น จึงต้องกลับไปดูที่สิ่งที่เกิดขึ้นจริงในสังคม สิ่งที่ต้องทำ�นอกจากทำ�งาน

ในเชิงแนวคิดแล้วยังต้องทำ�งานเชื่อมโยงกลับไปถึงสิ่งที่เกิดขึ้นจริงในสังคมด้วย หากจะบอกว่า

เมืองไทยมีเสรีภาพอย่างแท้จริง คงไม่สามารถพูดแค่เพียงในเชิงแนวคิดได้ แต่ต้องมีการศึกษา

สำ�รวจด้วยว่าเป็นเช่นนั้นจริงหรือไม่ และด้วยวิธีใดก็ตาม

ดร.บณัฑติสรปุความในสว่นของอ.ทศันยัวา่ เราพดูกนัมาโดยตลอดชวนใหค้ดิวา่เรากำ�ลงัพดูถงึงาน

ศิลปะ หรือสังคมไทย หรือการวิจารณ์ตนเอง และการวิจารณ์นั้นเกิดขึ้นเพื่อความสนุกสนาน หรือ

เพื่อเปลี่ยนแปลงสังคมไทย ดร.ทัศนัยชวนให้เรากลับมานึกถึงสิ่งที่เป็นสาระสำ�คัญในชีวิต ที่บาง

อย่างแม้เป็นเพียงจินตภาพ แต่ผลที่เกิดขึ้นในเรื่องความรุนแรงเกิดขึ้นจริง ซึ่งครั้งหนึ่ง เป็นสิ่ิงที่

พูดไม่ได้ แต่ปัจจุบันสามารถพูดได้ผ่านพื้นที่ของงานศิลปะ ผ่านเสรีภาพของชายหนุ่มผ่านภาพ

จำ�ลองของผีในหนัง หรือการที่ อ.ถนอม เสนอว่าการมีหรือไม่มีผู้หญิงอาจเป็นเรื่องเดียวกัน เรา

ขมวดปมที่จะขยายต่อเพื่อนำ�มาสู่การวิจารณ์ เมื่อถึงจุดหนึ่งเราคงต้องหาเป้าของการวิจารณ์

ดร.เกษมขยายความตอ่วา่ เวลาทีพ่ดูถงึเรือ่งการปลกุผกีารวจิารณอ์าจจะตอ้งยอ้นกลบัมา พจิารณา

ว่าการวิจารณ์ในสังคมไทยคืออะไร โดยเฉพาะเวลาที่พูดถึงงานวิจารณ์ไม่สามารถจะหลีกเลี่ยงวัตถ ุ

(object) ที่เราวิจารณ์ได้ สิ่งที่ทำ�ให้การวิจารณ์ไม่เกิดขึ้น คือ 1 การขาดสิ่งที่เรียกว่า creative 

common ซึ่ง creative common ของ object ของการวิจารณ์หมายถึงอะไรก็ตามที่ถูกพูดถึง 

จำ�เป็นต้องมีสถานะสมบัติความเป็นสาธารณะที่จับต้องได้ แต่ในผลงานบางอย่างถูกปฏิบัติเหมือน

เป็นสมบัติส่วนตัว เป็นพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ที่แตะต้องไม่ได้ ยิ่งไปกว่านั้นผลงานบางอย่างหันไปอยู่

ใต้กรอบของอะไรบางอย่างก็เท่ากับไม่ใช่สิ่งที่เป็น creative common ที่ทุกคนพูดถึงได้ร่วมกัน  

2 เราไม่มีพื้นที่สาธารณะ (public sphere) ที่สามารถมาแสดงความคิดเห็นร่วมกันได้ การไม่มี

พื้นที่สาธารณะนั้นมาจากพื้นฐานที่ว่าเราอยู่ในสังคมอำ�นาจนิยมและไม่มีสิ่งที่เรียกว่าทัศนคติแบบ

ประชาธิปไตย และไม่ยอมรับความเสมอภาคทางความคิด 3 สังคมไม่ได้มองการวิจารณ์ในฐานะ

กิจกรรมทางปัญญาที่จะบ่มเพาะสติปัญญา ตรงกันข้ามกลับพยายามดูเบาการวิจารณ์ ทั้งที่การ

วิจารณ์คือกิจกรรมซีเรียสที่ทั้งหมดแล้วคือ Learning Process ของคน คือการบ่มเพาะสติปัญญา

ความรู้สึกนึกคิดคนที่สังคมต้องยอมรับและให้เกียรติ แต่สังคมมองไม่เห็นกระบวนการนี้ 4 บนพื้น

ฐานของวัฒนธรรมการวิจารณ์คือสิทธิที่จะโต้แย้ง โต้เถียง มีการเห็นด้วยที่จะไม่เห็นด้วย สิ่งนี้เป็น

สิ่งที่ทำ�ให้วัฒนธรรมการวิจารณ์ไม่เกิด โดยเฉพาะในสังคมนี้ เราอยู่ในขนบนี้และไม่เคยพยายาม

เปลี่ยนแต่กลับพยายามรักษาเอาไว้ซึ่งเป็นอุปสรรคที่สำ�คัญที่มีต่อการวิจารณ์ 5 อีกประเด็นที่เป็น

ภาพรวมใหญ่ในสังคมโลกก็คือการโตขึ้นของ Social Media หรือ Information Society ที่เปลี่ยน

JRNL vol1(2).indd   96 2014/06/13   0:31



97Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

ขนบบางอย่าง ทำ�ให้การวิจารณ์ คนที่ทำ�งานด้านการวิจารณ์ เกิดการโตของคนจำ�นวนมากที่มี

สิทธิที่เข้ามาเขียน มาร่วมสร้างพื้นที่ที่เคยผูกขาดการวิจารณ์ที่เคยอยู่ในพื้นที่ของสื่อที่ใครจะ

สามารถพูดหรือแสดงความคิดเห็นในบางเรื่องเท่านั้น แต่ในปัจจุบันการเกิดของอินเตอร์เน็ตนี้เป็น

ไอเดียพื้นฐานที่สังคมนี้ไม่เคยเข้าใจว่านี่คือการ Decentralize อำ�นาจ ที่คนสามารถจะแชร์ทัศนะ 

เข้าสู่แหล่งของข้อมูลความรู้ได้ด้วยตนเองไม่จำ�เป็นต้องผ่านคนกลาง และการที่ทุกคนสามารถที่

จะแสดงความคิดเห็นได้ก็เป็นการท้าทายที่จะพิสูจน์ได้ว่าทัศนะใดได้รับการยอมรับ ทัศนะใดด้อย

ค่า ซึ่งไม่ใช่โลกของการแข่งขัน แต่เป็นโลกที่ทุกคนจะต้องทำ�งานหนักมากขึ้น อีกประเด็นที่สำ�คัญ

ที่สังคมไทยไม่เห็น แต่สังคมโลกตื่นตัวคือ การหายไปของความหวัง (hope) หรือยูโทเปียบางอย่าง

ที่เป็นแกนกลาง เป็นมาตรฐานเป็นหมุดหมายที่บทวิจารณ์จะนำ�ไปสู่  แม้จะไม่มีมาตรฐานใดที่จะ

สามารถบอกได้ว่า เมื่อเราวิจารณ์ในประเด็นใดประเด็นหนึ่งแล้วจะชี้ไปสู่อุดมคติ มาตรฐาน ความ

คาดหวังบางอย่างได้ เนื่องจากไอเดียนี้สูญสลายไปแล้วเมื่อเหตุการณ์พฤษภาคม 1968 ที่ไม่ได้เป็น

แค่เหตุการณ์ทางการเมืองแต่รวมไปถึงเหตุการณ์ทางความคิด ทำ�ให้คนไม่เชื่อในเรื่องของความ

เปลี่ยนแปลง ความหวัง สอดคล้องไปกับภาพการขึ้นมามีอำ�นาจของนาซีและฮิตเลอร์ การวิจารณ์

ด้านหนึ่งเคยผูกพันธกิจไว้กับสิ่งนี้แต่ต่อมาได้หายไป ซึ่งไม่ได้เป็นแค่ภาพการวิจารณ์ในสังคมไทย

และสังคมโลก 

อย่างไรก็ตาม กิจกรรมการวิจารณ์ยังคงอยู่ในบทบาทที่แปรเปลี่ยนไปในสองลักษณะคือ 1 การ

วิจารณ์ยังเป็นกระบวนการที่เรียกว่า Learning Process ที่ทุกคนสามารถแชร์ทัศนะต่างๆ ที่พร้อม

ที่จะเห็นด้วยหรือไม่เห็นด้วย ทัศนะที่สามารถโต้แย้งได้ นี่เป็นทัศนะพื้นฐานที่ยังคงอยู่ 2 งาน

วิจารณ์เป็นงานที่ซีเรียสไม่ใช่เพียงแค่เห็นอะไรแล้วนำ�มาถ่ายทอด แต่งานวิจารณ์มีการบ้านจำ�นวน

มากในการนำ�ไปสู่การเคลื่อนไหวทางความคิด เพราะคนที่ผลิตงานเพื่อให้เกิดการวิจารณ์ต้อง

ทำ�งานหนัก ฉะนั้นการวิจารณ์จะต้องทำ�งานหนักควบคู่กันไป สองสิ่งนี้เองที่ยังคงมีความสำ�คัญ

อยู่ และสิ่งที่จะเชื่อมโยงต่อมาก็คือเรื่องการประเมินคุณค่า เพราะเมื่อเราเข้าไปในพื้นที่ของงาน

ศิลปะ การประเมินค่าที่เป็นเรื่องใหญ่ในแง่สุนทรียศาสตร์ที่สังคมไทยอาจจะไม่ตระหนัก เราไม่ได้

มองคุณค่าเชิงการรับรู้เชิงวัตถุเชิงความสวยงามอีกต่อไป แต่เป็นการประเมินคุณค่าที่สำ�คัญ ใน

ประเด็นของสิ่งที่ถูกสร้างสรรค์ เรายอมรับชุดการเคารพทางความคิดเป็นสิ่งสำ�คัญที่เราได้จากการ

เสพงานศิลปะ และคิดว่านี่เป็นคุณค่าพื้นฐาน แต่การได้รับการยอมรับในผลงานของอภิชาติพงศ์

ที่ไม่ได้เป็นเพียงแค่ Primitive Passion ในความหมายที่เป็นการหยิบยกเรื่องตนเองให้คนอื่นได้รับ

รู้ แต่เป็นความสามารถในการสื่อเรื่องเล่าที่คนอื่น คนภายนอกเข้าใจนี่เป็นการประสบความสำ�เร็จ 

ส่วนหนึ่งในงานของอภิชาติพงศ์ ซึ่งแม้จะไม่ประสบความสำ�เร็จเลยในสังคมไทยก็ไม่ใช่เรื่องแปลก 

แต่สิ่งที่ปรากฏคืออภิชาติพงศ์สามารถหามุมมองในการถ่ายทอดการเล่าในแง่การสื่อสาร ความ

JRNL vol1(2).indd   97 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร98

สัมพันธ์ต่อผู้อื่นในเรื่องของเราที่จะถ่ายทอดได้ นี่เป็นสิ่งที่ภาพยนตร์ไทยส่วนใหญ่ล้มเหลวและมี

ปัญหาในการถ่ายทอดเรื่อง นี่เป็นมิติที่สำ�คัญในฐานะผู้สร้างสรรค์งานที่จะต้องรู้วิธีการที่จะสร้าง

ความสมัพนัธก์บัคนอืน่ใหเ้ขา้ใจเรือ่งของเราอยา่งไร และนีเ่ปน็ปญัหาหนึง่ของศลิปนิไทยทีไ่มเ่ขา้ใจ

ถึงการเล่าเรื่องหรือการพยายามสื่อสาร เพราะสิ่งที่เป็นปัญหาคือการมองวัฒนธรรมที่คนบางกลุ่ม

ไม่เคยมองวัฒนธรรมในฐานะที่เป็นการสื่อความสัมพันธ์กับผู้อื่น แต่กลับมองวัฒนธรรมว่าเป็นสิ่ง

สูงค่าและแน่นิ่ง 

ดร.บัณฑิตกล่าวว่ามีหลายเรื่องที่ทับซ้อนกัน การคิดการเล่าไม่ได้เป็นเพียงแค่การบ่น ส่วนตัว การ

คิดคือกิจกรรมทางการเมืองอย่างหนึ่ง ซึ่งมีคุณค่าในชีวิตมนุษย์ นี่คือสาระที่จะชวน ให้คิดต่อได้ 

ตั้งแต่ฟังมาก็คิดไปด้วยว่าท้ายสุดแล้ว ไม่ว่าเราจะใช้งานศิลปะหรือไม่ คงมีคำ�ตอบ หลายอย่าง 

แต่ที่แน่ๆ คงเป็นเช่นที่อ.เกษมสรุปก็คือ คนที่เกี่ยวข้องจะได้ร่วม เป็นส่วนหนึ่ง ของกระบวนการ

เรียนรู้ ได้ทำ�ให้คิดอย่างต่อเนื่อง เปิดพรมแดนให้คิดต่อกับประเด็นที่เชื่อมโยง เพราะมนุษย์มี

ปฏิสัมพันธ์ทั้งกับส่วนตัวและต่อสาธารณะ

หลังจากที่วิทยากรทั้งสามท่านได้กล่าวจบไปนั้นได้มีการเปิดโอกาสให้มีการซักถามโดยมีคำ�ถาม

จากผู้เข้าร่วมเสวนา ดังนี้

คุณวรเทพ อรรคบุตรกล่าวว่า ขอถามดร.ทัศนัย สำ�หรับในเรื่องลัทธิพิธีที่เป็นการบูชาตัวบุคคล ถ้า

เทียบกับพื้นที่ของวัฒนธรรมป็อป เช่น การเสพดนตรี การเข้าร่วมกิจกรรมต่างๆ เนื่องจากเป็น

เรื่องของการบริโภค การสร้างความเป็นกลุ่มก้อนทางภาษาที่จะสื่อสารเหมือนกัน 

อีกประการเป็นความคิดเห็นที่มาจากการอ่าน บทความชื่อ “เกินแกง” บทความในช่วงท้ายเมื่อ

อ่านระหว่างบรรทัดถ้าจะก้าวข้ามไปวิจารณ์ทัศนคติทางการเมืองของศิลปินว่ามีการวิจารณ์ความ

เห็นที่ควรจะไปในทิศทางที่เที่ยงตรงมากกว่านี้ แต่โดยส่วนตัวเห็นแย้งว่า เนื่องจากศิลปะไม่จำ�เป็น

ที่จะต้องตอบเรื่องความถูกต้องทางการเมือง เพราะว่าในตัวงานวิจารณ์อธิบายแนวคิด Rela-

tional Aesthetic ว่าทำ�ให้เกิดการปะทะสังสรรค์ เปลี่ยนให้พื้นที่ของหอศิลป์เป็นพื้นที่ของการมี

ชีวิตชีวา การสร้างโมเดลให้คนเข้ามาอยู่ในงานโดยที่มีภาพเหตุการณ์ทางการเมืองเป็นตัวเชื่อม 

แต่เนื่องจากข้อความระหว่างบรรทัดของผู้เขียนที่ว่า ศิลปินละเลยตัวละครที่ทำ�ให้เกิดความวุ่นวาย

ในรอบ 50-60 ปี แต่ศิลปินเสนอทางออกให้แค่ทุกคนมากินแกงสีต่างๆ เท่านั้นหรือนี่เป็นทัศนะ

ส่วนตัวในการอ่านงานวิจารณ์อีกชั้นหนึ่ง

ดร.ทัศนัยตอบว่าสิ่งที่คุณอธิบายมองว่า ศิลปะไม่ควรมีบทบาทชี้นำ� ควรที่จะเป็นแกงโฮะ ที่ชวน

ให้คนมาร่วมหาคำ�ตอบ ซึ่งนี่ก็คือความกังวลใจที่บอกไปแล้วส่วนตัว การมองว่า ศิลปินอยู่เหนือ

JRNL vol1(2).indd   98 2014/06/13   0:31



99Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

ความขัดแย้งได้จะกลายเป็นลัทธิที่ไม่ได้นำ�ไปสู่สิ่งที่ดีขึ้น เพราะในท้ายที่สุดแล้วตัวเขาก็จะทำ�ตน

เหมือนอยู่ในลัทธิพิธีที่ถูกสร้างขึ้นมา แต่ในท้ายที่สุดแล้ว เราก็จะเห็นข้อโต้แย้งที่อยู่ในงานศิลปะ

เต็มที่ก็แค่พูดเป็นวลี เช่น ความรัก แสงสีในธรรมชาติ ความขัดแย้งในการเมือง ซึ่งศิลปินสำ�คัญ

ผิดว่าสิ่งเหล่านั้นคือเนื้อหา ที่หนักไปกว่านั้นก็คือบางคนคิดว่าเป็นคอนเซปต์ด้วย นี่คือปัญหามาก 

ลัทธิพิธีที่ถูกปลูกฝังในโรงเรียนศิลปะในสังคมไทยไม่ทำ�ให้ศิลปินพูดถึงเนื้อหา และลึกไปสู่แนวคิด 

มีความเชื่อในการเป็นศิลปินแต่กลับเอาศิลปะมาพูดเป็นเพียงวลีเท่านั้น

สำ�หรับประเด็นแรก วัฒนธรรมป็อป (Pop Culture) ผมไม่แน่ใจนัก เพราะถ้ากลับไปอ่านงาน 

Carnival ของมิคาอิล บัคทีน ลักษณะของมหรสพขนาดใหญ่ คอนเสิร์ตเหล่านั้นอาจแสดงถึง

สถานะทางเอกสิทธิ์ที่ถูกผลักมาสู่เอกชน พื้นที่ที่สถานะทางสังคมเบาบาง เพราะทุกคนเข้าไปทำ�

กิจกรรมต่างๆ เหมือนกัน ไม่มีใครสนใคร แต่ถ้าไปอ่านงานของ กีย เดอ บอ ชื่อ Society of 

Spectacle เขากลับมองว่ามหรสพทางสังคมสมัยใหม่ทำ�หน้าที่ทำ�ให้คนเชื่องกับความสนุกสนาน

นั้น โดยขาดทัศนะทางการวิจารณ์ 

ยุทธวิธีในการนำ�แสดงออกในงาน “who’s afraid of red, yellow, and green” เป็นซีรีส์ในงาน

ที่ต้องการพูดเรื่องการประท้วงทั่วโลก แต่อาจจะกลายเป็นประเด็นที่ศิลปินหยิบมาใช้ต่อ โดยตอน

ที่ตั้งชื่องานมาจากงานของ Barnett Newman ที่มีคนเข้าไปทำ�ลาย ศิลปินจึงหยิบชื่อมาใช้ผลงาน 

และเพนต์แบ็คกราวด์ภาพเหตุการณ์ 6 ตุลา งานของอภิชาติพงศ์กับงานของฤกษ์ฤทธิ์โดยส่วนตัว

คิดเป็นคนละบริบทกัน งานของอภิชาติพงศ์มีมีเดียเข้ามาเชื่อมหลายตัว ทั้งในส่วนที่เป็นหนัง 

เป็นการจัดวาง การเล่าเรื่อง การสร้างเรื่อง การสร้างยานอวกาศที่สื่ออะไรออกมาได้หลายอย่าง 

มากกวา่การแสดงงานในหอ้งสีเ่หลีย่ม แลว้มภีาคเปน็พืน้หลงัในเรือ่งของการตคีวามกเ็ปน็ไป คนละ

ทิศทางทั้งสองชิ้น คงต้องขยาย ในพื้นที่อื่นที่เกี่ยวข้องกับอภิชาติพงศ์ 

อาจารย์กมล เผ่าสวัสดิ์กล่าวว่าขอแสดงความคิดเห็นในฐานะที่ทำ�งานเกี่ยวข้องกับมีเดียด้วย สิ่ง

ที่เห็นในงานอภิชาติพงศ์ในประเด็นเรื่องสุนทรียศาสตร์ เป็นไปได้หรือไม่ที่อภิชาติพงศ์พยายามพูด

เรื่องประชาธิปไตยผ่านพื้นที่ของนาบัวในลักษณะของการร้อยเรียง การจัดวางที่ออกมาเป็น Video 

Installation ที่มีโครงสร้างของงานที่แบ่งภาวะความเป็น object space และ time ฉะนั้นเรื่อง

เหล่านี้ในฐานะคนทำ�งานมีเดียหมือนกัน การถูกแยกย่อยของวัตถุเหล่านี้มีความเป็นฟุตเทจของ

หนังแต่ละตอนที่ไม่ได้ถูกร้อยเรียงในฐานะมีเดีย จึงมองว่าอภิชาติพงศ์ไม่ได้สนใจที่จะเล่าเรื่องของ

นาบัวในฐานะที่เป็นพื้นที่นาบัว เพราะถ้าอภิชาติพงศ์เล่าความเป็นนาบัวผ่านความเป็นนาบัวก็อาจ

จะขาดรสชาติที่มีภาวะของการถูกเชื่อมโยงกับภาวะของความเป็นประชาธิปไตยที่สร้างบริบทของ

ความเป็น non linear ของคนที่เข้าไปชมงาน 

JRNL vol1(2).indd   99 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร100

สำ�หรับประเด็นสัญญะหรือวัตถุที่ทำ�หน้าที่ร้อยเรียงเรื่องราวกับภาวะนามธรรมที่ผู้ชมจับต้องได้ 

ศิลปินมีความเป็นอิสระที่จะพูดถึงสิ่งที่เกิดขึ้นแล้วที่มักจะถูกนำ�ไปพูดถึงโดยกว้างขวาง ใน

ประวัติศาสตร์ จึงมองว่าศิลปินเองไม่จำ�เป็นที่จะต้องนำ�มาพูดซ้ำ�อีก การแยกส่วนเหล่านี้เองที่เป็น 

ความน่าสนใจที่พื้นที่วัตถุแต่ละชิ้นมีการจัดวาง เวลาที่ผู้ชมเดินเข้าไปในพื้นที่งานจะเห็นความ 

เป็นเรื่องย่อยที่กระจัดกระจาย แต่เมื่อเราเดินไปในรอบพื้นที่จะพบว่า เรื่องย่อยๆ เหล่านั้น จะถูก

ร้อยเรียงเป็นเรื่องใหญ่ที่เกิดขึ้น ในจินตนาการที่ผสมกับประสบการณ์ร่วมของผู้ชมที่มีต่อ

ประวัติศาสตร์ สิ่งนี้เองที่ทำ�ให้มีความเป็นอิสระของผู้ชมทั้งต่อผลงานของศิลปิน และต่อตัวละคร

ที่ปรากฏขึ้นในแต่ละงาน ทั้งการฝึกยิงของคนหนุ่มสาว ผี ที่กระตุ้นไปสู่การตั้งคำ�ถามว่าเกิดอะไร

ขึ้น การสร้างยานอวกาศก็เช่นกันที่สามารถบ่งบอกถึงความเป็นประชาธิปไตย ในฐานะที่อภิชาติ

พงศ์เป็นผู้กำ�กับภาพยนตร์ การที่เขาปล่อยให้ชาวบ้านแสดงออก กระทำ�กับยานอวกาศอย่างอิสระ

ก็เป็นส่วนหนึ่งที่ชี้ให้เห็นถึงการมีประชาธิปไตยในการจัดการและไม่จัดการอยู่

อีกส่วนหนึ่งที่ผลัดออกจากพื้นที่ในจอใหญ่จะเห็นว่ามีเรื่องแสงแฟลช ที่อาจจะเชื่อมโยง ไปถึง

เหตุการณ์ที่เกิดขึ้น อาจจะเป็นเรื่องเสียงปืนแตก หรือเหตุการณ์ใดๆ ก็ตาม โดยส่วนตัวมองว่า 

วัตถุผลงานเหล่านี้เป็นเสมือนฟุตเทจย่อยที่ถูกร้อยเรียงในแบบ linear แต่ในฐานะผลงานจัดวาง 

การร้อยเรียงแบบนี้ที่ทำ�ให้เราเข้าไปชม สัมผัสกับผลงานจนเกิดการตีความ อาจจะไม่มีเรื่อง ของ

เวลาในแบบ linear ที่จะทำ�ให้เราเชื่อว่าเกิดอะไรขึ้น นั่นคืออิสระอีกอัน ที่เรามีสิทธิที่จะเชื่อ หรือ

ไม่เชื่อ เมื่อเกิดการตีความ

แต่สุดท้ายแล้วก็มีภาวะที่มี linear และ non linear ในทำ�นองเดียวกัน คือเราถูกจัดการในฐานะ

ของผู้กำ�กับและศิลปินทั้งในฐานะตัวบทและวัตถุที่พาเราเดินเข้าไปสู่ห้องสุดท้าย และต้องใช้เวลา

จ้องมองในสเปซนั้นสร้างความรู้สึกเสมือนว่าได้ขึ้นไปในยานอวกาศกับผลงานชิ้นนั้นด้วย ในการ

เชื่อมโยงระหว่างสเปซเหล่านี้ โครงสร้างเหล่านี้เป็นวิธีการตีความ ความอิสระของความเป็น

ประชาธิปไตยและสิทธิของผู้ชม ขณะเดียวกันก็มีสิทธิของความเป็น Primitive ที่เป็นภาพที่ปรากฏ

ในงาน music video ก็ได้สร้างให้เกิดสิทธิส่วนบุคคลที่คนดูจะต้องใช้หูฟัง การผสมกันของวิธี

โครงสร้างเหล่านั้นสร้างให้เกิดภาวะกึ่งเคออติก (chaotic) แต่เรากำ�ลังอยู่ในพื้นที่จำ�กัดกับความ

เป็นมิวสิควีดิโอ ภาพเด็กหนุ่มที่วิ่งไปเรื่อยๆ อาจะสะท้อนถึงภาวะการหายไปของชายหนุ่มในอดีต

หรือไม่ในเวลาเหตุการณ์ทางการเมือง สิ่งเหล่านี้มีการเชื่อมโยงหรือตั้งข้อสงสัยหรือไม่ หรือว่า 

อภิชาติพงศ์กำ�ลังพูดถึงสภาวะ ความเป็นตัวตนของเขาเองด้วยการดึงเอาเด็กหนุ่มมาแสดงในงาน 

นี่เป็นความน่าสนใจในลักษณะที่อภิชาติพงศ์ต้องการพูดเรื่องความเป็นประชาธิปไตยผ่านพื้นที่นา

บัวในประวัติศาสตร์

JRNL vol1(2).indd   100 2014/06/13   0:31



101Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(1)  2014

การเสวนาได้จบลงด้วยการกล่าวสรุปของ ดร. บัณฑิต ที่ว่าจากการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นในวัน

นี้ทำ�ให้รู้ว่า การเป็นนักวิจารณ์ต้องรู้ประวัติศาสตร์การเมืองไทย ต้องมีแนวคิดทฤษฎีบางอย่างเพื่อ

ทำ�ความเข้าใจและภูมิหลังของศิลปิน และรู้เรื่องความงามด้วยเช่นกัน

สรุปข้อค้นพบท่ี ได้หลังจากการจัดกิจกรรมภาคเช้า 

จากการเสวนาดังกล่าวได้ชี้ให้เห็นว่า นอกจากปัจจัยทางเศรษฐกิจแล้ว ปัจจัยทางการเมืองและ

โครงสร้างทางสังคมของไทยยังขาดความเข้าใจในวัฒนธรรมและการเห็นคุณค่าของการวิจารณ์ 

ซึ่งเป็นการแสดงสิทธิที่จะโต้แย้งอย่างเป็นเหตุเป็นผล เพื่อก่อให้เกิดความหลากหลายทางความคิด

ยังเป็นสิ่งที่ถูกสกัดกั้นผ่านกระบวนการทางสังคม การไม่สามารถเปิดใจกว้างเพื่อรับฟังความเห็น

ที่ต่างออกไปได้กลายเป็นอุปสรรคที่สำ�คัญที่มีต่อการสร้างสังคมการวิจารณ์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อ

เทียบกับสถานการณ์ทางการเมืองที่เกิดขึ้น ที่ปรากฎอยู่ในรูปของการ “ล่าแม่มด” ในหลายภาค

ส่วน 

สิ่งที่น่าสนใจคือ พื้นฐานความรู้และความสนใจที่แตกต่างกันนั้นมีส่วนในการกำ�หนดมุมมองและ

วิธีคิด ซึ่งอาจจะนำ�ไปสู่รูปแบบของการสร้างงานวิจารณ์ที่หลากหลายได้เช่นกัน เห็นได้จาก ใน

ขณะที่นักวิชาการจากสาขาทัศนศิลป์เอง แม้จะให้ความสำ�คัญในแง่ของทฤษฎี กายภาพ และ

กลวิธีในการสร้างงาน รวมไปถึงการเชื่อมโยงประสบการณ์เฉพาะตนกับผลงาน แม้จะยังไม่ได้

ทำ�การวิเคราะห์ตัวงานในระดับลึกเท่าที่ควร รวมถึงยังขาดการวิเคราะห์ด้วยการยกตัวอย่างที่เป็น

รูปธรรม ส่วนหนึ่งเป็นเพราะวิทยากรแต่ละคนมีเวลาที่จะพูดคุยในเวลาที่จำ�กัด ทำ�ให้จำ�เป็นต้อง

กระชับและพูดถึงสิ่งที่ตนเองต้องการจะนำ�เสนอ  

ขณะที่วิทยากรที่ไม่ได้มาจากสายศิลปะโดยตรงมุ่งเน้นไปที่การเชื่อมโยงประเด็นทางศิลปะไปสู่

ประเด็นทางสังคมไทยในเวลาปัจจุบัน ด้วยการยกตัวอย่างทั้งจากนักคิดในโลกตะวันตก และนักคิด

จากทางเอเชยี ซึง่เขา้มาชว่ยเปดิ แงม่มุในการเสวนาไดก้วา้งมากขึน้ ในแงห่นึง่นัน้ไดช้ีใ้หเ้หน็วา่การ

เสวนาเกี่ยวกับศิลปะไม่ใช่เป็นเร่ืองของคนในแวดวงศิลปะเท่านั้นที่สามารถเปิดประเด็นถกเถียงได้

อยา่งเขม้ขน้ แตค่นในสาขาอืน่หรอืผูร้กัสมคัรเขา้มาเลน่เองกส็ามารถทีจ่ะทำ�ความเขา้ใจแงค่ดิเกีย่ว

กับศิลปะ และเปิดประเด็นคำ�ถามกับปรากฏการณ์ที่เกิดในแวดวงศิลปะได้อย่างน่ารับฟัง

อย่างไรก็ตาม แม้ว่าเราไม่อาจจะปฏิเสธได้ว่าการเข้ามาของผู้วิจารณ์หรือนักวิชาการนอกสาขาได้

ช่วยเปิดมุมมองและเปิดประเด็นในการวิเคราะห์ผลงานที่หลากหลายมากขึ้น แต่หากการเข้ามา

JRNL vol1(2).indd   101 2014/06/13   0:31



รายงานการเสวนาโต๊ะกลมเรื่องการวิจารณ์ศิลปะ ในหัวข้อ “ปลุกผี…การวิจารณ์ : ทำ�ไม อย่างไร” โดย วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร102

ของนักวิชาการนอกสาขาเป็นเพียงการใช้ศิลปะเป็นเวทีเพื่อที่จะสื่อถึงอะไรบางอย่าง หรือเป็นเพียง

แคก่ารตคีวามเนือ้งานแลว้เชือ่มโยงไปสูส่ิง่อืน่นัน้อาจจะกอ่ใหเ้กดิการตคีวามผลงานทีค่ลาดเคลือ่น

อันเป็นผลให้การส่งต่อความรู้ในทางศิลปะที่คลาดเคลื่อนไปด้วยเช่นกันดังที่ดร.บัณฑิตเองก็ได้เปิด

ประเด็นไว้ในตอนต้นของการเสวนา ด้วยเหตุนี้การอ่านผลงานวิจารณ์ของผู้วิจารณ์จากนอกสาขา 

หรือแม้กระทั่งจากผู้ที่มาจากสาขาทัศนศิลป์เองก็ต้องผ่านการตรวจสอบ โดยที่ผู้อ่านก็ต้องมีภาวะ

เท่าทันหรือตรวจสอบข้อเขียนต่างๆจากข้อมูลอื่นๆ ด้วยเช่นกัน 

สุดท้ายนี้ในยุคที่เทคโนโลยีและการสื่อสารในยุคดิจิตอล (Digital Age) มีความก้าวหน้าอย่างสูง

นี้ ได้กลายเป็นที่ยอมรับว่าจะเป็นพื้นที่แห่งความหวังที่จะเป็นสื่อกลางในการสื่อสาร การนำ�เสนอ 

และการแสดงความคิดเห็น จนเอื้อประโยชน์ให้ทุกคนสามารถมีสิทธิ์ในพื้นที่สาธารณะ (public 

sphere) ที่สามารถแสดงทัศนะการวิจารณ์ได้แล้วยังสามารถรับฟังการแสดงความ คิดเห็นโต้ตอบ

ได้อย่างทันท่วงทีอีกด้วย อย่างไรก็ตาม พื้นที่ทางการวิจารณ์ในโลกเสมือนจริงนี้ สำ�หรับสาขาทัศน

ศิลป์อาจกล่าวได้ว่าเป็นพื้นที่ที่ไม่มีความคึกคักทางการวิจารณ์ คุณสมบัติของสื่อออนไลน์ถูกนำ�

มาใช้ประโยชน์เพียงแค่เพื่อแจ้งข่าวประชาสัมพันธ์นิทรรศการศิลปะของศิลปิน และเป็นคลังบันทึก 

(archive) ข้อมูลการทำ�งานของศิลปินเท่านั้น ในแง่นี้การจะทำ�ให้สื่ออินเตอร์เน็ตได้ถูกใช้เพื่อสร้าง

สังคมการวิจารณ์ที่เข้มแข้งและเข้มข้นจึงยังเป็นเรื่องที่รอให้คนในวงการทัศนศิลป์ช่วยกันสร้างต่อ

ไปนี้

JRNL vol1(2).indd   102 2014/06/13   0:31


