
245Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(2)  2015

เมื่อฉันไม่มีขนฉันจึงเป็นศิลปะ 

วุฒิกร คงคา 
ภาควิชาวิจิตรศิลป์ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ สถาบันเทคโนโลยีพระจอมเกล้าเจ้าคุณทหารลาดกระบัง

วิจารณ์หนังสือ

หนังสือ	 เมื่อฉันไม่มีขนฉันจึงเป็นศิลปะ

โดย	 ธเนศ วงศ์ยานนาวา

สำ�นักพิมพ์	 กรุงเทพ: สำ�นักพิมพ์สมมติ, 2557

ขนาด	 13.3 x 20.8 ซ.ม.

จำ�นวน	 269 หน้า

JRNL vol2(2).indd   245 2015/05/11   20:34



246 เมื่อฉันไม่มีขนฉันจึงเป็นศิลปะ โดย วุฒิกร คงคา

ภาพนู้ด (nude) ดำ�รงสถานะของความเป็นงานศิลปะที่ถูกจ้องมองจากศิลปินชายผ่านการ

คำ�นวณทางคณิตศาสตร์ เพื่อสร้างและเปิดเผยสัดส่วนเรือนร่างของผู้หญิงที่งดงามในเชิง

อุดมคติ ความงามชนิดน้ีห่างไกลออกไปจากการมองเรือนร่างผู้หญิงในสถานะที่ก่อให้เกิด

อารมณ์เพศตามกรอบของศีลธรรมแบบคริสเตียน ที่มองว่าอารมณ์เพศเป็นสิ่งชั่วร้าย แต่ภาพ 

นู้ดเปน็ความงามทีท่รงคณุคา่ดว้ยการวจิารณ์เพือ่สร้างหลกัการทางสนุทรียศาสตร์อนัเปน็การ

ประเมินผลงานศิลปะให้เกิด”รสนิยมที่ดี”ที่จะบอกกล่าวแก่สังคมสาธารณะเพื่อที่จะสร้าง 

“ลำ�ดับชั้น” ว่าอะไรคือ “ของสูง” และ “ของต่ำ�” ทำ�ให้ภาพนู้ดกลายสภาพไปสู่ความสูงส่ง

ในสถานะของ “แบบ” (form) สิ่งนี้อธิบายได้ว่า เรือนร่างเปลือยเปล่าของผู้หญิงที่ก่อให้เกิด

อารมณ์เพศอันชั่วร้ายจะกลายเป็นของต่ำ� แต่เมื่อใดก็ตามที่ถูกมองและสร้างสัดส่วนซึ่งก่อให้

เกิดสนุทรียภาพก็จะกลายเป็นของสูงทันที ดังตัวอย่างประโยคที่ว่า 

. . . ภาพนู้ด ไมไ่ดแ้สดงใหเ้หน็ความจริงเชิงประจกัษท์ีอ่ยูต่รงหนา้ สนทุรียะของศลิปะประเภท

น้ีจึงไม่ได้เกิดเงื่อนไขเชิงวัตถุหรือเน้ือหนังมังสา ร่างกายที่ช่ัวร้ายจึงถูกควบคุมจนทำ�ให้พลัง

ทางเพศของร่างกายหมดสิ้นไปด้วยพลังของคณิตศาสตร์ . . . (หน้า 82, 83) 

และประโยคที่ว่า

. . . ภาพผู้หญิงเปลือยโดยไม่มีอะไรมาเป็นกรอบขวางก้ันทำ�ให้ร่างกายของผู้หญิงเปลือยก่อให้

เกิดปญัหาทางศลีธรรม การสือ่ความหมายของร่างกายในเชิงศลีธรรมจะเกดิข้ึนดว้ยกรอบของ

คณิตศาสตร์และเรขาคณิต . . . (หน้า 83)

เมื่อร่างกายผู้หญิงถูกสังคมควบคุมว่าอะไรคือความงาม และอะไรคือความเสื่อมบนพื้นที่

สาธารณะ แมแ้ตใ่นบริบทของงานศลิปะกย็งัเคร่งครัดดว้ยศีลธรรมในแบบคริสเตยีน นัน่หมาย

ถึงอารมณ์ความรู้สึกทางเพศจะต้องถูกกีดกันออกจากรูปร่างที่สวยงาม สมสัดส่วนตามแบบ

อุดมคติ ที่เลยไปไกลกว่านั้น ก็คือการสร้างวัฒนธรรมการเหยียดความจริงทางเพศเช่นภาพ

อวัยวะเพศ ว่าเป็นสิ่งลามกอนาจาร และสิ่งที่เกี่ยวกับเรื่องและภาพอวัยวะเหล่านี้ ต้องอยู่ใน

พื้นที่ส่วนตัวที่ได้รับการควบคุมอย่างเข้มงวดเท่านั้น ดังข้อความนี้

. . . ขนที่อวัยวะเพศเป็นอาณาบริเวณที่ต้องห้าม เพศเป็นพื้นที่หวงห้าม/ลับ/ส่วนตัว เมื่อขน

บนร่างกายเป็นพื้นที่ของการควบคุม ศิลปะก็จำ�เป็นต้องถูกควบคุมไปด้วย ดังนั้นจึงไม่เหมาะ

ทีอ่วยัวะเพศหรือขนทีอ่วยัวะเพศจะถกูนำ�มาเปดิเผยในทีส่าธารณะ ผลงานศิลปะหรือภาพถา่ย

ที่ปรากฎ”ขน”ก็แสดงว่ากำ�ลังจะเข้าถึงอาณาเขตต้องห้ามตรงส่วนกลาง ภาพที่ปรากฎขนที่

อวัยวะเพศสามารถเป็นดัชนีชี้วัดความลามกอนาจารได้. . . (หน้า 119, 122)

JRNL vol2(2).indd   246 2015/05/11   20:34



247Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(2)  2015

. . .งานศิลปะที่ไร้ขนแสดงให้เห็นถึงความเหมาะสมทางสังคมตามกรอบคิดของคริสตศาสนา 

นอกจากน้ันก็เป็นการลดทอนความหมายทางเพศของอวัยวะเพศด้วย ร่างกายของผู้หญิงใน

งานศิลปะกรีกโบราณจนถึงการวาด”ภาพนู้ด”ทั้งหลายจึงเป็นการทำ�ลายความเป็นเพศของ

อวัยวะเพศผู้หญิง อุดมคติของร่างกายผู้หญิงที่ไร้ขนในสังคมกรีกโบราณ ย่อมเป็นต้นแบบที่

สำ�คญัเฉกเช่นเดยีวกบัอดุมคตอิืน่ๆทีก่รีกโบราณไดก้ลายเปน็เปา้หมายสำ�คญั โดยเฉเพาะอยา่ง

ยิ่งในแง่ของศิลปะในสังคมพวกคริสเตียนผิวขาว . . . (หน้า 132)

. . .“ขน” ในร่างกายที่โดดเด่นที่สุดก็คือ “ผม” การโกนผมแสดงถึงหลายต่อหลายสิ่ง เช่น 

การปฏิเสธทางโลก สำ�หรับสังคมอินเดีย การควบคุมจัดระเบียบผมก็ไม่ได้อยู่แค่การโกน แต่

ถูกควบคุมด้วยรูปแบบอื่นๆ เช่น หวีหรือมัดให้เรียบร้อย หญิงคนไหนไม่มัดผม ปล่อยให้

รุงรัง ย่อมแสดงให้เห็นถึงชีวิตที่ไร้ระเบียบแบบแผน ซึ่งก็ย่อมรวมไปถึงเรื่องของเพศด้วย 

เส้นผมจึงเป็นอะไรที่ต้องปิดบัง การเปิดผมให้เห็นเป็นการแสดงความไม่สำ�รวม และควบคุม

ความต้องการทางเพศไม่ได้ ผู้หญิงจึงจำ�เป็นต้องโพกผ้าเช่น แม่ชีในคริสต์ศาสนา ในส่วน

ของการโกนขนก็มีลักษณะที่ไม่แตกต่างกันนัก สัญลักษณ์ของการโกนขนก็แปรผันไปตาม

แต่ละสังคม ในบางสังคมเช่น อังกฤษ ก่อนศตวรรษที่ 20 การโกนขนที่อวัยวะเพศแสดงให้

เห็นถึงความเร่าร้อนของผู้หญิง เพราะเป็นสิ่งที่นิยมปฏิบัติกันในหมู่โสเภณี แต่ในระดับ

ประวัติศาสตร์ การโกนขนที่อวัยวะเพศนิยมปฎิบัติกันมาตั้งแต่ยุคโบราณซึ่งเป็นเรื่องของการ

รักษาความสะอาด ในดินแดนแถบเอเชียถือเป็นสิ่งจำ�เป็นก่อนการประกอบพิธีทางศาสนา 

ขณะที่สังคมกรีกโบราณและอียิปต์โบราณต่างก็ถือว่า การโกนขนที่อวัยวะเพศเป็นการแสดง

สถานะทางสังคมที่สูงกว่า . . . (หน้า 122, 127, 128)

. . .“ขน”และ”ผม”บนร่างกายจึงเป็นธรรมชาติที่ไม่เป็นธรรมชาติไปในเวลาเดียวกัน การ

ควบคุม “ผม” และ “ขน”จึงเป็นอะไรที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ และเท่ากับเป็นการควบคุมร่างกาย 

“ขน” และ “ผม” จึงต้องถูกกำ�กับด้วยการจัดระเบียบทางวัฒนธรรม เพราะถ้าไม่อยู่ตำ�แหน่ง

แห่งที่ของมันแล้ว “ขน” และ “ผม” ก็จะเป็นสิ่งที่ไม่พึงปรารถนา . . . (หน้า 127, 128)

. . . ในศตวรรษที่ 18 การไม่มีขนแสดงให้เห็นสภาวะแห่งจริยธรรมทางเพศ ดังนั้นการมีขน

ที่อวัยวะเพศจึงเป็นการแสดงให้เห็นถึงสิ่งที่ชั่วร้ายของเพศ พื้นที่ของศิลปะจึงเป็นพื้นที่ของ

ผู้หญิงที่ต้องไม่มีขนที่อวัยวะเพศ แต่ถ้าเมื่อใดผู้หญิงมีขน ขนที่อวัยวะเพศของผู้หญิงปรากฎ 

ในที่สาธารณะก็จะทำ�ให้งานศิลปะกลายเป็นภาพโป๊ (pornography) อันเป็นสิ่งชั่วช้าและ

จะทำ�ลายศีลธรรมอันดีงามของสังคม “สุนทรียะแห่งศิลปะนู้ด” จึงเป็นกลไกสำ�หรับการ

ควบคุม สุนทรียะหรือความงามจึงเป็นกลไกทางอำ�นาจที่สำ�คัญ อวัยวะเพศจะแสดงให้เห็น

ได้ภายใต้เงื่อนไขของการควบคุมที่เกิดจากสุนทรียะเท่านั้น . . . (หน้า 169)

JRNL vol2(2).indd   247 2015/05/11   20:34



248 เมื่อฉันไม่มีขนฉันจึงเป็นศิลปะ โดย วุฒิกร คงคา

. . . สุนทรียะแบบไร้ขนที่อวัยวะเพศ เป็นมาตรฐานสำ�คัญสำ�หรับวงการศิลปะ จารีตของ

ศลิปะไรข้นทรงอทิธพิลตอ่การนำ�เสนอผลงานศลิปะในหลายๆที ่ดงัทีไ่ดก้ลา่วมาแลว้ถงึความ

สำ�คัญของเส้นเว้าเส้นโค้ง ว่าเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงความงาม ดังนั้นเนินอวัยวะเพศของผู้

หญิงจึงถูกประเมินจาก ความโหนกนูนของเส้น มากกว่าความยุ่งเหยิงหรืออะไรที่ดูรกรุงรัง 

การประเมินคุณค่าเชิงสุนทรียะของเนินที่อวัยวะเพศหญิงปรากฎให้เห็นได้จากข้อเสนอของ 

เดอนี ดีเดอโรต์ (Denis Diderot : 1713-1784) นักปรัชญาและนักวิจารณ์ศิลปะในสมัย

ศตวรรษที่ 18 ชาวฝรั่งเศสยุคภูมิธรรม (Enlightenment) ที่เน้นไปที่เนินอวัยวะเพศหญิงใน

ฐานะที่แสดง เส้น เป็นประเด็นสำ�คัญเชิงสุนทรียะ . . . (หน้า 164, 165)

หนังสือ “เมื่อฉันไม่มีขน ฉันจึงเป็นศิลปะ” ของ ธเนศ วงศ์ยานนาวา คือการสำ�รวจตรวจตรา

ไปถึงงานศิลปะที่เกี่ยวข้องกับการใช้ร่างกายเปลือยเปล่าเพื่อสื่อสารถึงบริบทตา่งๆ ของความ

เปน็เพศ ทัง้ในความหมายของภาพนู้ดทีน่ำ�เสนอความงดงามของรูปทรงและสดัสว่นผา่นสนุทรี

ยะทีป่รากฎมาตัง้แตส่มยักรีกโรมนั จนมาถงึยคุคริสเตียนครองโลกทีแ่ยกเรือนร่างเปลอืยออก

จากอวัยวะเพศ ทั้งเพื่อยกระดับให้งานเปลือยเป็นงานศิลป์ที่สูงส่ง และเหยียดอวัยวะเพศให้

กลายเป็นสิ่งช่ัวร้าย ผลพวงของทัศนคติแบบน้ีได้ส่งต่อมาสู่ยุคสมัยใหม่ เมื่อเทคโนโลยี/

วิทยาศาสตร์/อุตสาหกรรมและวิธีคิดแบบเหตุผลนิยมได้เข้ามาจัดระเบียบสังคมของมนุษย์

มากขึ้น รวมถึงการวิจารณ์งานศิลปะที่สรรหาหลักเกณฑ์ในการประเมินคุณค่า ได้ตอกย้ำ�ถึง

ลำ�ดบัช้ันและการแยกช้ินสว่นของภาพเปลอืยเพือ่อธบิายวา่ สิง่ใดเปน็งานศลิปท์ีง่ดงามและสิง่

ใดคือความลามกอนาจาร ดังตัวอย่างข้อความจากหนังสือที่ว่า

. . . การประเมินและแสดงทัศนะเชิงคุณค่าทางศิลปะอย่างเป็นทางการหรือเป็นอาชีพ เป็น

กลไกสำ�คัญของการจดัระเบยีบทางสงัคม การวจิารณ์ศลิปะจงึเปน็ผลพวงของการจดัระเบยีบ

ทางการเมืองและสังคมของศตวรรษที่ 19 สถานะของนักวิจารณ์เกิดขึ้นในปลายศตวรรษที่ 18 

และต้นศตวรรษที่ 19 แต่นี่ก็เป็นมุมมองจากภายนอกมากกว่าจะถือว่าเป็นตัวแทนของวงการ

ศิลปะเอง นักวิจารณ์ศิลปะทำ�หน้าที่แสดงออกถึงการตัดสินของสาธารณะมากกว่านักวิจารณ์

ศิลปะมืออาชีพ เพราะอะไรก็ตามที่ถือว่าเป็น รสนิยมที่ดี ก็ต้องแสดงออกให้เห็นคุณค่าและ

ความดีงามของสังคมโดยรวม . . . (หน้า 34) และอีกตัวอย่างหนึ่งที่อธิบายถึง สุนทรียะใน

ฐานะกลไกการควบคุม

. . . ในทางศิลปะ แนวทางของสุนทรียะเป็นกลไกสำ�คัญในการควบคุมการแสดง การกระ

ทำ� และผลงานศิลปะที่เกี่ยวข้องกับสาธารณะโดยตรง สุนทรียะเป็นกลไกของการควบคุม

ของรัฐ เช่น เยอรมนีภายใต้การดำ�เนินงานของรัฐที่เกิดจากความหวาดวิตกที่มีต่อการเสื่อม

ของศาสนจักรของพวกอภิสิทธิ์ชนทั้งหลาย จนทำ�ให้ชนชั้นสูงหันมาให้ความสนใจที่จะจัด

JRNL vol2(2).indd   248 2015/05/11   20:34



249Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(2)  2015

ระเบียบควบคุมวิถีชีวิตและการปฏิบัติตัวของคนธรรมดาให้เป็นไปในทิศทางที่รัฐต้องการ 

กรอบคิดสุนทรียะของเยอรมันจึงเป็นกรอบความคิดแบบชนชั้นนำ�ที่เน้นถึงบทบาทในการ

ชี้นำ�ที่จะกำ�หนดว่า สุนทรียะ คืออะไร กล่าวอีกอย่างคือ การจัดระเบียบ วรรณะ ว่าการ

กระทำ�ที่ก่อให้เกิดผลงานแบบใดเป็นสิ่งที่ถูกต้อง กรอบคิดแบบเยอรมันจึงมีลักษณะการ

ทำ�งานแบบ บนลงล่าง และดำ�เนินไปตามเส้นทางของ Rationalist (เหตุผลนิยม) ที่พิจารณา

ศิลปะในฐานะการประดิษฐ์หรือเป็นการค้นพบความจริง เพราะการสร้าง กับ ความรู้ มีความ

สัมพันธ์อย่างใกล้ชิด กรอบความคิดของการสร้างดำ�เนินไปในทิศทางเดียวกับการสร้างโลก

ของพระเจ้าด้วยที่ทุกอย่างจะต้องมีความสมบูรณ์ สุนทรียะเกิดจากความสมบูรณ์ ความงาม

เป็นเรื่องความสมบูรณ์ที่มีเอกภาพ สมดุล แม้ว่าจะมีความแตกต่าง ก็ยังมีความเหมือนดำ�รง

อยู่ พระเจ้ายังคงสถิตอยู่ทุกหนแห่ง . . . (หน้า 24, 25)

. . . ขณะที่กรอบคิดสุนทรียะแบบอังกฤษ ถูกควบคุมผ่านกลไกของ ความงาม และ รสนิยม 

สำ�หรับเรื่อง รสนิยม นับเป็นผลงานของฝรั่งเศสในศตวรรษที่ 17 รวมถึงกรอบคิดของนัก

ปรัชญา นักบวชคนสำ�คัญชาวสเปน บัลตาซาร์ กราเซียน (Baltasar Gracian: 1601-1658) 

เช่นกัน แต่สุนทรียะของกราเซียนเป็นเรื่อง ชอบ ไม่ชอบ สำ�หรับรสนิยมแบบสเปน เป็นเรื่อง

การฝึกฝนเพื่อสร้างรสนิยม ขณะที่ของฝรั่งเศสกลับเป็นเรื่องของความรู้สึกและสัญชาติญาณ 

ดังนั้นจึงไม่อยู่ในกรอบของ Rationality . . . (หน้า 25)

รสนิยมและสนุทรียะทีด่ใีนบริบทของหนังสอืเลม่นีมุ้ง่หมายถงึ เสน้โคง้ เสน้เวา้ของภาพเปลอืย 

และอวัยวะเพศที่ไร้ขน หรือถูกปิดบัง และรสนิยมที่ไม่ดีคือการเปิดให้เห็นเส้นขนบนอวัยวะ

เพศ อย่างไรก็ตาม หนังสือเล่มน้ียังสำ�รวจไปถึงความเช่ือมโยงของทัศนคติที่มีต่อเพศและ

อวยัวะเพศ และการปกปดิกบัเปดิเผย ทีป่นเปกนัมาหลากหลายบริบท ทัง้แง่มมุจากความเช่ือ

ในศาสนา วิทยาศาสตร์ ปรัชญา รัฐชาติ ทฤษฎีทางจิตวิเคราะห์ซึ่งไม่ได้จำ�เพาะเจาะจง 

เฉเพาะเพศผู้หญิง แต่เลยไปถึงผู้ชาย รวมไปถึงวัฒนธรรมและศิลปะชนิดอื่นๆ ในสังคมที่พูด

ถึงเรื่องนี้ทั้งภาพยนตร์ วรรณกรรม ฯลฯ และปะติดปะต่อ เชื่อมไปถึงที่มาของวาทกรรมแห่ง

เรื่องเพศ ที่ผูกโยงกับธรรมชาติกับการสร้างวัฒนธรรมของมนุษย์

ธเนศ วงศย์านนาวา มคีวามสามารถในการเช่ือมโยงบริบททางประวัติศาสตร์ทีเ่ปดิเผยใหเ้หน็

ถึงที่มาที่ไปของความเช่ือในวาทกรรมต่างๆ ตั้งแต่ค่านิยมยุคกรีกโรมันที่มองเรือนร่างของ

ผู้ชายและผู้หญิงในฐานะอุดมคติของมนุษย์ผ่านงานศิลปะ ซึ่งสัมพันธ์กันกับทัศนคติและ

รสนิยมทางเพศของคนยุคน้ัน ล่วงเข้าสู่ยุคทองของคริสเตียนที่ทำ�ให้เร่ืองเพศเป็นข้อกำ�หนด

และข้อหา้มจากพระเจา้ ซึง่กลายมาเปน็ความเช่ือทีศ่กัดิส์ทิธ์ิจนถงึยคุน้ี โดยมสีภาวะแหง่ความ

เปน็สมัยใหม่ ทีเ่ขยา่ความเปน็คริสต์ดว้ยองค์ความรู้ทีเ่ตม็ไปดว้ยเหตผุลทางวทิยาศาสตร์ ช่วย

JRNL vol2(2).indd   249 2015/05/11   20:34



250 เมื่อฉันไม่มีขนฉันจึงเป็นศิลปะ โดย วุฒิกร คงคา

ทำ�ให้เรื่องเพศ และอวัยวะเพศ มีสถานะทางสังคมที่ชัดเจน ซึ่งหมายความว่า เรือ่งที่ดูเหมือน

จะเป็นธรรมชาติของมนุษย์ที่สุดก็สามารถที่จะกลายไปสู่เรื่องที่ถูกสร้างขึ้นใหม่ภายใต้การจัด

ระเบียบทางสังคมทั้งจากศาสนา และรัฐ จนกลายเป็นความเชื่อ ค่านิยม รสนิยม วัฒนธรรม 

ขนบธรรมเนียมประเพณีที่ฝังลึกลงไประดับจิตใต้สำ�นึกจนพอกพูนกลบเกลื่อนข้ึนมาถึงความ

รู้สึกนึกคิดอันเป็นปกติในชีวิตประจำ�วันจนชาชิน  

ในงานเขยีนเลม่นีไ้ดใ้ช้เทคนิคของการปอกเปลอืกสิง่ทีพ่อกพนูกลบเกลือ่นเหลา่น้ีออกทลีะชัน้ 

ทัง้ในเร่ืองเพศ และสนุทรียะศาสตร์จากงานศลิปะ ดว้ยกระบวนการตัดสลบัไป-มา ของหลาย

บริบท เช่น ถ้าจะพูดถึงเรื่องๆหนึ่ง อาจแตกย่อยจากตัวอย่างหนึ่งไปสู่ประเด็นหนึ่ง และออก

ไปสู่อีกประเด็นหรืออีกตัวอย่าง อย่างรวดเร็ว ทำ�ให้ขยายผลเรื่องๆนั้นขึ้นมาได้ ในหลายมิติ

มุมมอง ซึ่งการเชื่อมโยงประเด็นหรือตัวอย่างที่หลากหลายทำ�ให้เรามองเห็นบริบทของเรื่องๆ

น้ันได้อย่างครอบคลุม และเข้าใจมากข้ึน สิ่งน้ีคือความสามารถเฉเพาะตัวของ ธเนศ วงศ์

ยานนาวา ดว้ยความทีเ่ขาเข้าใจในทกุๆ มิตขิองงานศลิปะหลายแขนง รวมไปถงึ ประวตัศิาสตร์ 

ปรัชญา ที่เกี่ยวพันกับมนุษย์และสังคม เหล่านี้ ทำ�ให้เกิดกลไกในการเชื่อมโยงที่น่ามหัศจรรย์ 

ดังตัวอย่างที่พูดถึงหนังอีโรติคอย่าง In the Realm of the Senses (1976) ที่เชื่อมโยงไปสู่

ประเด็นคำ�ถามของ นักปรัชญาอย่าง อิมมานูเอล ค้านท์ (1724-1804) โดยที่ก่อนหน้าจะเข้า

สู่การพูดถึงหนังเรื่องนี้ ได้มีการพูดถึงกรอบคิดของเฟมินิสม์ที่พูดถึงพลังของอีโรติค และยก

ตัวอย่างนักคิดเฟมินิสม์ 3-4 คน ในศตวรรษที่ 20 ทั้งนี้เราจะเห็นได้ว่า การเชื่อมทั้งหมดเกิด

มาจากการอธิบายถึงสภาวะของความเป็น “อีโรติค” นั่นเอง 

นอกจากน้ี การวเิคราะหง์านศลิปะดว้ยความเข้าใจหลกัเกณฑท์างสนุทรียศาสตร์ของงานแต่ละ

ยุค แต่ละประเภท แต่ละแนวคิดอย่างถ่องแท้ ทำ�ให้หนังสือเล่มนี้แสดงถึงการอ่านภาษาของ

งานศลิปะอยา่งเข้าใจโครงสร้างของการสือ่สาร ผลงานตวัอยา่งทีถ่กูหยบิยก ทำ�ใหเ้หน็ถงึความ

เกี่ยวพันในประเด็นหลักของหนังสือเล่มนี้ ที่ขยายออกไปกระทบกับบริบทอื่นๆ เช่น ประเด็น

เรื่องการจ้องมองงานศิลปะในแง่วัตถุ ที่ทำ�ให้สิ่งที่ถูกมอง ที่แม้จะเป็นมนุษย์ก็เปรียบเสมือน

วัตถุที่หยุดนิ่ง แต่เต็มไปด้วยสุนทรียะ เลยไปถึงการใช้ทฤษฎีอื่นๆ ประกอบการสืบค้น ทั้ง

กรอบจติวทิยา เฟมนิสิม ์ปรัชญา ตำ�นานเร่ืองเลา่จากประวัติศาสตร์ ในการตคีวามงานศิลปะ

เรื่องเพศที่หมิ่นเหม่ต่อศีลธรรม 

จดุเดน่ของหนังสอืเลม่น้ีจงึทำ�ใหเ้หน็เครือข่ายทีห่ลากหลายในการใหค้วามหมายกบังานศิลปะ

ที่เกี่ยวกับเรื่องเพศ ซึ่งโฟกัสมาที่ภาพนู้ดผู้หญิง ความสนุกอยู่ที่มุมมองที่เฉียบแหลม ในการ 

“อ่าน” ภาพและเข้าใจมิติทางสังคมวัฒนธรรมอย่างลึกซึ้ง ดังตัวอย่างมุมมองที่น่าสนใจมาก

เช่น

JRNL vol2(2).indd   250 2015/05/11   20:34



251Silpakorn University Journal of Fine Arts  Vol.2(2)  2015

. . . ภาพตวัแทนทีน่ำ�เสนอเปน็สิง่ทีไ่มไ่ดเ้กดิข้ึนจริงบนโลก เปน็เพยีงสิง่ทีอ่ยูใ่นอดุมคติ (idea) 

สำ�หรับศิลปะ นี่เป็นความพยายามทำ�ให้สิ่งที่ไม่สมบูรณ์กลายเป็นสิ่งที่สมบูรณ์ และไม่ว่าจะ

เป็นศิลปะหรือภาพโป๊ระดับ x ก็ตาม ต่างก็จะเห็นได้ว่าเป็นสิ่งที่ไม่ได้เกิดขึ้นจริงๆ ทั้งนี้อย่าง

น้อยทีส่ดุ ประสบการณ์จริงของคนดภูาพยนตร์ระดบั x กไ็มไ่ดม้โีอกาสร่วมเพศทีส่มบรูณ์แบบ

นั้น ภาพยนตร์ระดับ x จึงเป็นโลกของความสมบูรณ์แบบ 

การร่วมเพศกบัสดุยอดผูห้ญิงหรือผูช้ายในโลกน้ีจงึเปน็ความฝนัเฟือ่งทีอ่ยูใ่นภาพยนตร์ไลต่ัง้แต่

ฮอลลีวู้ดไปจนถึงภาพยนตร์ระดับ x เพราะในพื้นที่เหล่านี้ทุกอย่างดูสมบูรณ์ไปหมด ในการ

เป็นดารา จะหาหุ่นประเภทอ้วนกลม หน้าเหี่ยวย่น อวัยวะเพศไม่แข็งตัว หรือเน่าเฟะ ย่อม

เป็นสิ่งที่หาไม่ได้ ทั้งหมดน้ีโดยส่วนใหญ่คือการฝันเฟื่องที่ไม่ได้ตรงกับชีวิตจริง ในทำ�นอง

เดยีวกนั ชีวติจริงในทางโลกกไ็มไ่ดส้มบรูณ์ตามภาพตวัแทนทีด่ำ�เนินไปตามกรอบศาสนาหรือ

กรอบของภาพยนตร์ระดับ x แต่อย่างใด

ในแง่หนึ่งแล้ว เป้าหมายของภาพนู้ดที่ถือว่าเป็นผลงานศิลปะก็ดูจะไม่แตกต่างไปจากภาพโป๊

ระดับ x เพราะทั้งหมดต่างไม่ได้อยู่ในมาตรฐานของความเป็นจริงในโลกด้วยกันทั้งคู่ แต่อยู่

ในโลกแหง่ความสมบรูณ์ตามแบบ (form) วา่ไปแลว้ ภาพศิลปะนู้ดยิง่กลบัเหนิหา่งไปจากโลก

แห่งความเป็นจริงมากยิ่งขึ้นเสียอีก เพราะในอาณาจักรของพระเจ้า จะดำ�รงอยู่ได้ก็ต่อเมื่อผู้

ชมดำ�รงอยู่ในกรอบวิธีคิดและศรัทธาในศาสนานั้นๆ เป็นอย่างน้อย การเข้าถึงร่างกายแบบ 

อดมัและอฟีในสวนอเีดนจงึเปน็เพยีงแคจ่นิตนาการทีเ่ปน็ไปไดใ้นกรอบศาสนาหน่ึงเทา่น้ัน หรือ

ถ้าจะพิจารณาภายในกรอบของสุนทรียะก็ย่อมจะต้องเป็นกรอบสุนทรียะอันเดียวกัน ในขณะ

ที่ความฝันเฟื่องของเพศที่ปรากฎอยู่บนภาพระดับ x ทั้งหลายสามารถที่จะให้ความสากลได้

มากกว่า เพราะเป็นเรื่องราวของกิเลสและการดำ�รงอยู่ในโลกของมนุษย์ทั่วไป ไม่ว่าจะเป็นใน

กรอบคิดของการมีปฐมบาป (original sin) หรือจะเป็นไปตามกรรมที่เวียนว่ายอยู่ในการเกิด 

แก่ เจ็บ ตาย หรือแม้กระทั่งสุนทรียะที่แตกต่างกัน . . . (หน้า 218, 219)

ของสูง กับ ของต่ำ� สร้างโลกแห่งภาพแทนที่พาผู้ชมออกไปจากความเป็นจริง จะไปสู่ความ

อิ่มที่งดงามของรูปทรง หรือการบรรลุถึงความฝันในทางเพศ และไม่ว่าจะทำ�ให้ตระหนักถึง

ศรัทธาตอ่ศาสนา หรือปลง และเข้าใจในวิถชีีวติมนุษยป์กต ิภาพนู้ดและหนังโป ๊สามารถบรรจุ

สิ่งประกอบสร้างเหล่านี้ได้อย่างน่าอัศจรรย์ หนังสือ “เมื่อฉันไม่มีขน ฉันจึงเป็นศิลปะ” ของ 

ธเนศ วงศย์านนาวา จงึเหมาะกบัคนทีส่นใจศิลปะ เพือ่จะเปดิมมุมองใหม่ๆ  ทีค่าดไมถ่งึเกีย่ว

กบัเสน้แบง่ระหวา่งภาพนูด้ กบัภาพลามก รวมไปถงึคนทัว่ไปที่อาจจะทำ�ให้มองเรือ่งเพศและ

อวัยวะเพศได้อย่างเข้าใจในสถานภาพของสิ่งที่ธรรมชาติมอบให้มนุษย์มาตั้งแต่เกิดน้ีมากยิ่ง

ขึ้น

JRNL vol2(2).indd   251 2015/05/11   20:34


