
มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
A Study of Marananussati for Vipassana Meditation Practice 

 
พระคูณ สุนทร 

Phra Kun Sunthorn 
 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: palidanamsenaa12@gmail.com 
 

Received April 23, 2025; Revised May 25, 2025; Accepted June 30, 2025 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ในการศึกษา 2 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษามรณานุสสติในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาท 2) เพื่อศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูลจาก
คัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท และเอกสารต่าง ๆ ที ่เกี ่ยวข้อง สรุปวิเคราะห์ เรียบเรียง บรรยายเชิงพรรณนา 
ผลการวิจัย พบว่า มรณานุสสติ หมายถึง การระลึกถึงความตายอยู่เสมอ มีความสำคัญคือ  ทำให้เป็นคนไม่
ประมาท ไม่หลงมัวเมาในการดำเนินชีวิต มี 2 ลักษณะได้แก่ กาลมรณะ คือ ความตายตามกาล และ อกาลมรณะ คือ 
ความตายโดยกาลอันไม่สมควร และมี 4 สาเหตุ ได้แก่ อายุขยมรณะ คือความตายเพราะสิ้นอายุ  กัมมขยมรณะ คือ
ความตายเพราะสิ้นกรรม อุภยขยมรณะ คือความตายเพราะสิ้นอายุและสิ้นกรรม และอุปัจเฉทมรณะ คือความตาย
เพราะประสบอุปัททวเหตุ โดยที่อายุและกรรมยังไม่สิ้นไป มีประโยชน์และอานิสงส์ได้แก่ ทำให้จิตเกิดเป็นสมาธิได้
เร็ว เป็นการเตรียมก่อนตัวตาย ทำให้ไม่ประมาทในวัยและชีวิต มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนากล่าวคือ 
ผู้เจริญมรณานุสสติกรรมฐานควรตัดปลิโพธ คือ ความกังวล 10 อย่างเช่น ความกังวลเกี่ยวกับที่อยูเ่ป็นต้น แสวงหา
ครูอาจารย์ที่เป็นกัลยาณมิตรแล้วมอบตัวเป็นศิษย์ให้ท่านสอนมรณานุสสติกรรมฐานให้ อันดับแรก ผู้เจริญมรณา
นุสสติจำต้องรู้ถึงอุบายในการเจริญมรณานุสสติด้วยอาการ 8 อย่างเช่น ควรระลึกถึงความตายให้ปรากฏเหมือน
เพชฌฆาตเป็นต้น จะทำให้การปฏิบัติมีความก้าวหน้าได้อย่างรวดเร็ว มีการกำหนดภาวนาเช่นว่า ชีวิตของเราไม่
ยั่งยืน ความตายเป็นของยั่งยืน ชีวิตของเรามีความตายเป็นที่สุด และมีการทำไว้ในใจโดยแยบคายในการเจริญ
มรณานุสสติ เป็นการเตรียมตัวตายก่อนตาย ถ้าปฏิบัติอยู่เสมอทุกค่ำเช้าก็จะไม่เกิดความยึดมั่นถือมั่นในร่างกาย
และชีวิต การเจริญมรณานสุสติเป็นสมถภาวนา และสามารถใช้เป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 
คำสำคัญ: มรณานุสสต;ิ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; พระพุทธศาสนา 

 
Abstract 
 This article aimed to study 1) Marananussati in Buddhist scripture, and 2) Marananussati 
for Vipassana meditation practice. It was conducted by documentary research, by studying data 
from Tipitaka and related documents, summarizing, analyzing, and compiled in descriptive style. 
The research found that Marananussati means constantly being aware of death, it leads to be 
negligent, not intoxicated with wrong living. There are two types of death: Kalamarana or timely 



598 | มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

death, and Akalamarana or untimely or unappropriated death. There are four causes of death: 
Ayukahayamarana or natural death due to the exhaustion of lifespan, Kammakhyanamarana or 
death due to the exhaustion of actions, Ubhayakhayamarana or death with both of age and action 
end, and Upacchedamarana or accidental death without the age and action end. Its benefits and 
results include enabling the mind to attain meditation state faster, preparing for death in advance, 
and not being negligent in age and life. Mindfulness of death in Vipassana meditation practice 
entailed that Marananussati practitioners should eliminate the ten worries, such as worries about 
one’s residence, etc., seeking a compassionate teacher as their guide, and offering themselves as 
disciples who learn the fundamentals of mindfulness of death. Initially, practitioners must 
understand the eight manners such as regularly contemplating death as the murder etc. for its 
progress, contemplating the impermanence of life that the life is not permanent, but death is 
permanent, life is leading to death as its end. It should be ingrained in the mind and practiced 
diligently in preparation for death. If one practices consistently every morning and evening, there 
will be no attachment to the body and life. Cultivating Marananussati is a virtuous practice and 
serves as a foundation for Vipassana meditation investigation for advance. 

Keywords: Marananussati; Vipassana Meditation Practice; Buddhism 

 
บทนำ 
 ความตายเป็นฉากสุดท้ายของชีวิตมนุษย์และสรรพสัตว์ ความตายเกิดขึ้นได้ตลอดเวลาไม่ใช่ส่วนหนึ่งที่
แยกออกไปต่างหากจากการมีชีวิต แต่ความตายนั้นเป็นเนื้อเดียวกันกับชีวิตเพราะทันทีที่เราถือปฏิสนธิในครรภ์
มารดา กระบวนการเกิดและเติบโตที่ดำเนินต่อมานั่นเอง ก็คือการก้าวย่างเข้าหาความตาย หากกล่าวอย่างถึงที่สุด 
ชีวิตกับความตายจึงเป็นของคู่กัน ความตายอยู่ในชีวิตและชีวิตก็อยู่ในความตายเสมือนหน้ามือกับหลังมือก็มีตัวตน
อยู่บนฝ่ามือเดียวกันนั่นเอง ในเมื่อเราไม่สามารถแยกชีวิตกับความตายออกจากกันเป็นเอกเทศ ความตายจึงไม่ใช่
เรื่องน่ากลัว แต่เป็นเรื่องควรเรียนรู้ พิจารณาความตายให้เป็นเรื่องธรรมดาหรือกฎธรรมชาติ การมองความตายใน
แง่บวก และการมองความตายเป็นจุดหมายสุดท้ายของชีวิต (ประสิทธิ์ กุลบุญญา, 2563) 
 ในช่วงพรรษาสุดท้ายแห่งพระชนม์ชีพ พระพุทธเจ้าทรงประกาศปลงอายุสังขาร คือ บอกแก่พุทธบริษัท 4 
ว่า นับแต่นี้ไปอีก 3 เดือนจะเสด็จดับขันธปรินิพพาน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พระอานนท์กราบทูล
อาราธนาพระพุทธองค์ให้ทรงดำรงพระชนมายุต่อไป แต่พระองค์ทรงมีพุทธดำรัสกับพระอานนท์ว่า เป็นธรรมดา
ของสังขาร คือ สิ่งที่เกิดจากการปรุงแต่ง ซึ่งเมื่อเกิดขึ้นมาแล้ว ในที่สุดก็จะต้องแตกดับไป ร่างกายของคนนั้นไม่ต่าง
อะไรกับหม้อดิน ที่ไม่เร็วก็ช้าต้องมีอันแตกดับไปเป็นธรรมดา สะท้อนความจริงว่า พระพุทธองค์ทรงยอมรับความ
ตายว่าเป็นเรื่องธรรมดาสามัญของสิ่งมีชีวิตที่เรียกว่าคนซึ่งเมื ่อเกิดขึ ้นในเบื้องต้น ก็ย่อมเปลี่ยนแปลงไปใน
ท่ามกลาง และย่อมแตกดับไปในที่สุด พระพุทธองค์ทรงสอนให้ระลึกถึงความตาย เช่น ทรงสอนธิดาช่างหูกให้ทำ
กรรมฐาน คือ ระลึกถึงความตาย เป็นอารมณ์ ทรงสอนอสุภกรรมฐานแก่ภิกษุทั้งหลาย ให้กำหนดอสุภะเป็น
อารมณ์ เพื่อละความยินดีในร่างกาย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ปัจจุบัน คนส่วนใหญ่คงไม่นึกถึงความตาย แต่หากต้องนึกถึงแล้วคงมุ่งหวังการตาย อย่างมีความสุข
ท่ามกลางครอบครัวอันเป็นที่รัก แท้จริงแล้วความสุขคืออะไร หากจิตหวาดกลัว ต่อความตายที่ปรากฏเบื้องหน้า 
และหวาดหวั่นต่อความทุกข์ทางกาย แม้มีคนที่รักอยู่รอบข้าง ก็ไม่อาจหาประโยชน์ใดได้ แต่หากจิตสงบและมีสติ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568 | 599 

อยู่ทุกขณะลมหายใจ แม้ต้องตายอย่างโดดเดี่ยว หรือประสบทุกขเวทนาทางกาย ก็ย่อมไม่หวาดกลัวและไม่
หวาดหวั่นใด ๆ เมื่อความตายเป็นความจริงอย่างหนึ่งที่มนุษย์ทุกคนต้องเผชิญ ดังนั้น จึงควรรู้จักปฏิบัติต่อความ
ตายให้ถูกต้อง เกิดผลดีมากที่สุด เกิดโทษน้อยที่สุด พระพุทธองค์จึงสอนให้รู้จักความตาย ซึ่งการรู้จักระลึกถึงความ
ตายให้เกิดผลดีนี้ เรียกว่า มรณสติ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2548) 
 การเจริญมรณานุสสติ เป็นการฝึกใจให้พร้อมตายทุกเมื่อ เป็นวิถีสู่การตายก่อนตายและพ้นตาย มรณา
นุสสติเมื่อบำเพ็ญอย่างสม่ำเสมอ ย่อมช่วยให้เกิดปัญญาตระหนักรู้ว่าความตายมิได้เป็นปฏิปักษ์กับชีวิต แต่เป็นสิ่ง
ที่สามารถหนุนเสริมและขับเคลื่อนชีวิตให้เป็นไปในทางที่งอกงามได้ ที่สุดแล้วชีวิตกับความตายไม่ได้แยกจากกัน 
หากดำรงอยู่ควบคู่กับชีวิตตลอดเวลา ผู้ที่นึกถึงความตายอยู่สม่ำเสมอ เรียกว่าเป็นผู้มีมรณานุสสติเป็นอารมณ์ 
ย่อมไม่หวาดกลัวความตายสามารถเผชิญหน้ากับความตายได้อย่างไม่พรั่นพรึง คลายความยึดมั่นถือมั่นในชีวิต
สังขารลงได้ตามลำดับ และจะอายชั่วกลัวบาปได้ด้วยตนเอง ทั้งจะค่อย ๆ ปล่อยวางความตระหนี่ ความเห็นแก่ตัว 
ความยึดมั่นในวัตถุสมบัติของตนเองได้ (พระมหาโพธิวงศาจารย์ ทองดี สุรเตโช, 2561) ประพฤติปฏิบัติในสิ่งที่
ถูกต้อง (Damnoen et al., 2021) จนสามารถดำรงชีวิตได้อย่างเหมาะสม อยู่ร่วมกับผู้อื ่นได้อย่างมีความสุข 
(Klomkul et al., 2023) 
 ผู้เจริญมรณานุสสติ หากยังไม่ได้รสอมตธรรมในปัจจุบัน เมื่อกายแตกทำลายไปย่อมเป็นผู้มีสุคติในเบื้อง
หน้า มรณานุสสติจึงเป็นหลักธรรมที่นำไปใช้ในการเจริญภาวนาโดยพิจารณาตามสภาพความเป็นจริงของชีวิต ที่
มนุษย์เราเมื่อเกิดมาแล้ว ย่อมมีอันเป็นไปตามกาลเวลา มีความแก่ ความชราจนถึงการแตกดับ แตกสลาย คือความ
ตายนั่นเอง หากบุคคลได้พิจารณามรณนุสสติเป็นอารมณ์เอาไว้ในใจก็จะเข้าใจได้ว่าความตายอยู่ใกล้ตน ส่งผลให้
รีบขวนขวายสร้างคุณงามความดี ให้เกิดกับตัวเองและเกิดคุณค่าสูงสุดเพื่อเกิดในภพภูมิที่ดีคือไม่ประมาทในชีวิต 
ตามหลักพุทธศาสนา ดังปรากฏในปฐมมรณานุสติสูตร ว่า “เธอทั้งหลายพึงสำเหนียกอย่างนี้ว่า เราทั้งหลายจักเป็น
ผู้ไม่ประมาทอยู่ จักปฏิบัติมรณานุสติอยู่เพื่อความสิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 
 ด้วยเหตุดังที่กล่าวมา ผู้วิจัยมีความสนใจที่จะศึกษาเรื่อง “ศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนา” ตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ 2 ข้อคือ (1) เพื่อศึกษามรณานุสสติในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท (2) เพื่อ
ศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เพื่อเป็นแนวทางในการศึกษาปฏิบัติของผู้ที่สนใจ ไม่ใช่สิ่งทีจะพึง
ยึดมั่นถือมั่นเอาไว้และยังเป็นแนวทางในการสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องในการเจริญมรณานุสสติ และพัฒนาปัญญา
ญาณให้สูงขึ้นจนบรรลุมรรค ผล นิพพาน ได้ในที่สุด และเป็นองค์ความรู้ต่อการศึกษาต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพื่อศึกษามรณานสุสตใินคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพื่อศึกษามรณานสุสตใินการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

 
การทบทวนวรรณกรรม 
 ผู้วิจยัได้ทบทวนเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องโดยแบ่งเอกสารออกเป็นสองส่วน คือ เอกสารที่เกี่ยวข้อง 
ได้แก่ หนังสือ ตำรา บทความ เอกสารทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้อง และวิจัยที่เกี่ยวข้อง มีรายละเอียดดังนี ้

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2548) ได้ให้ทัศนะเกี่ยวกับความตายที่เป็นความจริงอย่างหนึ่งไว้ว่า 
ที่มนุษย์ทุกคนจะต้องเผชิญเมื่อต้องเผชิญอยู่แล้วก็ควรรู้จักปฏิบัติต่อมันอย่างถูกต้องให้เกิดผลดีมากที่สุด และ เกิด
โทษน้อยที่สุด ดังนั้น พระพุทธเจ้าจึงทรงสอนให้รู้จักระลึกถึงความตายดังปรากฏว่าหลักธรรมที่มากับเรื่องมีทั้งคำ
สอนสำหรับผู้มองแบบที่หนึ่ง ซึ ่งเห็นความตายมาอยู่แค่ชีวิตของตนโดยสอนให้เห็นจากความรู้สึกหดหู่และ



600 | มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

หวาดกลัวที่เป็นโทษ ไปสู่ความรู้สึกที่ดีงามเป็นประโยชน์และมีทั้งคำสอนที่ชักนำไปสู่การมองแบบที่สองที่จะให้เกิด
ปัญญาซึ่งทำจิตใจให้เป็นอิสระบรรลุสันติสุขได้โดยสมบูรณ์ 
 พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ) (2536) ได้กล่าวถึง การเจริญมรณานุสสติไว้ว่า บางคนเมื่อนึกถึง
ความตายแล้ว กลายเป็นคนมืออ่อนตีนอ่อน ไม่อยากจะทำอะไรต่อไปอีกแล้ว โดยคิดว่าจักทำไปทำไม ทำแล้วก็เอา
ไปไม่ได้ จึงเกิดความเบื่อหน่ายในหน้าที่การงาน กลายเป็นคนหนักแผ่นดินไปความคิดอย่างนี้ เป้นความคิดที่ผิด
ทาง ไม่ถูกจุดประสงค์ของพระพุทธองค์ การที่พุทธองค์ตรัสระลึกถึงความตายก็เพื่อให้เกิดความคิดที่ถูกต้องและตั้ง
ตนอยู่ในความไม่ประมาทด้วยการรีบทำความดีในขณะที่มีชีวิตอยู่ การคิดเช่นนี้จักเป็นเหตุให้ตื่นตัวต่อการทำความ
ดีและชีวิตย่อมมีสาระแก่นสารทั้งในโลกนี้และโลกหน้า 
 วศิน อินทสระ (2543) ได้ศึกษาวิธีระลึกถึงความตายอยู่เนืองนิตย์เป็นกรรมฐานอย่างหนึ่งท่านเรียกว่า
มรณสติกรรมฐาน ทำให้เกิดความสังเวชสลดใจ แต่ต้องประกอบด้วยสติสัมปชัญญะและญาณมิฉะนั้นแล้วการระลึก
ถึงความตายจะเกิดความสะดุ้งกลัวหวาดเสียวพรั่งพรึงไม่ได้ประโยชน์การระลึกถึงความตายที่ได้ประโยชน์จะต้องมี
สติสัมปชัญญะด้วยดี ให้เห็นความตายของตนและผู้อื่นเป็นเรื่องธรรมดาสามัญ ได้กล่ าวสังเวชสลดใจหมดความ
เพลิดเพลินในทางที่ผิด มีจิตคลายจากความโลภความโกรธและความหลง 

สรุปเอกสารอ้างอิงที่ปรากฏนั้น สอดคล้องและปรากฏในพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณวิเสส ได้ 
และสามารถนำงานเอกสารต่าง ๆ ประมวลลงในรายละเอียดตามหลักและเป็นแนวทางการเจริญมรณานุสสติใน
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาได ้

งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
พระมหาสุพร รกฺขิตธมฺโม (ปวงกลาง) (2557) ได้วิจัยเรื่อง “การเผชิญความตายอย่างสงบตามหลักมรณ

สติในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า ความตาย ก็คือความดับหรืออาการดับของขันธ์ 5 หรือกายกับจิต สาเหตุ
การตายในลักษณะต่างๆ ของบุคคลและสัตว์ทั้งหลายนั้น ก็เนื่องด้วยอำนาจของผลกุศลกรรมและอกุศลกรรมของ
แต่ละบุคคล อารมณ์ปรากฏให้เห็นของบุคคลผู้ใกล้ตาย มี 3 อย่าง คือ กรรมหรือกรรมอารมณ์ กรรมนิมิต คตินิมิต 
ฉะนั้น บุคคลจึงควรรักษาเรื่องมรณาสันนวิถี (วิถีจิตใกล้ตาย) ให้เข้าใจเป็นอย่างดี จะได้ช่วยเหลือคนเจ็บป่วยใน
ระยะสุดท้ายที่กำลังจะจากไปด้วยทุคตินิมิต ให้กลายเป็นผู้จากไปด้วยสุคตินิมิต เข้าถึงสุคติภูมิเสวยสุขสมบัติตาม
สมควรแก่กุศลกรรมที่เคยทำไว้ วิธีการเจริญมรณสติแบบง่าย คือ การพิจารณาทุกเวลาทุกลมหายใจว่าเราต้องตาย
แน่ ๆ เจริญได้ทุกวันและทุกโอกาส พิจารณาให้เห็นความจริงในชีวิต คือ ความแก่ ความเจ็บ ความชรา ความตาย 
ความพลัดพราก และมีกรรมเป็นเครื่องกำหนดชีวิตของคนและสัตว์ คนทั่วไปเมื่อนาทีสุดท้ายของชีวิตมาถึงมัก
สูญเสียการควบคุมตัวเองจึงดับจิตไปโดยขาดสติ หรือมีภาวะจิตที่เศร้าหมอง ทุรนทุราย เป็นทุกข์ มีห่วงกังวลปนไป
กับจิตดวงสุดท้าย การเผชิญความตายตามหลักมรณสตินั้นถือว่าได้เตรียมตัวก่อนตาย คือ เอาสติน้อมระ ลึกถึง
ความตายอันมีแก่ตนและคนอื่น ให้ตั้งมั่นอยู่กับคุณความดี ให้ดำรงชีวิตด้วยสติปัญญา ซึ่งเป็นจิตใจที่มีพลังดับ
ความเร่าร้อนหวาดกลัวนานาประการได้ จิตใจที่ไม่ตกอยู่ในอำนาจของกิเลสฝ่ายต่ำ ย่อมเป็นจิตใจที่สะอาดบริสุทธิ์
หลุดพ้นจากบ่วงหมู่มารสามารถดับกิเลสได้ มีสติรู้เท่าทัน ไม่หวาดหวั่นต่อความตายอย่างสงบ ทำให้ชีวิตมีความสุข 

พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล) (2561) ได้วิจัยเรื่อง “ศึกษามรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต” พบว่า การ
พิจารณามรณสติเป็นวิธีพิจารณาให้เห็นความจริงในชีวิตทั้ง 5 ประการนี้ คือ ความ แก่ ความเจ็บ ความชรา ความ
ตายความพลัดพราก และมีกรรมเป็นเครื่องกำหนดชีวิตของคน และ สัตว์ ย่อมมีกับทุกชีวิต การปฏิบัติมรณสติเป็น
ประโยชน์ในการพัฒนาจิตใจ คือ การไม่หลงตาย มรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิตพบว่า คือการเผชิญความตายตาม
หลักมรณสตินั้นถือว่าได้เตรียมตัวก่อนตาย คือ เอาสติน้อมระลึกถึงความตาย อันมีแก่ตนและคนอื่น ให้ตั้งมั่นอยู่
กับคุณความดีให้ดำรงชีวิตด้วยสติปัญญา ซึ่งเป็นจิตใจที่มีพลัง ดับความเร่าร้อนหวาดกลัวนานาประการได้ จิตใจที่



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568 | 601 

ไม่ตกอยู่ในอำนาจของกิเลส เป็นจิตใจที่สะอาดบริสุทธิ์หลุดพ้น มีสติรู้เท่าทัน ไม่หวาดหวั่นต่อความตายทำให้มี
ความสุขในชีวิตประจำวันได้ 

รัชพล ศิริรัตน์พิริยะ (2560) นำเสนอไว้ว่า หลักมรณานุสติมุ่งให้เอาสติมาระลึกถึงความตายและสาเหตุที่
ทำให้เกิดความตาย ใช้ปัญญาพิจารณาความตายมีแก่ตนและคนอื่น คือ การตั้งสติไม่ประมาทในการเตรียมพร้อม
ทั้งสภาพร่างกาย วัสดุอุปกรณ์ และสภาพจิตใจ ไปเผชิญกับความฉุกเฉินเฉียดตาย ใช้ปัญญาพิจารณาถึงความตาย
อันจะมีแก่ตนและคนอื่น เห็นถึงธาตุแท้ของชีวิตหรือความตายว่าเป็นเรื่องธรรมดาของสังขาร เพื่อหลีกเลี่ยง
ความรู้สึกผูกพันกับเหตุที่เผชิญแล้วส่งผลกระทบต่อการดำรงชีวิตตามปกติ และรักษาจิตใจให้สงบด้วยการปฏิบัติ
มรณานุสติ คือการระลึกถึงความตายอยู่เนือง ๆ เพื่อไม่ให้ความตายมาสร้างทุกข์และประมาทในกิจทั้งปวง สร้าง
บุญบารมีและความดีใส่ตัวเองก่อนความตาย ด้วยการทำดี คิดดี พูดดี และรู้ถึงสิ่งที่ควรปฏิบัติหรือไม่ควรปฏิบัติ 

ประสิทธิ์ กุลบุญญา (2563) นำเสนอไว้ว่า การเผชิญภาวะใกล้ตายที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนามี 2
ระยะ คือ ระยะใกล้จะตาย (มรณาสันนกาล) และช่วงเวลาสุดท้ายของชีวิต (มรณาสันนวิถี) ก่อนตายมีกรณีการ
เผชิญกิเลสมารการสั่งเสียและเตือนสติ การสั่งการเรื่องการจัดการศพ การทำสมาธิ การพิจารณาถึงปัญหาและ
หาทางป้องกันก่อนตาย การขอขมา การตอบแทนผู้มีพระคุณ การช่วยเหลือผู้คน การทดแทนผู้มีพระคุณการ
ยอมรับกฎแห่งกรรม ฟังธรรมก่อนตาย 2) รูปแบบการเตรียมตัวตายสำหรับผู้สูงวัยมีหลักการและเป้าหมาย คือการ
รู้จักและใกล้ชิดกับความตาย และความสามารถที่จะรับสถานการณ์ภาวะใกล้ตายได้ส่วนรูปแบบการเตรียมตัวตาย
ของผู้สูงวัย มีทั้งการเตรียมตัวด้านพุทธิปัญญาด้านจิตใจ ด้านสังคม และยังมีหลักพุทธธรรมที่จําเป็นในการเตรียม
ตัวก่อนตายของผู้สูงวัย คือ หลักอนิจจสัญญามรณสัญญาและมรณสติ กล่าวคือ การพิจารณาความตายให้เป็นเรื่อง
ธรรมดาหรือกฎธรรมชาติ การมองความตายในแง่บวก และการมองความตายเป็นจุดหมายสุดท้ายของชีวิต 

จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องทั้งหมด พบว่า งานวิจัยและวิทยานิพนธ์ที่ศึกษานี้มีความ
สอดคล้อง และใกล้เคียงกับเนื้อหาของการศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา แต่ยังไม่ตรงประเด็น
ของเนื้อหาทั้งหมด แต่เพียงพอที่สามารถใช้เป็นแนวทางในการวิจัยเท่านั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งยังไม่เคยมีงานวิจัยที่
กล่าวถึงการศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา จึงเป็นเหตุให้ผู้วิจัยสนใจที่จะนำมาศึกษาให้ชัดเจน
ยิ่งขึ้น ดังนั้น การศึกษาวิจัยครั้งนี้ จึงมุ่งศึกษาเพิ่มเติมในรายละเอียดต่าง ๆ ซึ่งยังประโยชน์ ทำให้ทราบแนวทาง 
และศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหัวข้อวิจัยที่กำหนดไว ้
  
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยฉบับน้ีเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ผู้วิจัยได้กำหนดขั้นตอนการวิจัย ดังนี้ 
1. รวบรวมข้อมูลเรื่อง ศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ  ได้แก่ 

พระไตรปิฎก  
2. รวบรวมข้อมูลเรื่อง ศึกษามรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ  ได้แก่ 

อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสสวิสุทธิมรรค และหนังสือ ตำรา วารสาร บทความทางวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
3. เรียบเรียงข้อมูลและตรวจสอบความถูกต้องกับคัมภีร์พระไตรปิฎก 
4. วิเคราะห์ข้อมูล สรุปให้ตอบปัญหาการวิจัยที่ตั้งไว ้
5. ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ 
6. แก้ไข ปรับปรุง นำเสนอผลงาน 
 
 



602 | มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

ผลการวิจัย 
มรณานุสสติในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
มรณานุสสติ หมายถึง การระลึกถึงความตายจะต้องมีมาถึงตนเป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ 

ระลึกถึงความตายอยู่เสมอ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เพื่อจะช่วยให้สามารถดำรงคนอยู่ด้วยความไม่
มัวเมาประมาทต่อความตายพิจารณาให้ใจสงบจากอกุศลธรรม เกิดความไม่ประมาทและ ไม่หวาดกลัว คิดเร่ง
ขวนขวายทำเพ็ญกิจและทำความดีไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ การระลึกถึงความตายอยู่เสมอเพื่อจะช่วยให้สามารถ
ดำรงคนอยู ่ด้วยความไม่มัวเมาประมาทต่อความตายทั้งสามารถจะเป็นมรรคานำพาให้เข้าสู ่ผลสูงสุ ด ส่วน
ความสำคัญของมรณานุสสติกล่าวคือ การนึกถึงความตาย มีประโยชน์มาก ทำให้เราเป็นคนไม่ประมาท ไม่มัวเมา 
ไม่หลงไปตามความคิดความนึก ไม่เพลินไปกับรูป เสียง กลิ่น รส  สัมผัส ไม่หลงเพลินไปกับโลก ทำบ่อยๆ ก็ทำให้
จิตไม่มีนิวรณ์ ตั้งมั่นเป็นสมาธิ เมื่อตั้งมั่นเป็นสมาธิก็เอามาเจริญวิปัสสนา เหมือนกับกรรมฐานอื่นๆ  ได้เหมือนกัน 
ลักษณะและสาเหตุของมรณะ ดังนี้   

1) ล ักษณะของมรณะ คือ ความตายมี 2 ประการคือ 1) กาลมรณะ ได้แก่  ความตายตามกาล  
2) อกาลมรณะ ได้แก่ ความตายโดยกาลอันไม่สมควร มี 3 ประการคือ 1) สมมติมรณะ ได้แก่ ความตายของสัตว์ที่
สมมติเรียกกัน  2) ขณิกมรณะ ได้แก่ ความดับแห่งรูปนามทุกๆ ภังคขณะ 3) สมุจเฉทมรณะได้แก่ การนิพพานของ
พระอรหันต์ซึ่งไม่มีการเกิดขึ้นแห่งรูปนามอีก 3) สมุจเฉทมรณะ ได้แก่ การนิพพานของพระอรหันต์ซึ่งไม่มีการเกิดขึ้น
แห่งรูปนามอีก มี 4 ประการคือ 1) สมุจเฉทมรณะ ได้แก่การดับขันธ์ปรินิพพานของพระขีณาสพทั้งหลาย  2) ขณิ
กมรณะ ได้แก่ ความดับของสังขารธรรมคือรูปนามที่ดับไปตลอดเวลา ตราบเท่าที่สันตติแห่งรูปนามยังสืบต่ออยู่ 3) 
สมมติมรณะ ได้แก่ความตายที่ชาวโลกสมมติกัน 4) ชีวิตินทรียุปัจเฉทมรณะ ได้แก่รูปชีวิตินทรีย์ และนามชีวิตินทรีย์ 
ของสัตว์ทั้งหลายที่ขาดลงในภพหนึ่ง ๆ เป็นต้น 

2) สาเหตุของมรณะ คือ ความตายแบ่งออกเป็น อายุขยมรณะ คือความตายเพราะสิ้นอายุ  กัมมขยมรณะ 
คือความตายเพราะสิ้นกรรม อุภยขยมรณะ คือความตายเพราะสิ้นอายุและสิ้นกรรม และอุปัจเฉทมรณะ คือความตาย
เพราะประสบอุปัททวเหตุ โดยที่อายุและกรรมยังไม่สิ้น เป็นความตายที่กรรมเข้าไปตัดวิบากและกัมมชรูปที่เกิดจาก
ชนกกรรม 

3) มรณาสุสสติในพระสูตรและคัมภีร์วิสุทธิมรรค 
 (1) มรณาสุสสติในพระสูตรเช่น ในปฐมมรณัสสติสูตรกล่าวถึงพระผู ้ม ีพระภาคประทับอยู ่ ณ  
คิญชกาวสถารามในนาทิกคามตรัสถามภิกษุทั้งหลายว่า ภิกษุ เธอเจริญมรณัสสติอย่างไร ภิกษุกราบทูลว่า ข้า
พระองค์พึงเป็นอยู่ได้ตลอดคืนหนึ่งและวันหนึ่ง พึงมนสิการถึงคำสอนของพระผู้มีพระภาค เราพึงทำกิจให้มากหนอ 
ข้าพระองค์เจริญมรณัสสติอย่างนี้  และภิกษุอีกรูปหนึ่งกราบทูลว่า ข้าพระองค์ก็ยังเจริญมรณัสสติอยู่เป็นต้น ภิกษุ
รูปอื่นพระพุทธองค์ก็ตรัสถามคล้อยๆ กัน และพระพุทธองค์ตรัสอธิบายถึงมรณัสสติว่า เธอเหล่านี้เป็นผู้ไม่ประมาท
อยู่ เจริญมรณัสสติอย่างแรงกล้าเพ่ือความสิ้นอาสวะทั้งหลาย เธอทั้งหลายพึงสำเหนียกอย่างนี ้
 (2) มรณานุสสติในคัมภีร์วิสุทธิมรรคเช่น พระโยคาวจรผู้ประสงค์จะเจริญมรณสตินั้น ไปในที่ลับหลีก
เร้นอยู่ พึงให้มนสิการเป็นไปโดยแยบคายว่า มรณะจักมี ชีวิตินทรีย์จักขาด หรือว่า ตาย ตาย  เพราะว่าเมื่อพระ
โยคาวจรยังมนสิการให้เป็นไปโดยไม่แยบคาย เวลาระลึกถึงความตายของคนที่ชอบกันจะเกิดความโศกเศร้า 
สำหรับพระโยคาวจรบางพวกที่ยังมนสิการให้เป็นไปอยู่อย่างนั้น นิวรณ์กิเลสทั้งหลายย่อมระงับลง สติมีมรณะเป็น
อารมณ์ย่อมตั้งมั่น กัมมัฏฐานขึ้นถึงอุปจารฌานเป็นได้ (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) ส่วนพระโยคาวจรผู้ไม่มี
กัมมัฏฐานถึงอุปจารฌานด้วยอาการเพียงเท่าน้ี พึงระลึกถึงความตายโดยเวลา 8 อย่างเหล่าน้ีเช่น โดยปรากฏ
เหมือนเพชฌฆาต และโดยวิบัติจากสมบัตเิป็นต้น 

 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568 | 603 

4) มรณานสุสตวิิถีจิตใกล้ตายของบุคคลต่างๆ กล่าวคือ  
 (1) มรณานุสสตวิิถีจิตใกล้ตายของบุคคลผู้เกิดในอบายภูมเิช่น เรื่องนายจุนทสูกริกเกิดในกรุงราชคฤห์ มี
อาชีพเลี้ยงหมูโดยไปซื้อหมูจากชาวบ้านมาเลี้ยงจนเติบโตแล้วฆ่านำเนื้อไปขายเลี้ยงดูลูกเมียเป็นเวลา 55 ปี ตลอด
ระยะเวลาที่มีชีวิตอยู่ เขาไม่เคยทำบุญกุศลเลย ต่อมาเขาป่วยหนักได้รับความทุกข์ มีความเร่าร้อนในร่างกายเหมือน
ไฟในนรกแผดเผา มีดวงจิตเศร้าหมองเพราะกรรมที่เคยทำไว้มาปรากฏให้เห็น ทั้งได้รับความเร่าร้อนเหมือนถูกไฟใน
นรกแผดเผา เป็นเวลา 7 วัน ในวันที่ 8  ตายแล้วไปเกิดในอเวจีมหานรก 
 (2) มรณานุสสติวิถีจิตใกล้ตายของบุคคลผู้เกิดในสุคติภูมิเช่น อนาถบิณฑิกเศรษฐี เป็นอุบาสกคนสำคัญ
ในพระพุทธศาสนา เป็นผู้สร้างวัดเชตวันถวายไว้เป็นสมบัติของพระศาสนา ในตอนปลายแห่งชีวิต ในขณะที่ท่าน
เศรษฐีกำลังป่วยหนักอยู่ที่บ้านนั้น ต่อมา เศรษฐีได้ฟังธรรมแล้วมีความซาบซึ้งถึงกับน้ำตาไหล ได้ขอให้พระภิกษุ
ทั้งหลายแสดงธรรมเช่นนี้แก่คฤหัสถ์เหล่าอื่นฟังบ้าง เพื่อจะได้สำเร็จประโยชน์แก่บุคคลเหล่านั้นต่อไป เมื่อพระเถระ
ทั้งสองกลับไปแล้วไม่นาน ท่านเศรษฐีก็ถึงแก่กรรมและได้ไปเกิดในสวรรค์ชั้นดุสิต 
 (3) มรณานุสสติวิถีจิตใกล้ตายของบุคคลผู้เกิดในรูปภูมิเช่น ธนัญชานิพราหมณ์ เจ็บป่วยเป็นไข้หนัก ได้
ให้ชายคนหนึ่งไปกราบไหว้เท้าท่านพระสารีบุตรแล้วให้นิมนต์ท่านไปเยี่ยมที่บ้านของตน เมื่อพระเถระได้แสดงธรรมให้
ฟังโดยถามถึงความประเสริฐของทุคติภูมิและสุคติภูมิและถามขึ้นไปตามลำดับ จนธนัญชานิพราหมณ์เห็นว่า พรหม
โลกประเสริฐที่สุด จากนั้น จึงได้แสดงทางเข้าถึงความเป็นผู้อยู่ร่วมกับพรหม เมื่อพระเถระแสดงธรรมจบแล้วจากไปไม่
นาน ธนัญชานิพราหมณ์ก็ตายไปบังเกิดในพรหมโลก 
 (4) มรณานุสสติวิถีจิตใกล้ตายของบุคคลผู้ เกิดในอรูปภูมิเช่น อาฬารดาบสกาลามโคตรผู ้ได้อา
กิญจัญญายตนฌาน ตายแล้วได้ไปเกิดในพรหมโลกชั้นอากิญจัญญายตนภพ และอุททกดาบสรามบุตร ผู้ได้เนวสญัญา
นาสัญญายตนฌานตายแล้วได้ไปเกิดในพรหมโลกชั้นเนวสัญญานาสัญญายตนภพ 
 5) ประโยชน์และอานิสงส์ของมรณานุสสติ เช่น ทำให้จิตใจเกิดเป็นสมาธิได้เร็ว คือ การนึกถึงความ
ตายของตนอยู่เนืองๆ ย่อมทำให้เข้าใจถึงแก่นแท้ของชีวิตว่าทุกชีวิตในโลกนี้ ย่อมมีการเปลี่ยนแปลงไปและทุกชีวิต
ก็มีความตายรอคอยอยู่เบื้องหน้า เป็นการเตรียมตัวตายด้านร่างกาย ทำให้เกิดความไม่ประมาทในวัยและชีวิต
อานิสงส์ของมร ณานุสสติ คือ เป็นผู้ไม่ประมาทอยู่เป็นนิตย์ ได้สัญญาที่เป็นเหตุเบื่อหน่ายในภพทั้งปวง ละความ
ติดใจในชีวิตได้  เป็นผู้มักตำหนิความชั่ว ไม่มากด้วยการสั่งสม  เป็นผู้ปราศจากความตระหนี่ที่เป็นมลทินในบริขาร
ทั้งหลาย อนิจจสัญญาของเธอย่อมถึงความชำนาญ ฉะนั้น บุคคลผู้มีปัญญาดีควรทำความไม่ประมาทในมรณสติที่มี
อานุภาพมากอย่างนี้  
 
 มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 1. ขั้นตอนเตรียมการในการเจริญมรณานุสสติกล่าวคือผู้เจริญมรณานุสสติกรรมฐาน ในเบื้องต้น ควร
แสวงหาสถานที่อันเป็นสบาย เป็นที่สงัด ควรตัดปลิโพธ คือ ความกังวล 10 อย่างเช่น อาวาสปลิโพธ ความกังวล
เกี่ยวกับที่อยู่เป็นต้นออกไปให้หมดสิ้น จากนั้นควรแสวงหากัลยาณมิตรผู้ประกอบด้วยคุณสมบัติ 7 ประการเช่น 
เป็นที่รัก เป็นที่เคารพ เป็นที่สรรเสริญ และยังต้องมีคุณสมบัติอีก 8 ประการเช่น มีศรัทธา คือมีความเชื่อมั่นต่อ
ความตรัสรู ้ของพระตถาคต และเชื ่อมั ่นต่อกรรมและผลของกรรม  ทั้งไม่ยอมปล่อยปละละวางการแสวงหา
ประโยชน์แก่สรรพสัตว์ทุกหมู่เหล่าอันเป็นเหตุแห่งสัมมาสัมโพธิญาณเป็นต้นแล้วมอบตัวเป็นศิษย์บำเพ็ญวัตรและ
วัตรปฏิบัติต่อท่านเป็นอย่างดี แล้วขอให้ท่านสอนมรณานุสสติกรรมฐานให้  
 2. อุบายในการเจริญมรณานุสสติกล่าวคือ หากจิตไม่ตั้งมั่นเป็นสมาธิ ผู้เจริญมรณานุสสติ จำต้องรู้ถึง
อุบายในการเจริญมรณานุสสติด้วยอาการ 8 อย่าง ได้แก่ ผู้เจริญมรณานุสสติควรระลึกถึงความตายให้ปรากฏ
เหมือนเพชฌฆาต ระลึกถึงความตายโดยความวิบัติจากสมาบัต ิระลึกถึงความตายโดยการนำมาเปรียบเทียบ ระลึก



604 | มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

ถึงความตายโดยมีร่างกายเป็นของสาธารณะแก่หมู่หนอนจำนวนมาก ระลึกถึงความตายโดยอายุทุพลภาพ ระลึกถึง
ความตายโดยอายุทุพลภาพ ระลึกถึงความตายโดยมีกำหนดระยะกาล และระลึกถึงความตายโดยมีขณะเล็กน้อย 
ทั้งหมดที่กล่าวมานี้ คืออุบายในการเจริญมรณานุสสติที่จะทำให้มีความก้าวหน้าได้อย่างรวดเร็ว และถือเป็น
แบบอย่างในการเจริญมรณานุสสติที่สมบูรณ์ที่สุด การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยการเจริญมรณานุสสติ มีแนวทาง
ดังนี้ (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) 
 1) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยการเจริญมรณานุสสติ เมื่ออยู่ในที่สงัด ควรรักษาจิตของตนไว้ไม่ให้
ฟุ้งซ่าน สำรวมจิตแล้วระลึกถึงความตายด้วยวิธีปฏิบัติเช่น ผู้เจริญมรณานุสสตคิวรมีมรณสัญญา คือ มีความรู้สึกถึง
ความตายว่า เรามีชีวิตอยู่ได้ 1 วัน 1 คืนเท่านั้น  เราควรใส่ใจคำสอนของพระพุทธเจ้าเราควรทำกิจ ในคำสอนของ
พระพุทธองค์ให้มาก  และควรมีมรณสัญญาว่า เรามีชีวิตอยู่ได้เฉพาะเวลากลางวันเท่านั้น เราควรทำกิจในคำสอน
ของพระพุทธองค์ให้มากเป็นต้น สำหรับบุคคลที่ได้เจริญมรณสัญญาเช่นนี้ พระพุทธองค์ตรัสว่าเป็นผู้อยู่อย่างไม่
ประมาท เจริญมรณานุสสติอย่างแรงกล้า รวดเร็ว เพื่อให้กิเลสหมดสิ้นไปได้  
 (2) คำภาวนาเกี่ยวกับการเจริญมรณานุสสติกรรมฐานกล่าวคือ เมื่อทราบถึงอารมณ์กรรมฐานที่เป็น
มรณานุสสติ คือกรรมฐานที่มีการระลึกถึงความตายเป็นอารมณ์ การระลึกถึงความตายอันจะมาถึงตน หรือการ
ระลึกถึงความตายที่ตนจะต้องประสบแล้วเกิดความสังเวชใจอยู่เนืองๆ  โดยมีการกำหนดภาวนาเช่น ว่า ชีวิตของ
เราไม่ยั่งยืน ความตายเป็นของยั่งยืน ชีวิตของเรามีความตายเป็นที่สุด ชีวิตเป็นของไม่แน่นอน ความตายเป็นของ
แน่นอนเป็นต้น อารมณ์ของมรณานุสสตินี้ เป็นอารมณ์ของสมถกรรมฐาน ไม่ใช่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนากรรมฐาน
แต่เป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาต่อไป 
 3) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยการเจริญมรณานุสสติเมื่อความตายใกล้เข้ามา  
 การเจริญมรณานุสสติ คือ การทำใจเมื่อได้พบเห็นคนตาย กล่าวคือ  เมื่อเราได้พบเห็นคนตาย หรือศพ 
อย่าเข้าใจเองว่า เขาไปดีแล้ว หรือคนที่ตายนี้เป็นสุขแล้ว ดังนั้น เมื่อเราเจอคนตายขอให้ระลึกว่า ความตายเป็น
ของคู่กับชีวิตคนเรา ขอให้พิจารณาแล้วเตือนตนว่า เมื่อคนเราเกิดมาแล้วก็ต้องคำพิพากษาว่า  เราเป็นนักโทษ
ประหาร ต้องถึงความตายด้วยการถูกประหารในเวลาใดเวลาหนึ่ง ความตายเป็นของแน่นอน เป็นสิ่งที่เราควร
กำหนดจิตของเราไว้แล้วให้ยอมรับความจริงของชีวิต พร้อมที่จะยิ้มรับสภาพการณ์ของความตายที่จะมาเยือน ไม่
ประมาทในชีวิต เมื่อความตายมาเยือนแล้ว จะไม่หวั่นสะดุ้งตกใจกลัว เพราะเรายิ้มพร้อมยอมรับความตายที่จะ
มาถึงตนไว้พร้อมเสร็จแล้ว  
 การทำไว้ในใจโดยแยบคายในการเจริญมรณานุสสตกิล่าวคือ ในการระลึกความตาย ผู้เจริญมรณานุสส
ติระลึกนึกบริกรรมไปเฉย ๆ ไม่ได้ จะต้องมีการทำไว้ในใจโดยแยบคายที่เรียกว่า โยนิโสมนสิการประกอบด้วย ดังนั้น 
ในขณะระลึกถึงความตาย ผู้เจริญต้องมีคุณลักษณะ 3 อย่าง คือ  สติ คือความระลึกได้ นึกได้ สังเวคะ คือความรู้สึก
สลดใจที่ทำให้คิดได้ ทำให้จิตใจหันมานึกถึงสิ่งที่ดีงาม เกิดความไม่ประมาท และญาณ คือความรู้เท่าทันธรรมชาติ
ตามความเป็นจริง และการทำไว้ในใจโดยแยบคายในการเจริญมรณานุสสติ เป็นการเตรียมตัวตายก่อนตาย ถ้าทำ
อยู่เสมอทุกค่ำเช้าในขณะที่คนเรายังมีร่างกายและจิตใจปกติ เมื่อเรากำหนดละได้อย่างนี้ ก็จะไม่เกิดความยึดมั่น
ถือมั่น จะปล่อยให้ร่างกายของเราดับไปพร้อมกับการดับจิตและความยึดมั่นของเราก็ดับไป  ทำอย่างนี้ได้ ทั้งกาย
และจิตก็จะดับไปไม่เหลือ ตลอดจนความผูกพันต่าง ๆ ก็ไม่มี ทั้งหมดที่กล่าวมานี้ คือหลักแห่งการทำไว้ในใจโดย
แยบคายในการเจริญมรณานสุสติ เพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาสืบต่อไป  
 
สรุป 
 การพิจารณามรณานุสสติเป็นการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา กล่าวคือ ผู้เจริญมรณานุสสติกรรมฐานควรตัด
ปลิโพธ คือ ความกังวล 10 อย่างเช่น ความกังวลเกี่ยวกับที่อยู่เป็นต้น แสวงหาครูอาจารย์ที่เป็นกัลยาณมิตรแล้ว



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568 | 605 

มอบตัวเป็นศิษย์ให้ท่านสอนมรณานุสสติกรรมฐานให้ อันดับแรก ผู้เจริญมรณานุสสติจำต้องรู้ถึงอุบายในการเจริญ
มรณานุสสติด้วยอาการ 8 อย่างเช่น ควรระลึกถึงความตายให้ปรากฏเหมือนเพชฌฆาตเป็นต้นทำให้การปฏิบัติมี
ความก้าวหน้าได้อย่างรวดเร็ว มีการกำหนดภาวนาเช่นว่า ชีวิตของเราไม่ยั่งยืน ความตายเป็นของยั่งยืน ชีวิตของ
เรามีความตายเป็นที่สุด และมีการทำไว้ในใจโดยแยบคายในการเจริญมรณานุสสติ เป็นการเตรียมตัวตายก่อนตาย 
ถ้าปฏิบัติอยู่เสมอทุกค่ำเช้าก็จะไม่เกิดความยึดมั่นถือมั่นในร่างกายและชีวิต ซึ่งการเจริญมรณานุสสติเป็นสมถ
ภาวนา และเพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาสืบต่อไป 

ข้อเสนอแนะ 
ผลจากการวิจัยผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี ้
ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

            1) กรรมการมหาเถรสมาคม และสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติควรนำหลักธรรมในมรณานุสสติ
มาการจัดการกับปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่อง แบบระยะยาว สามารถ อยู่ปฏิบัติธรรมได้แบบไม่จำกัดเวลา 
             2) ควรมีพระวิปัสสนาจารย์คอยดูแล และสอบอารมณ์ผู้ปฏิบัติธรรมเป็นประจำ เพื่อ ความเข้าใจ และ
ความก้าวหน้าในการปฏิบัต ิ
          ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
 ในการวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยเห็นว่า ควรมีการศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมในส่วนของหลักธรรมในแง่มุมอื่น  ๆ 
เพื่อเพิ่มพูนความรู้ให้ครบในทุก ๆ ด้าน ดังนี ้
 1) ศึกษากายคตาสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 2) ศึกษาเวทตานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 3) ศึกษาสีลานุสสติในการปฏิบัตวิิปัสสนาภาวนา 
 
เอกสารอ้างอิง 
ประสิทธิ ์ กุลบุญญา. (2563). วิธีการเผชิญความตายและรูปแบบการเตรียมตัวตาย สำหรับผู้สูงวัยตามหลัก

พระพุทธศาสนา. วารสารมานุษยวิทยาเชิงพุทธ, 5(10), 196–212. 
พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล). (2561). ศึกษามรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต(วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ). (2536). มรณานุสติ : รวมพระธรรมเทศนาเรื่องเกี่ยวกับชีวิตและความตาย. 

กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2548). คู่มือชีวิต. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: เคล็ดไทย.  
พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. (พิมพ์ครั้งที่ 10). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส.  
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช). (2561). ธรรมสารเทศนา เล่ม 3. นครปฐม: รุ่งศิลป์การพิมพ์.  
พระมหาสุพร รกฺขิตธมฺโม (ปวงกลาง). (2557). ศึกษาวิเคราะห์การเผชิญความตายอย่างสงบตามหลักมรณานุสติใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท(วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพม์หาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
  รัชพล ศิริรัตน์พิริยะ. (2560). การบูรณาการหลักมรณานุสติในกระบวนการดำเนินงานกู้ชีพและบรรเทาสาธารณภัย

(วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ. (2543). หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด. กรุงเทพฯ: เม็ดทราย.  



606 | มรณานุสสติในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K. (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Klomkul, L., Damnoen, S., Sawasdee, U., & Wilairadtanakun, A. (2023). Network Development of 
Buddhist Communication Innovative Space For Media Literacy of Thai Youths. Journal of 
Namibian Studies: History Politics Culture, 35, 919-935. 

  
 
 
 


