
วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
An Analysis of the Lower Fetters Abandonment in the Practice of Vipassana 

Meditation 
 

พระเทืองวรินทร์ ช่ืนจันทร์  
Phra Thungvarin Cheunjan 

  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand.  
E-mail: 6411205018@mcu.ac.th 

 
December 10, 2024; Revised January 31, 2025; Accepted February 11, 2025 

 
บทคัดย่อ  

บทความน้ีมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาสังโยชน์เบื้องต่ำในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อศึกษา
วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร สรุปวิเคราะห์ เรียบเรียง 
และบรรยายเชิงพรรณนา ผลการวิจัยพบว่า วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
กล่าวคือ 1) โยคีบุคคลเป็นผู้ฉลาดในธรรมของพระอริยะ มีความแกล้วกล้า รู้อุบายเคร่ืองสลัดสักกายทิฏฐิที่เกิดขึ้น
ย่อมละสักกายทิฏฐิได้ 2) โยคีบุคคลไม่มีความเคลือบแคลงสงสัยในพระศาสดา พระธรรม พระสงฆ์ เจริญวิปัสสนา
กรรมฐานเพื่อการกำหนดรู้สภาวธรรมตามที่เป็นจริงย่อมเป็นเหตุให้ละ คือ กำจัดวิจิกิจฉาได้ 3) โยคีบุคคลละความ
ยึดมั่นถือมั่นว่า สัตว์ทั ้งหลายสามารถบริสุทธิ์ได้ด้วยศีลและพรตปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 ก็จะสามารถละ
สีลัพพตปรามาสได้ 4) โยคีบุคคลละกามราคะ คือความหมกมุ่นในกามทั้งหลายด้วยศีล สมาธิ ปัญญา ทำโยนิโส
มนสิการ และเจริญอสุภกรรมฐานจะช่วยให้กำหนดรู้เท่าการเกิด -ดับของราคะ สามารถละกามราคะได้ 5) โยคี
บุคคลผู้รู้ปฏิฆะ คือ ความอาฆาต เจริญวิปัสสนา คือ พิจารณาธรรมด้วยปัญญาตามความจริง มิใช่สัตว์บุคคลตัวตน
ทั้งสิ้นเห็นชัดด้วยปัญญาจึงละปฏิฆะได้ในที่สุด 

คำสำคัญ: การละสังโยชน์เบื้องต่ำ; การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract  

The objectives of this article were 1) to study the Lower Fetters Abandonment in 
Theravada scriptures, and 2) to analyze the Lower Fetters Abandonment for insight meditation 
practice. It was documentary research. The collected data was summarized, and compiled by 
descriptive report. The research findings indicated that The analysis of the Lower Fetters 
Abandonment abandoning in practicing Vipassana meditation can be summarized as follows: 1) 
the practitioner who are wise in Noble Dhamma, brave and knowing how to escape from the self-
views happened  can abandon the self-view, 2) meditator who is free from the doubt on Buddha, 
the Dhamma, and the Sangha and develops insight meditation for observing whatever happens 
as they are, can eliminate skeptical doubt; 3) a wise meditator who detaches the clinging that all 



98 | วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

beings can attain purity through rituals, follows Noble Eightfold Path can abandon wrong ritual 
and practice, 4) a wise meditator who negates any sensual pleasure by following morality, 
concentration and wisdom, being thoughtful, and develops impurity meditation, knowing the rise 
of sensual pleasure, can abandon sensual pleasure, 5) a wise meditator who knew ill will, malice, 
cultivating the insight by observing whatever happens with knowledge as its true nature, non self, 
can  cease away all  malice. 

 
Keywords: The Lower Fetters Abandonment; Vipassana Meditation; Theravada Buddhism  
 
บทนำ  

ความทุกข์ทางใจของมนุษย์ล้วนเกิดขึ้นจากการเข้าไปยึดมั่น หลงใหล และปรุงแต่งกับอารมณ์ไม่ว่าสุขหรือ
ทุกข์ ที่เกิดขึ้นอย่างต่อเน่ืองจนเป็นปัจจัยทำให้เกิดความคิด คำพูดหรือการกระทำ ผู้ใดได้ฝึกเจริญสติจนบรรเทา 
ลดละ และไม่ยึดติดในกิเลสทั้ง 3 ได้แล้วความทุกข์ทางใจย่อมจะไม่เกิด การพัฒนาจิตตามแนววิปัสสนาภาวนาโดย
มุ่งเน้นการปฏิบัติเพื่อที่จะละสังโยชน์ประเภทที่จำแนกตามนามธรรมอย่างเดียว โดยแยกประเภทองค์ธรรม
ออกเป็น 2 ระดับ คือ อย่างหยาบและอย่างละเอียด สังโยชน์อย่างหยาบ คือ “โอรัมภาคิยสังโยชน์” มีอยู่ 5 
ประการ ได้แก่  1) สักกายทิฏฐิ  2) วิจิกิจฉา  3) สีลัพพตปรามาส  4) กามราคะ  5) ปฏิฆะ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)      

สังโยชน์เบื้องต่ำน้ีถือเป็นปัญหาที่เป็นสาเหตุทำให้มนุษย์ เวียนว่ายตายเกิด อย่างไม่รู้จักจบสิ้น บุคคลผู้
ประกอบด้วยสังโยชน์แล้วจะไม่ข้ามพ้นสังสารวัฏได้เลย พระพุทธเจ้าทั้งหลายต่างก็เล็งเห็นถึงความรุนแรงของ
สังโยชน์ดังกล่าวทรงพิจารณาเห็นว่า หากมนุษย์ละเลยไม่ให้ความสำคัญกับการใช้ปัญญาในการกำหนดรู้โทษของ
สังโยชน์แล้ว ปัญหาดังกล่าวก็จะทวีความรุนแรงขึ้นจนกระทั่งมนุษย์ไม่สามารถตัดภพชาติให้สิ้นไป เน่ืองจากกิเลส
น้ีทำหน้าที่เป็นเคร่ืองผูกโดยยึดเหน่ียวบุคคลเอาไว้ในวัฏฏะด้วยอำนาจความเพลิดเพลินแห่งกิเลสตัณหาน้ัน ๆ เป็น
การยากต่อการสลัดทิ้งไป ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจะขจัดกิเลสซึ่งเกี่ยวกับอารมณ์ที่กำหนดรู้ได้เพียงชั่วขณะแล้ว 
แต่ยังมีอนุสัยกิเลสอีกหลายอย่างที่จะต้องใช้มรรคญาณขจัดเท่าน้ัน มรรคญาณดังกล่าวสามารถกำจัดกิเลสที่นอน
เนื่องในกระแสจิตได้อย่างถาวรกล่าวคือ พระโสดาบันสามารถละสักกายทิฏฐิ  วิจิ กิจฉา และ สีลัพพตปรามาส 
ตลอดจนกิเลสที่จะพาให้ไปเกิดในทุคติภูมิได้ทั้งหมด และเมื่อเป็นพระสกทาคามีก็จะทำให้กามราคะ และปฏิฆะ 
(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2551) เบาบางลง 

บทความน้ีนำเสนอการวิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เพื่อให้เกิดความ
เข้าใจถูกต้องตามความเป็นจริง เป็นการส่งเสริมการเรียนการศึกษาพระพุทธศาสนาให้กว้างขวางยิ่งขึ ้น เป็น
ประโยชน์แก่ผู้สนใจที่จะศึกษาเร่ืองการละสังโยชน์เบื้องต่ำต่อไป และเป็นแนวทางการศึกษาจะเป็นประโยชน์นำไป
ประยุกต์ใช้แก่พุทธศาสนิกชนสืบไป  
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  
 1. เพื่อศึกษาสังโยชน์เบื้องต่ำในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา  

 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 99 

การทบทวนวรรณกรรม 

 สังโยชน์เบื้องต่ำ  
 สังโยชน์เบื้องต่ำ คือ กิเลสผูกใจสัตว์ หรืออกุศลธรรมที่ผูกมัดสัตว์ไว้กับทุกข์ในสังสารวัฏฏ์ เป็นสังโยชน์
เบื้องต่ำหรือขั้นหยาบมี 5 อย่างคือ 1. สักกายทิฏฐิ  ความเห็นว่าเป็นตัวตน 2. วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย เคลือบ
แคลงต่าง ๆ 3. สีลัพพตปรามาส ความถือมั่นศีลพรต คือการยึดถือที่ผิดพลาดไป 4. กามราคะ ความติดใคร่ในกาม 
ความยากได้ใฝ่หาในเรื่อง  รูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะ ที่ชอบใจ 5. ปฏิฆะ ความกระทบกระทั่งใจ ความ
หงุดหงิดขัดเคือง  หรืองุ่นง่านใจ ด้วยการเจริญปัญญาเพื่อให้เกิดการรู้แจ้งเห็นจริงในพระไตรลักษณ์ ด้วยการละ
สังโยชน์เบื้องต่ำ มี 5 อย่าง ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2551)   

การปฏิบัติวิปัสสนา มีประโยชน์ในการควบคุมสภาพจิตใจ ทําให้มีร่างกายและจิตใจปลอดโปร่ง เป็นสมาธิ 
ลดละพฤติกรรมต่างๆ ที่ผิดพลาดลงไปได้ และประโยชน์ของการฝึกฝนสามารถนําความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัส
แหล่งเรียนรู้และสามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติ
ตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen  et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอน
ทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ 
เดชดํารง, 2566) การปรับให้มีความสติระลึกรู้ตัวอยู่ตลอดเวลาที่กล่าวว่าให้กำหนดรู้สภาวธรรมปัจจุบันโดยการจด
จ่ออยู่กับสภาวธรรมปัจจุบันแต่ละขณะ อย่างต่อเน่ืองโดยมีกระบวนการฝึกด้วยการกำหนดรู้ ตามอิริยาบถใหญ่คือ
อิริยาบถยืน อิริยาบถเดินอิริยาบถน่ังอิริยาบถนอนตลอดถึงอิริยาบถย่อยต่าง อันเป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อตนเองใน
การประพฤติปฎิบัติ 

 
ระเบียบวิธีการวิจัย 

การวิจัยน้ี เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์
พระไตรปิฎก อรรกถา และวรรณกรรมพระพุทธศาสนาจากอดีตจนถึงยุคปัจจุบัน เพราะฉะน้ัน ผู้วิจัยจะดำเนินการ
ตามวิธีการและขั้นตอนการวิจัยตามลำดังดังต่อไปน้ี  

1) ศึกษาสังโยชน์เบื้องต่ำในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ประกอบด้วย พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา 
ปกรณ์วิเสสต่าง ๆ และวรรณกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง 

2) ศึกษาวิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาท ประกอบด้วย พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณ์วิเสสต่าง ๆ และวรรณกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง 

3) สรุปผลที่ได้จากการวิจัย พร้อมข้อเสนอแนะ และประเด็นที่จะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาต่อไป 
 

ผลการวิจัย 
สังโยชน์เบื้องต่ำในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  
สังโยชน์ หมายถึง เคร่ืองผูกกิเลสที่ผูกใจสัตว์โลก การผูกมัด เป็นสิ่งผูกจิตใจไว้ให้ติดอยู่ในกิเลสในความ

ทุกข์ในวัฏฏะ เป็นเคร่ืองประกอบกรรมไว้กับผลแห่งกรรม เป็นเคร่ืองยังสัตว์ให้เป็นไปเกิดในกามภพ เป็นเคร่ือง
ผูกคนให้วนอยู่ในวัฏสงสาร ส่วนความสำคัญของสังโยชน์คือ กิเลสที่ผูกใจสัตว์ หรือเป็นอกุศลธรรมที่ผูกมัดสัตว์ไว้
กับทุกข์ในสังสารวัฏเหมือนผูกเทียมสัตว์ไว้กับรถ สังโยชน์เป็นประดุจด่ังโซ่ตรวน เคร่ืองจองจำ อันร้อยรัดจิตใจ 
เป็นกิเลสอันผูกมัดใจสัตว์ ถือว่าเป็นสิ่งที่มีติดตัวมนุษย์มาแต่กำเกิด จึงทำให้มนุษย์รู้จักหาหนทางเรียนรู้เพื่อที่จะใช้
ปัญญาพิจารณาถึงตัวปัญหา เพียรปฏิบัติตนเพื่อละกิเลส แล้วหาวิธีที่จะหลีกหนีจากกิเลส ไม่ต้องกลับมาเวียนว่าย
ในวัฏฏทุกข์น้ีอีก ส่วนประเภทของสังโยชน์เบื้องต่ำ 5 มี 5 ประการคือ 



100 | วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

1) สักกายทิฏฐิ หมายถึง ความเห็นว่าเป็นตัวของตน  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
ความเห็นเป็นเหตุถือตัวตนเช่น เห็นรูปเป็นตน เห็นเวทนาเป็นตน เป็นต้น ได้แก่ การเห็นว่าน่ันเป็นอัตตาของเรา 
เป็นอาการของทิฏฐิ คือ พิจารณาเห็นรูปโดยความเป็นอัตตา พิจารณาเห็นอัตตาว่ามีรูป พิจารณาเห็นรูปในอัตตา 
พิจารณาเห็นอัตตาในรูปเป็นต้นสักกายทิฏฐิ คือ การยึดมั่นถือมั่น ได้แก่ มิจฉาทิฏฐิ เพราะองค์ธรรมเหมือนกันคือ 
ทิฏฐิ และผู้ที่มีมิจฉาทิฏฐิน้ันมีคติเป็น 2 คือ กำเนิดนรก กำเนิดสัตว์ดิรัจฉาน  

2) วิจิกิจฉา หมายถึง ความลังเลสงสัย คือ ความลังเลไม่ตกลงได้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539)  ความไม่แน่ใจ ความสงสัย ความเคลือบแคลงในกุศลธรรมทั้งหลาย ความลังเลเป็นเหตุให้ไม่แน่ใจใน
ปฏิปทาเคร่ืองดำเนินของตน ความลังเลสงสัยในเรื่องพระรัตนตรัย เรื่องบาปบุญคุณโทษ เรื่องนรกสวรรค์ ในขณะ
ที่วิจิกิจฉาเกิดขึ้นก็มีโมหะคืออวิชชาสวะเกิดร่วมสนับสนุน นอกจากน้ันยังมีธรรมะฝ่ายไม่ดีเกิดขึ้นด้วยเสมอ   

3) สีลัพพตปรามาส หมายถึง ความถือมั่นศีลพรต คือ ความยึดถือว่าบุคคลจะบริส ุทธิ์หลุด
พ้นได้ด้วยศีลและพรต ได้แก่ ถือว่าเพียงประพฤติศีล และพรตให้เคร่งครัดก็พอที่จะบริสุทธิ์หลุดพ้นได้ไม่ต้อง
อาศัยสมาธิและปัญญาก็ตาม ถือศีลและพรตที่งมงายหรืออย่างงมงายในขณะที่สีลัพพตปรามาสทำงานน้ันจะมี
กามาสวะและอวิชชาสวะเกิดร่วมสนับสนุนด้วย  

4) กามราคะ คือ ความติดใจในกามคุณอารมณ์ ในคัมภีร์ฎีกาให้ความหมายกามสังโยชน์ หมายถึง 
กามราคะซึ่งมีชื่อต่าง ๆ เช่น ฉันทราคะ เพราะสัตว์โลกผู้ยินดีด้วยกามราคะ ถูกฉันทราคะเกี่ยวพันไว้ย่อมไม่พ้นจาก
ภัยทั้งที่มีในภพน้ี ทั้งที่มีในภพหน้า เมื่อกามราคสังโยชน์เกิดขึ้นก็ต้องมีทิฏฐิสวะ อวิชชาสวะเกิดสนับสนุนส่งเสริม
กันและกัน  

5) ปฏิฆะหรือ พยาบาทว่าโดยสภาวะแล้วคือโทสะ  เพราะอรรถว่า เป็นเหตุประทุษร้าย หรือ
ประทุษร้ายเอง โทสะจิตมี 2 ประเภท คือ 1. ปฏิฆะที่เกิดขึ้นเองโดยไม่มีเหตุกระตุ้น 2. ปฏิฆะจิตที่มีเหตุชักจูง การ
ผูกอาฆาตคือการผูกโกรธเรียกว่า พยาบาทสังโยชน์ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2551) 

องค์ธรรมของสังโยชน์เบื้องต่ำ โดยแบ่งออกเป็น  
1) องค์ธรรมของสักกายทิฏฐิ คือ ทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต 4 ดวง คือ ดวงที่ 1 ความรู้สึกดีใจเป็นสุข 

เป็นไปกับความเห็นผิด มีทิฏฐิเจตสิกเกิดร่วมด้วย ดวงที่ 2 เป็นไปกับความเห็นผิดเป็นจิตที่มีกำลังอ่อน เกิดขึ้นโดย
อาศัยการชักจูง ดวงที่ 3 ความรู้สึกไม่สุขไม่ทุกข์ เป็นไปกับความเห็นผิด เกิดขึ้นโดยไม่ต้องอาศัยการชักจูง ดวงที่ 4 
เป็นไปกับความเห็นผิดเป็นจิตมีกำลังอ่อน เกิดขึ้นโดยอาศัยการชัก  

2. องค์ธรรมของวิจิกิจฉา คือ วิจิกิจฉาเจตสิก ในวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต 1 ดวง จิตเกิดร่วมกับ
วิจิกิจฉาเจตสิก คือ ความสงสัยในสภาพธรรม (สุจินต์ บริหารวนเขตต์, 2553)  

3. สีลัพพตปรามาส คือ กิเลสเป็นเคร่ืองผูกสรรพสัตว์ไว้ ความถือมั่นศีล และพรต องค์ธรรม คือ 
ทิฏฐิเจตสิก ในทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต 4 ดวง ได้แก่ จิตดวงที่ 1 ดวง สภาวธรรมที่เป็นอกุศล คือ จิตที่เป็นอกุศล 
สหรคตด้วยโสมนัสสัมปยุตด้วยทิฏฐิ มีรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ เป็นอารมณ์ จิตดวงที่ 2 เป็นไปกับความเห็น
ผิดเป็นจิตที่มีกำลังอ่อน เกิดขึ้นโดยอาศัยการชักจูง จิตดวงที่ 3 มีธรรมเป็นอารมณ์ จิตดวงที่ 4 จิตที่เป็นอกศุล 
สหรคตด้วยอุเบกขา สัมปยุตด้วยทิฏฐิ มีรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ เป็นอารมณ์  

4. องค์ธรรมของกามราคะ คือ ความติดใจในกามคุณอารมณ์มีองค์ธรรม ได้แก่ โลภเจตสิกที่
ประกอบในโลภมูลจิต 8 ดวง ในขณะที่กามสังโยชน์เกิดขึ้น และมีความยึดมั่นถือมั่นตัวตนของตนของคนอื่นหรือ
วัตถุสิ่งของน้ันทิฏฐิจะเกิดขึ้นสนับสนุนกัน และอวิชชาก็เป็นอีกแรงหน่ึงที่สำคัญที่สุด  

5. องค์ธรรมของปฏิฆะ หรือ พยาบาทว่าโดยสภาวะแล้วคือโทสะน่ันเองอย่าง 2 อย่างคือ 1. จิตที่
เกิดขึ้นโดยไม่มี การชักชวน พร้อมด้วยความเสียใจ ประกอบด้วยความโกรธ  2. จิตที่เกิดขึ้นโดยมีการ ชักชวน 
พร้อมด้วยเสียใจ ประกอบด้วยความโกรธ (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2530)  



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 101 

ลักษณะของสังโยชน์เบื้องต่ำ โดยแบ่งออกเป็น  
1) ลักษณะของสักกายทิฏฐิ คือ ผู้ไม่ได้สดับ ไม่ได้เห็นพระอริยะ ไม่ฉลาดในธรรมของพระอริยะ

ไม่ได้รับการฝึกฝนในธรรมของพระอริยะ ไม่ได้เห็นสัตบุรุษ ไม่ฉลาดในธรรมของสัตบุรุษ ไม่ได้รับการฝึกฝนในธรรม
ของสัตบุรุษ ย่อมเห็นเป็นตัวของตน เพราะมีความกำหนัด ยินดี ติดใจ หมกมุ่น เกาะติด เกี่ยวพัน พัวพัน ในกาม
คุณ ย่อมเห็นรูปเป็นตน คือ พิจารณาเห็นรูป และอัตตาไม่เป็นสองว่า รูปอันใด เราก็อันน้ัน เราอันใด รูปก็อันน้ัน น้ี
เรียกว่า สักกายทิฏฐิ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

2) ลักษณะของวิจิกิจฉา คือ ความเคลือบแคลงสงสัย ในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ และศีล 
รวมถึงลังเลสงสัยในหลักธรรมทั้งหลาย ความเคลือบแคลง กิริยาที่เคลือบแคลง ภาวะที่เคลือบแคลง ความคิดเห็น
ไปต่าง ๆ  ความตัดสินอารมณ์ไม่ได้ ความเห็นเป็นสองทาง ความสงสัย ความไม่สามารถถือเอาโดยส่วนเดียวได้ 
ความไม่สามารถหยั่งลงถือเอาเป็นยุติได้ โดยทั่วไปมุ่งหมายถึง ความลังเลสงสัย ในพระพุทธเจ้า พระธรรม พระสงฆ์
ในสิกขา สงสัยในขันธ์ที่เป็นอดีต สงสัยในขันธ์ที่เป็นอนาคต สงสัยในขันธ์ที่เป็นอดีต และอนาคต ลักษณะเช่นน้ี
เรียกว่า วิจิกิจฉา  

3) ลักษณะของสีลัพพตปรามาส คือ ความยึดถือว่าบุคคลจะบริสุทธิ์หลุดพ้นได้ด้วยศีลและพรต 
เป็นเพียงความยึดถือ ที่อิงอาศัยศีลและพรตภายนอกพระพุทธศาสนา ในการบำเพ็ญเพียงกาย และวาจา ตาม
หลักธรรมพระพุทธศาสนา ของตนว่าเป็นสิ่งที่ประเสริฐ ความยึดถือ ความยึดมั่น ความต้ังมั่น ความถือผิด ทางชั่ว 
ทางผิด ภาวะที่ผิดลัทธิเป็นบ่อเกิดแห่งความพินาศ ความยึดถือโดยวิปลาส มีลักษณะเช่นว่าน้ี น้ีเรียกว่า สีลัพพตป
รามาส  

4) ลักษณะของกามราคะ หมายถึง ความกำหนัดด้วยอำนาจกิเลสกาม ความใคร่กาม ได้แก่ ความ
พอใจ ความกำหนัด ความพอใจและความกำหนัด ความดำริ ความกำหนัดมาก ความดำริและความกำหนัด ความ
พอใจคือความใคร่ ความกำหนัดคือความใคร่ ความเพลิดเพลินคือความใคร่ ในกามทั้งหลาย ความปรารถนาในกาม 
ความเสน่หาในกาม ความเร่าร้อนในกาม ความหลงในกาม ความติดใจในกาม ห้วงคือกาม ความประกอบในกาม 
ความยึดถือในกาม เคร่ืองกั้นกางคือกามราคะ ชื่อว่า กาม ลักษณะของกามราคะ คือ ความพอใจรักใคร่ในกามคุณ
ทั้ง 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2551) 

5) ลักษณะของปฏิฆะ หรือพยาบาท คือ ความขัดเคือง หรือ ความกระทบกระทั่ง หมายถึง ความ
กระทบกระทั่งทางใจ และสิ่งที่เข้าไปกระทบกระทั่งใจน้ัน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551)  ก็ได้แก่อรติ 
(ความไม่ยินดี ไม่ชอบใจ) กิเลสตัวน้ี (ปฏิฆะ) การพัฒนาพันธุ์มาจากอรติ ที่เกิดขึ้นแล้วเราไม่รีบระงับเสียแต่เริ่มแรก
ปล่อยให้เข้าไปใช้อำนาจแผ่อิทธิพลกระทบกระทั่งร่างกาย และจิตใจ  

 
วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
วิเคราะห์การละสักกายทิฏฐิในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยโยคีบุคคลได้เห็นพระอริยะ ฉลาดใน

ธรรมของพระอริยะ ได้รับการแนะนำในธรรมของพระอริยะ เป็นผู้แกล้วกล้ามีจิตที่สักกายทิฏฐิกลุ้มรุมไม่ได้ 
ครอบงำไม่ได้ และรู้อุบายเคร่ืองสลัดสักกายทิฏฐิที่เกิดขึ้นแล้วตามความเป็นจริง โยคีบุคคลน้ันย่อมละสักกายทิฏฐิ
น้ันพร้อมทั้งอนุสัยได้ หรือ เป็นผู้อยู่อย่างมีสติเพื่อละสักกายทิฏฐิได้ โยคีบุคคลเมื่อรู้เห็นจักขุโดยความเป็นทุกข์จึง
ละสักกายทิฏฐิได้ เมื่อรู้เห็นรูปโดยความเป็นทุกข์จึงละสักกายทิฏฐิได้ เมื่อรู้เห็นจักขุวิญญาณโดยความเป็นทุกข์จึง
ละสักกายทิฏฐิได้ เมื่อรู้เห็นจักขุสัมผัสโดยความเป็นทุกข์จึงละสักกายทิฏฐิได้ เมื่อรู้เห็นความเสวยอารมณ์ที่เป็นสุข
หรือทุกข์ หรือมิใช่สุขมิใช่ทุกข์ที ่เกิดขึ้นเพราะมโนสัมผัสเป็นปัจจัยโดยความเป็นทุกข์จึงละสักกายทิฏฐิได้ โยคี
บุคคลเมื่อรู้เห็นอย่างน้ีจึงละสักกายทิฏฐิได้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   



102 | วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

ส่วนปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งสักกายะ คือ ความดับตัณหาไม่เหลือด้วยวิราคะ ความสละ ความสละ
คืน ความพ้น ความไม่อาลัยในตัณหาเรียกว่า ที่สุดคือปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งสักกายะ ได้แก่ อริยมรรคมีองค์ 
8 กล่าวคือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ และ
สัมมาสมาธิ เป็นปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งสักกายะทิฏฐิ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ในกิเลสทั้งหลาย 
สักกายทิฏฐิเป็นธรรมที่ถูกละ  

วิเคราะห์การละวิจิกิจฉาในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยโยคีบุคคลไม่เคลือบแคลงสงสัยในพระ
ศาสดา ในพระธรรม ในพระสงฆ์  ในสิกขาในส่วนอดีต ในส่วนอนาคต ในส่วนอดีตและส่วนอนาคต  และ
ในปฏิจจสมุปบาท (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2551)) ส่วนคนมีวิจิกิจฉาเป็นเจ้าเรือน ถูกเคร่ืองย้อมจิตใจ 
มักมีปกติสงสัย ลังเล ไม่แน่ใจ จะละได้ด้วยการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เพื่อการกำหนดรู้สภาวธรรมตามที่เป็นจริง 
ย่อมเป็นเหตุให้กำจัดความสงสัย ลังเล ไม่แน่ใจได้ ส่วนวิธีการละความสงสัยลังเลใจ 6 ประการ คือ  

1) หมั่นศึกษาเรียนรู้หลักธรรมมาก จะส่งผลให้ความสงสัยที่เกี่ยวกับหลักธรรมน้ันน้อยลง  
2) สอบถามข้อสงสัยเกี่ยวกับพระรัตนตรัยให้เข้าใจชัดเจน  
3) ศึกษาพระวินัยอย่างทั่วถึงเพื่อไม่เกิดข้อสงสัย  
4) ส่งเสริมให้มีศรัทธามากในพระรัตนตรัย  
5) คบหากัลยาณมิตรที่มีความศรัทธามาก  
6) กล่าวถ้อยคำที่เหมาะแก่การปฏิบัติที่เกี่ยวกับการละความสงสัย  

การพิจารณาละวิจิกิจฉาตามแนวธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน เช่น เมื่อวิจิกิจฉานิวรณ์มีภายในจิต ย่อมรู้ชัด
ว่า วิจิกิจฉานิวรณ์มีอยู่ภายในจิต  และเมื่อวิจิกิจฉานิวรณ์ ไม่มีภายในจิต ย่อมรู้ชัดว่า วิจิกิจฉานิวรณ์ไม่มีอยู่ภายใน
จิต การที่วิจิกิจฉานิวรณ์เกิดขึ้นแล้ว ย่อมเกิดขึ้นด้วยประการใด ย่อมรู้ประการน้ัน ความที่วิจิกิจฉานิวรณ์อันตนละ
เสียแล้วไม่เกิดขึ้นต่อไปด้วยประการใด ย่อมรู้ประการน้ันด้วย ในกิเลสทั้งหลายวิจิกิจฉาเป็นธรรมที่ถูกละ  

วิเคราะห์การละสีลัพพตปรามาสในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยโยคีบุคคลละความยึดมั่นที่ยึดถือว่า 
สัตว์ทั ้งหลายสามารถบริสุทธิ์ได้ด้วยศีล สามารถบริสุทธิ์ได้ด้วยวัตร สามารถบริสุทธิ์ได้ด้วยพรต คือการถือศีล 
ระเบียบ แบบแผน บทบัญญัติ ข้อปฏิบัติต่าง ๆ โดยสักว่าทำตาม ๆ กันไปอย่างงมงาย เห็นเป็นขลังหรือศักด์ิสิทธิ์ 
ติดอยู่แค่รูปแบบหรือพิธีรีตองก็ดี ถือด้วยตัณหาและทิฏฐิ คือปฏิบัติเพราะอยากได้ผลประโยชน์ตอบแทนอย่างใด
อย่างหน่ึง หรือเพราะเห็นว่าจะทำให้ได้เป็นน่ันเป็นน่ีก็ดี ไม่เป็นไปตามความหมายและความมุ่งหมายที่แท้จริงของ
ศีลและพรต ทำให้เขวออกนอกลู่นอกทาง หรือเลยเถิดไปเป็นอย่างศีลและพรตของนักบำเพ็ญตบะเป็นต้น จะไม่
เข้าสู่อริยมรรค (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2562) 

ฉะน้ัน โยคีบุคคลปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นมรรคสัจ เป็นทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาที่พระพุทธองค์
ทรงแสดงไว้ ตรัสบอก ตรัสสอนตามความเป็นจริง จะสามารถละ คือ ถอนสีลัพพตปรามาสได้ทั้งหมด ถ้าโยคีบุคคลรู้
จนครบสมบูรณ์ เห็นสัจจะ 4 เต็มที่ครบสมบูรณ์ ก็จะละและถอนกิเลสตัวน้ีออกได้หมด และจะเป็นพระโสดาบันได้
ในที่สุด ในกิเลสทั้งหลาย สีลัพตปรามาสสามารถละ คือ ฆ่าได้ด้วยญาณที่ 1    

วิเคราะห์การละกามราคะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยโยคีบุคคลละกามราคะ คือความพอใจในกาม 
ความกำหนัดในกาม ความเพลิดเพลินในกาม ตัณหาในกาม สิเนหาในกาม ความเร่าร้อนเพราะกาม ความลุ่มหลง
ในกาม และความหมกมุ่นในกาม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ได้แก่ การละกามรคะด้วยศีล เป็นการละ
กิเลสอย่างหยาบด้วยศีลที่แสดง หรือละเมิดออกมาทางกาย วาจา คือแสดงพฤติกรรมทุจริตทางกาย และวาจา ทำ
ให้ล่วงละเมิดศีล การละกามราคะด้วยสมาธิ เป็นการทำให้กิเลสที่เกิดขึ้นในจิตแล้วคอยกลุ้มรุมอยู่ในจิตใจ แต่ยังไม่
ล่วงละเมิดออกมา กาย วาจา ยังเป็นวีติกกมกิเลส และการละกามราคะด้วยปัญญา กิเลสประเภทน้ี เป็นกิเลสที่



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 103 

นอนเนื่องอยู่ในขันธสันดานของสัตว์ทั ้งหลาย และสะสมอยู่ในจิตของปุถุชนทุกคนตั้งแต่ปฏิสนธิจิตจนถึงจุติจิต
จะต้องละด้วยวิปัสสนาญาณ ซึ่งเป็นปัญญาในมรรคจิตทั้ง 4 เท่าน้ัน  

วิเคราะห์การละปฏิฆะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยโยคีบุคคลละปฏิฆะกล่าวคือ ความอาฆาต
เกิดขึ้นว่า ผู้น้ีเคยทำความเสื่อมเสียแก่เรา ความอาฆาตเกิดขึ้นว่า ผู้น้ีกำลังทำความเสื่อมเสียแก่เราเป็นต้น ฉะน้ัน 
ปฏิฆะคือ ความขัดเคือง หรือ ความกระทบกระทั่ง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้แก่ ความ
กระทบกระทั่งทางใจ และสิ่งที่เข้าไปกระทบกระทั่งใจน้ัน คือ อรติ ความไม่ยินดี ไม่ชอบใจน่ันเอง กิเลสตัวน้ีการ
พัฒนาพันธุ์มาจากอรติที่เกิดขึ้นแล้วเราไม่รีบระงับเสียแต่เริ่มแรกปล่อยให้เข้าไปใช้อำนาจแผ่อิทธิพลกระทบกระทั่ง
จิตใจของเราจนกระเทือนไปทั ้งตัว การกระทบกระทั่งดูจะไม่หนัก แต่ถ้าบ่อย ๆ เข้าสามารถทำให้ส ิ ่งท ี่ถูก
กระทบกระทั่งน้ัน ๆ ชำรุด สึกหรอ เสียหาย แตกสลายไปได้เช่นเดียวกัน  
 
สรุป 

วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือ  โยคีบุคคลเป็นผู้ฉลาดในธรรมของพระ
อริยะ มีความแกล้วกล้า รู้อุบายเคร่ืองสลัดสักกายทิฏฐิที่เกิดขึ้นย่อมละสักกายทิฏฐิได้ โยคีบุคคลไม่มีความเคลือบ
แคลงสงสัยในพระศาสดา พระธรรม พระสงฆ์ เจริญวิปัสสนากรรมฐานเพื่อการกำหนดรู้สภาวธรรมตามที่เป็นจริง
ย่อมเป็นเหตุให้ละ คือ กำจัดวิจิกิจฉาได้ โยคีบุคคลละความยึดมั่นถือมั่นว่า สัตว์ทั้งหลายสามารถบริสุทธิ์ได้ด้วยศีล
และพรตปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 ก็จะสามารถละสีลัพพตปรามาสได้ โยคีบุคคลละกามราคะ คือความหมกมุ่น
ในกามทั้งหลายด้วยศีล สมาธิ ปัญญา ทำโยนิโสมนสิการ และเจริญอสุภกรรมฐานจะช่วยให้กำหนดรู้เท่าการเกิด-
ดับของราคะ สามารถละกามราคะได้ และ โยคีบุคคลผู้รู้ปฏิฆะ คือ ความอาฆาต เจริญวิปัสสนา คือ พิจารณาธรรม
ด้วยปัญญาตามความจริง มิใช่สัตว์บุคคลตัวตนทั้งสิ้นเห็นชัดด้วยปัญญาจึงละปฏิฆะได้ในที่สุดสามารถที่จะบรรลุ
พระโสดาบัน และพระสกทาคามีได้ในที่สุด 
 
องค์ความรู้จากการวิจัย 

วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือ  สามารถละโอรัมภาคิยสังโยชน์ หรือ
สังโยชน์เบื้องต่ำได้ 5 อย่างคือ ละสักกายทิฏฐิ ความเห็นว่าเป็นตัวตน ละวิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย เคลือบแคลง
ต่าง ๆ ละสีลัพพตปรามาส ความถือมั่นศีลพรต คือการยึดถือที่ผิดพลาดไป ละกามราคะ ความติดใคร่ในกาม ความ
ยากได้ใฝ่หาในเรื่อง  รูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะ ที่ชอบใจ และละปฏิฆะ ความกระทบกระทั่งใจ ความ
หงุดหงิดขัดเคือง หรืองุ่นง่านใจด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาทำให้สามารถบรรลุธรรมได้ 
 
ข้อเสนอแนะ  
 ในการวิจัยคร้ังน้ีผู้วิจัยเห็นว่า ควรมีการศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมในส่วนของหลักธรรมในแง่มุมอื่น ๆ เพื่อ
เพิ่มพูนความรู้ให้ครบในทุก ๆ ด้าน ดังน้ี 
 1) วิเคราะห์การละรูปราคะสังโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 2) วิเคราะห์การละอรูปราคะสังโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 3) วิเคราะห์การละมานะสังโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 4) วิเคราะห์การละอุทธัจจะสังโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 5) วิเคราะห์การละอวิชชาสังโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 
 



104 | วิเคราะห์การละสังโยชน์เบื้องต่ำในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

เอกสารอ้างอิง  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 16). 

กรุงเทพฯ: เอส อาร์พร้ินต้ิง แมส โปรดักส์. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2554). วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ อาจ อาสถมหาเถร แปลและเรียบเรียง. (พิมพ์คร้ัง

ที่ 6). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 
พระอรรถชาติ เดชดํารง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ

พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2530). อภิธัมมัตถภาวินีฎีกา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2562). พุทธธรรม ฉบับขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 55). กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุจินต์ บริหารวนเขตต์. (2553). ปรมัตถธรรมสังเขป จิตตสังเขป และภาคผนวก. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ:  

โอ. เอส. พร้ินต้ิงเฮาส์.  
Damnoen, P.  S., Siri, P., Supattho, P.  S., & Kaewwilai, K. (2 0 2 1 ) .  The Development of Student 

Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135. 

 
 

 


