
วิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรม 
An Analytical of Four Sammappadhana for Enlightenment 

 
พระสุจินตนินท หนูชูสีห์สกลุ 

Phra Sujintanintha Hnuchuseesakul 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 

E-mail:  panyqwutkhogthong@gmail.com                                                                                 

Received December 10, 2024; Revised January 31, 2025; Accepted February 14, 2025 

 
บทคัดย่อ  

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “แนวทางการเจริญสัมมัปปธาน 4 ในโพธิปักขิยธรรมเพื่อการ
บรรลุธรรม” มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรมกล่าวคือ  1. วิเคราะห์สังวรปธานคือ 
เพียรระวังยับยั้งบาปที่ยังไม่เกิดไม่ให้เกิดขึ้น การทำฉันทะให้เกิด พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิตตั้งมั่น
สามารถบรรลุธรรมได้ 4 อย่างคือ โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค และอรหัตมรรค 2. วิเคราะห์
ปหานปธาน คือ เพียรละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว การทำฉันทะให้เกิด พยายาม ปรารภความเพียร ประคอง
จิตตั้งมั่นสามารถบรรลุธรรลุธรรมได้ 4 ย่างคือ โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรคและอรหัตมรรค 3. 
วิเคราะห์ภาวนาปธาน คือ เพียรทำกุศลที่ยังไม่เกิดให้ขึ ้นสามารถบรรลุธรรมได้ 4 อย่างคือ โสดาปัตติมรรค 
สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค และอรหัตมรรค 4. วิเคราะห์อนุรักขนาปธานคือ เพียรรักษากุศลธรรมที่เกิดขึ้น
แล้วให้ตั้งมั่นมิให้เสื่อมและ เจริญยิ่งขึ้นไป สามารถบรรลุธรรมได้ 4 อย่างคือ โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค 
อนาคามิมรรค และอรหัตมรรค  
 
คำสำคญั: สัมมัปปธาน 4; การบรรลุธรรม; โพธิปักขิยธรรม 
 
Abstract 

This article was a part of dissertation entilted “ The Guideline of Four Sammappadhana 
Development in Bodhipakkhiyadhamma Principle for Enlightenment” contained objectives Four 
Sammapadhana cultivation for attaining the enlightenment are: 1) Sanvarapadhana development 
is that one should be diligent to prevent unhappened sins, wishing, trying, instilling perseverance, 
supporting the mind firmly to prevent the unhappened sins, and he can attain 4 noble states: 
Sotapattimagga, Sakadagamimagga, Anagamimagga, and Arahatmagga, 2) Bhavanapadhana 
development is that one diligently discard all risen sins and unwholesomeness, making a wish, 
effort, instilling perseverance for firm mind for abandoning risen unwholesome deeds, he can 
attain 4 noble states; Sotapattimagga, Sakadagamimagga, Anagamimagga, and Arahatmagga, 3) 
Bhavanapadhana development is that the one who diligently cultivates the unrisen wholesome 



150 | วิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรม 

deeds can achieve 4 states, Sotapattimagga, Sakadagamimagga, Anagamimagga, and Arahatmagga,, 
4) Anurakkhanapadhana development is that the one who diligently maintains the arisen 
wholesome deeds for higher progress, making a wish, effort, instilling perseverance for firm mind, 
non-illusion, accomplishment, and fulfilment of wholesomeness, can attain 4 noble states; 
Sotapattimagga, Sakadagamimagga, Anagamimagga, and Arahatmagga.  
 
Keywords:  Four Sammappadhana; The Enlightenment; Bodhipakkhiyadhamma Principle 
 
บทนำ  

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งความเพียร ถ้าจะกล่าวถึงเรื่องความเพียร คือ เพียรละอะไร  เพียรเจริญ
อะไร อย่างนี้เสมอ ฝึกสติแล้วต้องพูดเรื่องความเพียรว่า มีสติแล้ว สิ่งไหนควรเว้น เว้นได้หรือเปล่า สิ่งไหนควร
เจริญ เจริญเป็นหรือเปล่า ต้องมาที่ความเพียรเสมอ ฉะนั้น พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ พระวิหารเชตวัน อาราม
ของท่านอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตพระนครสาวัตถี พระผู้มีพระภาคตรัสเรียกภิกษุทั้งหลาย ได้ตรัสเรื่องความเพียรนี้
ว่า ภิกษุทั้งหลาย สัมมัปปธาน 4 ประการนี้คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ 
             1) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อป้องกันบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดมิ
ให้เกิดขึ้น 
             2) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพ่ือละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 
             3) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพ่ือทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น 
              4) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อความดำรงอยู่ ไม่เลือนหาย ภิญโญ
ภาพ ไพบูลย์ เจริญเต็มที่แห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 
             สัมมัปปธาน 4 ประการนี้ แม่น้ำคงคาไหลไปสู่ทิศปราจีน บ่าไปสู่ทิศปราจีน หลากไปสู่ทิศปราจีนแม้ฉัน
ใด ภิกษุก็ฉันนั้นเหมือนกัน เมื่อเจริญสัมมัปปธาน 4 ประการ ทำสัมมัปปธาน 4 ประการให้มาก ย่อมน้อมไปสู่
นิพพาน โน้มไปสู่นิพพาน โอนไปสู่นิพพาน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ภิกษุเมื่อเจริญสัมมัปปธาน 4 ประการ ทำสัมมัปปธาน 4 ประการให้มากย่อมน้อมไปสู่นิพพาน โน้ม
ไปสูน่ิพพาน โอนไปสู่นิพพาน อย่างไรคือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ 
              1) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อป้องกันบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดมิ
ให้เกิดขึ้น 
             2) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพ่ือละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 
              3) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพ่ือทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น 
              4) สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อความดำรงอยู่ ไม่เลือนหาย ภิญโญ
ภาพ ไพบูลย์ เจริญเต็มที่แห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 
             ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุเมื่อเจริญสัมมัปปธาน 4 ประการ ทำสัมมัปปธาน 4 ประการให้มาก ย่อมน้อมไปสู่
นิพพาน โน้มไปสู่นิพพาน โอนไปสู่นิพพานอย่างนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เพราะเหตุใดพระพุทธ
องค์จึงตรัสอย่างนี้ 

ความเพียรชอบที ่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ทั ้ง 4 ประการนี้  เราควรพยายามอย่างเต็มที ่ เต็ม
ความสามารถที่จะกระทำกุศลที่ยังไม่ได้ทำให้เกิดขึ้นครบถ้วนทุกอย่างโดยเฉพาะอย่างยิ่ง กุศลกรรมที่เป็นหนทาง
นำไปสู่มรรค ทุกครั้งที่เราปฏิบัติอยู่ ก็นับว่าได้เจริญสัมมาวายามะแล้วพยายามยังกุศลที่เกิดขึ้น แล้วให้ตั้งมั่นและ
พัฒนาให้เต็มบริบูรณ์ เมื่อผู้ปฏิบัติระลึกรู้อารมณ์ที่ได้เห็นได้ยิน ได้สัมผัส และจิตที่เข้าไปรู้ บุคคลผู้ปฏิบัติจะไม่เปิด



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 151 

โอกาสให้อกุศลเกิดขึ้นได้ นอกจากนี้แล้วยังเป็นการกำจัดอกุศลที่เกิดขึ้นแล้วให้หมดไปอีกด้วย ในขณะเดียวกัน 
เรื่องก่อให้เกิดกุศลกรรม ซึ่งยังไม่เกิดขึ้นให้เกิดขึ้นพร้อมทั้งยังเป็นการพัฒนากุศลกรรมที่เกิดขึ้นแล้ว ให้ตั้งมั่นเจริญ
ไพบูลย์ถึงระดับมรรค ผลและนิพพานได้ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) (2557) ได้อธิบายไว้ว่า  สัมมาวายามะ 
เรียกอีกชื่อหนึ่งว่า สัมมัปธาน หรือ ปธาน 4 คือ 1) สังวรปธารเพียรป้องกันหรือเพียรระวัง (อกุศลที่ยังไม่เกิด) 2) 
ปหานปธาน เพียรละหรือเพียรกำจัด (อกุศลที่เกิดขึ้นแล้ว) 3) ภาวนาปธาน เพียรเจริญหรือเพียรสร้าง (กุศลที่ยังไม่
เกิด) 4) อนุรักขนาปธาน เพียรอนุรักษ์หรือเพียรรักษาและส่งเสริม (กุศลที่เกิดขึ้นแล้ว) เมื่อมีความเพียรและจิตจะ
ได้สมาธินิมิตอย่างใดอย่างหนึ่ง มีสติต่อเนื่องอยู่กับกรรมฐานแล้ว นิวรณ์ไม่มี จิตสงบเป็นสมาธิก็ให้รักษา  สิ่งนั้นไว้ 
ประคับประคองสภาวะนั้นไว้ ทำให้มันแนบแน่นยิ่งขึ้น ให้ชำนาญขึ้น จะได้เอามาใช้ประโยชน์ต่อไป (สุภีร์ ทุมทอง, 
2559)  

ฉะนั้น สัมมัปปธาน 4 เป็นความเพียรอันถูกต้อง หมายความว่า ความมุ่งมั่นที่พยายามจะป้องกันความ
ชั่วและอกุศลธรรมมิให้เกิดขึ้นในใจของตน จำจัดความชั่วและอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วในใจตน สร้างเสริมกุศล
ธรรมที่ดีงามไม่ให้เกิดในใจตน และพัฒนากุศลธรรมที่ดีงามซึ่งเกิดมีขึ้นแล้วในใจของตนให้ถึงความสมบูรณ์พร้อม  
(พระวัลโปละ ราหุละ, 2552) และเป็นองค์ธรรมเครื่องตรัสรู้ และเป็นองค์ธรรมสนับสนุนในการบรรลุธรรมได้
อย่างไร 
 
ความหมายของสัมมัปปธาน   
 สัมมัปปธาน เป็นศัพท์สมาสที่มาจากศัพท์ 2 คำว่า คือ สัมมา + ปธาน “สัมมา” แปลว่า โดยชอบ 
“ปธาน” แปลว่า ความเพียร สัมมัปปธาน 4 จึงหมายถึง ความเพียรโดยชอบ คือ ความเพียรที่ต่อเนื่องไม่ลดละ 
ความเพียรที่ทำไปอย่างครึ่งๆ กลาง ๆ ทำแล้วหยุดทำไม่เรียกว่า  สัมมัปปธาน ความเพียรที่ทำอย่างต่อเนื่องไม่
ลดละเท่านั้นจึงเรียกว่าสัมมัปปธาน มี 4 อย่าง คือ 1) ความเพียรเพื่อไม่ทำอกุศลใหม่  2) ความเพียรเพื่อละอกุศล
เก่า 3) ความเพียรเพ่ือทำกุศลใหม่  4) ความเพียรเพื่อเพิ่มพูนกุศลเก่า (พระคันธสาราภิวงศ์, 2549)   

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2561) ได้ให้ความหมายของสัมมัปปธานไว้ว่า ปธาน คือความ
เพียร 4 ประการ คือ  1)  สังวรปธาน เพียรระวังหรือเพียรปิดกั้น คือ เพียรระวังยับยั้งบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิด   
มิให้เกิดขึ้น  2) ปหานปธาน เพียรละหรือเพียรกำจัด คือ เพียรละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 3) ภาวนาปธาน 
เพียรเจริญหรือเพียรก่อให้เกิดคือเพียรทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดมี  4) อนุรักขนาปธาน เพียรรักษา คือ เพียร
รักษากุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วให้ตั้งมั่นและให้เจริญยิ่งขึ้นไปจนไพบูลย์ ปธาน 4  นี้ เรียกอีกอย่างว่า สัมมัปปธาน 4 
ความเพียรชอบ ความเพียรใหญ่  

สัมมา แปลว่า ถูกต้อง ถูกต้อง คือทำให้หมดกิเลส ทำให้พ้นจากทุกข์ได้จริง สัมมัปปธาน  ความเพียร
หลักที่ถูกต้อง ทำให้หมดกิเลส ทำให้พ้นทุกข์ได้จริงนี้ มีอยู่ 4 ประเด็น ต้องเพียรทำอยู่ใน 4 ประเด็นให้ครบถ้วน จึง
ถูกต้องและละกิเลสได้จริง ถึงความพ้นทุกข์ได้จริง คล้ายๆ กับพูดภาษาปัจจุบันว่า ครบวงจร ต้องครบทั้ง 4 อย่าง 
ต้องทำให้ครบวงจรของความเพียร ถ้าเพียรแค่อย่างใดอย่างหนึ่งก็ไม่ได้ผล ต้องเพียรให้ครบทั้ง 4 ทำครบวงจรของ
มัน จึงจะเจริญก้าวหน้ายิ่งๆ ขึ้นไป ถ้าเพียรถึงจุดหนึ่ง  มันก็จะเจริญก้าวหน้ายิ่งๆ ขึ้นไปไม่มีเสื่อม (สุภีร์ ทุมทอง, 
2559)  

พุทธทาสภิกขุ ได้ให้ความหมายของสัมมัปปธานไว้ว่า ปธาน หรือสัมมัปปธาน ปธาน แปลว่า ความ
เพียร สัมมัปปธาน แปลว่าความเพียรโดยชอบหรือ โดยถูกต้องจึงเป็นอันเดียวกันกับสมมาวายามะ ในมรรค มีองค์
แปด ปธานะกับวายามะ แปลว่า ความเพียรเหมือนกัน แต่ถ้าถือตามตัวหนังสือแล้วออกจะสนุก  คือคำพูดที่แปลว่า
ความเพียรนี้มีมาก และล้วนแต่มีความหมายดีมาจากคำว่าวิริยะ  มันมีลักษณะไปในทางกล้าหาญบุกเบิกคำว่าเพียร
ในภาษาไทยอะไรทำนองนั้น 



152 | วิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรม 

ส่วนคำว่า ปธานะ ตามรากศัพท์ก็ต้องแปลว่า ทรงตัวอยู่อย่างครบถ้วนทั่วถึง  หมายความว่า ทำให้มัน
อยู่ได้ คือทำให้มันเจริญออกไป  ไปคล้ายกับคำว่าวายามะ ที่มันแผ่กว้างออกไป 

มีคำว่าฐิติ หมายความว่าทรงอยู่ ตั้งอยู่ อย่างที่ไม่มีอะไร มาทำอันตรายได้  บางทีก็มีคำว่าอฐิติ แปลว่า
ไม่ล้มละลาย ไม่ถอยหลัง ปรักกมะ แปลว่าก้าวไปข้างหน้า  และอัปปฏิวาณีอีกคำหนึ่ง คือไม่ถอยหลัง คำแทนชื่อ
ของคำว่า ความเพียร โดยภาษาบาลีมีมากอย่างนี้เราถือเอาความหมายของแต่ละคำมารวมกันเข้า ก็จะได้ความดี นี้
เรียกว่าถือกันตามตัวหนังสือ ทรงตัวอยู่ได้ ไม่ล้มละลาย มีความแผ่ออกไป รุดหน้าไม่หยุดไม่ถอยหลัง และมี
ลักษณะแห่งความกล้านี่ฟังดูแล้วจะเรียกว่าน่าหวัว ก็น่าหวัว  

แต่มีความหมายที่น่าสนใจที่ลำบากอย่างยิ่งก็ไม่รู้จะแปลว่าอะไร ให้มันมีความหมายครบหมดอย่างที่
กล่าวมาแล้วว่า แผ่รุดไปข้างหน้า ไม่มีถอยหลัง แล้วก็มีความกล้าหาญด้วย 3 นี้เรียกว่า ความเพียรตามตัวหนังสือ 
คืออย่างนี้ เดี๋ยวนี้มาเรียกว่า สัมมัปปธาน มันยิ่งชัดลงไปอีก คือว่าดิ้นไม่ได้  คือหมายเฉพาะความเพียรที่ถูกต้อง สิ่ง
ที่เรียกว่า ความเพียรนั้น ใช้ไปในทางผิดก็ได ้เป็นมิจฉาวายามะอย่างนี้ก็ยังมี  เขาก็สำเร็จประโยชน์ไปตามหนทางที่
ผิดไป ก็เพราะความเพียรด้วยเหมือนกัน ฉะนั้นเมื่อเขาต้องการผิด เขาก็ทำให้สำเร็จประโยชน์ได้ด้วยความเพียรที่
ผิด เดี๋ยวนี้จำกัดความชัดลงไปว่า 

1) สัมมัปปธาน คือ ความเพียรที่ถูกต้อง 
2) สัมมาวายามะ คือ ความพยายามที่ถูกต้อง (พุทธทาสภิกข,ุ 2550)   

นอกจากนี้ในหมวดธรรมเกี่ยวกับการปฏิบัติแทบทุกหมวดจะพบความเพียรแทรกอยู่ด้วย ในชื่อใดชื่อ
หนึ่ง การเน้นความสำคัญของธรรมข้อนี้ อาจพิจารณาได้จากพุทธพจน์ เช่น ธรรมนี้ เป็นของสำหรับผู้ปรารภความ
เพียร มิใช่สำหรับคนเกียจคร้าน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ดังพระพุทธพจน์ว่า  ภิกษุทั้งหลายบุคคลรู้
ชัด ถึงคุณธรรม 2 ประการ คือ  

1) ความเป็นผู้ไม่สันโดษในกุศลธรรมทั้งหลาย  
2) ความเป็นผู้ไม่ยอมถอยหลังในการบำเพ็ญเพียร  

 
องค์ประกอบของสัมมัปปธาน 4   

องค์ประกอบของสัมมัปปธาน 4 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นองค์ประกอบที่ช่วยส่งเสริม
ให้เกิดญาณ เป็นเรื่องของความเพียร 4 หรือสัมมาวายามะ ได้แก่ ความพยายามในทางที่ชอบ ซึ่งเป็นการปฏิบัติใน
ขั้นของจิตใจ คือ ในส่วนของจิตตสิกขา ในข้อธรรมนี้ได้แสดงไว้เป็น 4 อย่างคือ  
              (1) สังวรปธาน คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่น 
เพื่อป้องกันบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดมิให้เกิดขึ้น สังวรปธาน ได้แก่ เพียรระวังไม่ให้บาปเกิดขึ้นภายในจิตใจ ในขั้น
ของการปฏิบัตินั้น ทรงสอนให้ปลูกฝังความพอใจในการที่จะสำรวมระวัง เพื่อไม่ให้บาปเกิดขึ้นภายในจิต อันได้แก่ 
การสำรวมอินทรีย์ทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) ในเวลา เห็นรูป ฟัง
เสียง ดมกลิ่น  ลิ้มรสถูกต้องโผฏฐัพพะ และรู้ธรรมารมณ์ด้วยใจไม่มีความยินดียินร้ายเกิดขึ้นครอบงำจิตได้ แต่การ
ปฏิบัติเช่นนี้จะต้องอาศัยความ พยายาม ปรารภความเพียร คือมีการกระทำที่ติดต่อสืบเนื่องกันไป สามารถสำรวจ
ได้มากน้อยแค่ไหน เพียงใด ก็ประครองจิตไว้ คือรักษาคุณภาพจิตไว้ในฐานะนั้น ๆ แล้วก็พยายามสำรวมระวัง
ต่อไป  

สัมมัปปธานข้อแรกคือ สังวรปธาน ได้แก่ ระวัง คือระวังไม่ให้เกิดขึ้น มันกินความไปถึงป้องกัน หรือ
อะไรก็ตามที่เนื่องเป็นอย่างเดียวไปหมด เรียกว่าระวัง ระวังอย่าให้มากระทบ คำว่าบาป หรืออกุศลธรรมอันลามก  
คือความชั่วบาปทั้งหลาย ว่ามันเป็นเรื่องทำให้เกิดความทุกข์ อย่างน้อยที่สุดก็ทำให้เกิดความไม่น่าดู ความเศร้า



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 153 

หมอง ที่เราเรียกกันว่าสกปรก  บาปนี้ ไม่ใช่ทำความทุกข์อย่างเดียว บาปสกปรกด้วย หรือไม่ใช่สกปรกอย่างเดียว 
ทำให้เกิดความทุกข์ด้วย 

รวมความแล้ว ตรงตามความหมายของคำว่า ความทุกข์คือดูแล้วน่าขยะแขยง คำว่าทุกข์ ถ้าแปลเอา
ความหมายที่กว้างขวางทุกทิศทุกทางแล้วต้องแปลว่า ดูแล้วน่าเกลียด น่าขยะแขยง นี่คือ  

1) ระวังบาปที่ไม่เกิด อย่าให้เกิด 
2) ระวัง อย่าให้บาปเกิด 
3) อย่าให้ช่อง อย่าให้โอกาสแก่การเกิดแห่งบาป  

ก็คือมีสติ จัดเป็นความเพียรโดยชอบ (พุทธทาสภิกข,ุ 2550) 
           (2) ปหานปธาน คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี ้สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อ
ละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คำว่า ปหานปธาน ได้แก่ เพียรพยายามที่
ละบาป ละอกุศล ซึ่งมีอยู่แล้วภายในจิตใจ โดยอาศัยการพิจารณาเห็นโทษของบาป ของอกุศลที่มีอยู่ภายในจิตแห่ง
ตนแล้ว ปลูกฝังความพอใจในอันที่จะละบาปอกุศลเหล่านั้นไปจากจิต และใช้ความพยายาม ปรารภความเพียรมี
การกระทำติดต่อสามารถละบาปอกุศลได้ จะมากหรือน้อยก็ตาม พยายามรักษาคุณภาพจิตเอาไว้ในจุดนั้น อย่างที่
พระพุทธองค์ตรัสสอนไว้ว่า ให้รักษาความดีไว้ เหมือนเกลือรักษาความเค็มฉะนั้น  

สัมมัปปธานข้อที่ 2 คือ ปหานปธาน ได้แก่ เพียรละ เพราะว่า ความเพียรข้อที่ 1 นั้นเป็นเพียรป้องกัน
ไม่ให้เกิด ถ้ามันเผลอไป มันเกิดแล้ว หรือมันเกิดอยู่ก่อนแล้วก็ต้องละ ละกระทั่งความเคยชินที่เราละการกระทำที่
ไม่ควรกระทำนั้นเป็นส่วนข้างบน และความเคยชินที่เป็นเหตุให้กระทำอย่างนั้น มันก็มีอยู่ในส่วนลึก  นี้ก็ต้อง
พยายามละ วิธีใดที่จะละมันได้จะต้องพยายามโดยวิธีนั้น แต่โดยส่วนใหญ่แล้วมันมีหลักพอที่จะกล่าวได้ว่า 

อย่าปล่อยให้มันเกิดได้ มันก็จะค่อยๆ ละไปเอง คือละความเคยชินที่จะเป็นอย่างนั้น ความเคยชินที่จะ
เป็นอย่างนั้น มันก็เกิดเพราะว่าเรามันทำกันช้ำๆ ๆ กันลงไป  ฉะนั้น จึงมีการละเว้นที่จะไม่ทำ และจะเป็นการละ
ความเคยชินที่จะทำอย่างนั้นพร้อมกันไปในตัวเรียกว่ามันละได้ทั้ง 2 อย่างการละนี้ เรียกกันว่า ปหานะ  ก็ยังต้อง
อาศัยสิ่งที่เรียกว่าสติอยู่นั่นเอง เป็นสติในอีกความหมายหนึ่งซึ่งเกิดขึ้นทันท่วงทีแล้วก็รู้ว่าต้องละ (พุทธทาสภิกขุ, 
2550) 

(3) ภาวนาปธาน คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่น
เพื่อทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึน้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คำว่า ภาวนาปธาน คือ เพียรพยายาม
ที่จะกระทำให้กุศลเกิด ได้แก่ ความดีทั้งหลายที่ยังไม่เกิด  ให้เกิดขึ้น โดยไม่จำเป็นว่า กุศลความดีเหล่านั้นจะมาก
หรือน้อยก็ตาม ให้ปลูกฝังความพอใจในการที่จะเสริมสร้างกุศลคุณงานความดีให้บังเกิดขึ้ น แล้วใช้ความพยายาม
ในการสร้างกุศลโดยมีความเพียรที่ติดต่อกันไป ไม่ทำๆ หยุดๆ เมื่อสามารถทำความดีได้มากน้อยแค่ไหนเพียงใดก็
ตาม ก็พยายามรักษา คุณภาพจิตไว้สม่ำเสมอ  

สัมมัปปธานข้อที่ 3 คือภาวนาปธาน ได้แก่ เพียรเพื่อการเกิดขึ้นแห่งกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดข้อความบ่ง
ชัดอยู่แล้วว่าที่ยังไม่เกิด เป็นอีกส่วนหนึ่งต่างหากจากที่เกิดอยู่แล้ว แต่ข้อนี้ หมายถึงจะให้มันก้าวหน้า  ส่วนที่เกิด
อยู่แล้ว ก็ไม่สันโดษ คือไม่พอใจเพียงเท่านั้น อย่างที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า ไม่รู้จักพอในกุศลธรรม  ฉะนั้น เราจึง
ทำให้เกิดอีก พยายามพากเพียรทำให้เกิดสูงขึ้นไปๆ หรือมากขึ้นไปในส่วนที่มันยังไม่มีสำหรับคำว่ากุศล  คำนี้เป็น
ความดี ความฉลาด แต่ถ้าเคยเรียนภาษาบาลีหรือมีเค้าเง่ือนมาจากภาษาบาลีไปถึงว่า  

1) ตัดความชั่ว  
2) ตัดสิ่งที่ชั่ว  

เราพยายามทำให้กุศลเกิดนั้น คือพยายามให้สิ่งที่ตัดความชั่วได้เกิด แต่ถ้าความดีเข้ามาแทนอยู่แล้ว 
ความชั่วก็เกิดไม่ได้เหมือนกัน  ถ้าเพื่อจะให้ดีจริงๆ ก็ต้องเป็นเรื่องตัดความชั่ว เหมือนกับว่าตัดวัชพืชในไร่ในนาให้



154 | วิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรม 

ความเจริญแก่ข้าวกล้า พืชพรรณธัญญาหาร ฉะนั้น สิ่งที่เรียกว่ากุศล หรือความดีนั้น ยังไม่ใช่สูงสุด มันยังมีอะไรอีก
อย่างหนึ่ง ซึ่งจะมาหลังจากนั้นที่ว่า ละความชั่วได้แล้ว ทำความดีให้เกิดแล้ว  แล้วมันจะมีอะไรตามมาอีกทีหนึ่ง
หลังจากนั้น ซึ่งทุกคนคงจะทายถูกว่า จุดหมายปลายทางคือดับทุกข์สิ้นเชิง หรือพระนิพพานซึ่งไม่อาจจะพูดว่าชั่ว
หรือดี (พุทธทาสภิกข,ุ 2550) 
            (4) อนุรักขนาปธาน คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต 
มุ่งมั่นเพื่อความดำรงอยู่ ไม่เลือนหาย ภิญโญภาพ ไพบูลย์ เจริญเต็มที่แห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) คำว่า อนุรักขนาปธาน คือ การพยายามรักษากุศลที่เกิดขึ้นแล้วไม่ให้เสื่อมไป ในขั้นนี้ก็มีนั ย
เช่นเดียวกัน คือ ต้องปลูกฝังความพอใจ ให้กุศลความดีมีอยู่ เป็นอยู่ภายในจิต และใช้ความพยายามที่จะรักษาไว้ 
โดยมีการกระทำสืบต่อกันไป และเมื่อปฏิบัติได้ถูกต้องสมบูรณ์เช่นนี้แล้วปริมาณของบาปอกุศลที่ยังไม่เกิดก็ไม่เกิด 
ที่เกิดแล้วจะถูกลดลงไปตามลำดับ ปริมาณของกุศลที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้น เมื่อเกิดขึ้นแล้วก็จะดำรงอยู่ตลอดไปดังที่มี
คำกล่าวไว้ว่า  

ลักษณะเหล่านี้เปรียบเหมือนกับน้ำในสระที่ขุ่น เมื่อเราพยายามป้องกันน้ำที่ขุ่นข้นไม่ให้เข้ามาแล้วก็
เอาส่วนที่ขุ่นข้นออกไป นำส่วนที่เป็นน้ำใสเข้ามา ปริมาณความขุ่นข้นจะเจือจางไปโดยลำดับ ๆ ในที่สุดสระน้ำนั้น
จะอยู่ในสภาพพร้อมที่จะใช้สอยบริโภคดื่มกินได้ จิตใจของบุคคลที่จะใช้ความเพียรพยายามผ่านขั้นตอนมาดังที่
กล่าวแล้วจะมีลักษณะเช่นเดียวกัน คือจะเป็นจิตที่สะอาดขึ้นสงบขึ้น 

สัมมัปปธานข้อที่ 4 คือ อนุรักขนาปธาน ซึ่งมันยืดยาวด้วยคำพูด จึงมักจะสรุปรวมความแต่เพียงว่า
รักษากุศลที่เกิดขึ้นแล้ว มักจะพูดกันเพียงเท่านี้นี้ไม่สมบูรณ์ ถ้าใครเรียนหรือสอนกันอยู่เพียงเท่านี้ ก็ช่วยขยาย
ความออกไปเสียให้สมบูรณ์ คือความไพบูลย์ หรือความเจริญเต็มรอบแห่งกุศลธรรม อย่ารักษาไว้เฉยๆ  คงที่ 
เหมือนที่เราชอบล้อกันว่ามันไม่เลื่อนชั้นเลย น้ันก็รักษาอยู่ คงท่ีอยู่ท่าเดียว แต่พระบาลีน้ันมีว่า  

1) เพื่อความต้ังอยู่  
2) เพื่อความไม่เลอะเลือน 
3) เพื่อความงอกงามไพบูลย์เจริญเต็มรอบ  

ขอให้สังเกตคำว่า ตั้งอยู่นี่คือมีอยู่ นี่ได้แก่การรักษา ไม่เลอะเลือน คือไม่มีอะไรเข้ามาแทรกแซง เลอะ
เลือน เศร้าหมอง วิปริตแล้วก็งอกงาม คือขยายตัวต่อไปแล้วไพบูลย์มีความหมายอย่างเดียวกันว่าเต็มรอบ คือเต็ม
ถึงที่สุดแห่งกุศลธรรมนั้นๆ ตามพระบาลีที่ตรัสไว้นี้เป็นข้อความที่เป็นการปฏิบัติขั้นสูง คือชั้นที่จะบรรลุมรรค 4 ผล 
4 นิพพาน 1 แต่นี้เราประยุกต์โดยเอามาใช้ให้ได้ในการบำเพ็ญประโยชน์ หรือหน้าที่การงานทุกอย่าง ฉะนั้นจึงขอ
สรุปไว้ด้วยคำกลางๆ ว่า ระวัง ละ เว้น สร้างสรรค์ แล้วก็รักษา (พุทธทาสภิกข,ุ 2550) 

ฉะนั้น อนุรักขนาปธาน  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ตามรักษาสมาธิ 
นิมิตที่ชัดดีซึ่งเกิดขึ้นแล้ว คือ รักษาอารมณ์สมาธิต่างๆ ที่ปรากฏชัดดี ทำให้จิตมีความตั้งมั่น เบิกบาน ไร้กิเลส
นิวรณ์ โดยแยกเป็นสัญญาเกี่ยวกับความไม่สวยไม่งาม ในร่างกาย มีความสำคัญในศพที่เหลืออยู่แต่กระดูกเป็นต้น 
น้ีเรียกว่า อนุรักขนาปธาน 
 
วิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรม 

1. วิเคราะห์สังวรปธานเพื่อการบรรลุธรรม สังวรปธาน ได้แก่ เพียรระวังไม่ให้สิ่งที่ไม่พึงประสงค์ หรือ
อกุศลธรรมเกิดขึ้น เมื่อทำความเพียรในสติปัฏฐานอยู่ มันไม่มีโอกาสที่กิเลสจะเกิด เป็นการป้องกัน ระวังอะไรไม่ให้
อกุศลเกิดอยู่ในตัว ดูให้ชัดลงไปอีก เป็นเรื่องๆ รายๆ ไป เพื่อเกิดไม่ได้แห่งอะไรก่อน  คือตามหลักว่า เมื่อลงมือทำ
สมาธิแล้ว ไม่ให้โอกาสแก่นิวรณ์ แปลว่า ป้องกันอกุศล เช่นนิวรณ์ ไม่ให้เกิดขึ้นได้ เขาเรียก ว่า ทำสติปัฏฐานเป็น
อย่างนั้น ในขณะปฏิบัติสติปัฏฐานอยู่ ในหมวดแรกที่สุด ก็จะป้องกันไม่ไห้กายสังขารอันหยาบเกิดขึ้น กายสังขาร



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 155 

หยาบ คือลมหายใจที่หยาบ ที่ผิดปรกติ ที่เป็นที่ตั้งแห่งความไม่ระงับของร่างกาย ก็เป็นการป้องกันไม่ให้กายสังขาร
หยาบเกิดขึ้น (พุทธทาสภิกข,ุ 2550) 

การบรรลุโสดาปัตติมรรคละกิเลสเหล่าใดได้ กิเลสเหล่านั้น ใครๆ ไม่ควรกล่าวว่า  1) เป็นอดีต 2) เป็น
อนาคต 3) เป็นปัจจุบันและโสดาปัตติมรรคย่อมไม่ละกิเลสทั้งหลายก็หามิได้ แต่ว่าโสดาปัตติมรรคละกิเลสเหล่าใด 
พระผู้มีพระภาค หมายเอากิเลสเหล่านั้น จึงตรัสว่า อุปฺปนฺนาน ปาปกานํ เป็นต้น โสดาปัตติมรรคย่อมละกิเลส
อย่างเดียวเท่านั้นก็หามิได้ เพราะความที่กิเลสทั้งหลายยังมิได้ถูกละอุปาทินนขันธ์เหล่าใดพึ่งเกิดขึ้น โสดาปัตติ
มรรคย่อมละอุปาทินนขันธ์เหล่านั้นนั่น ฉะนั้น โสดาปัตติมรรคนั้นจึงมีอรรถกว้างขวางด้วยประการฉะนี้ โสดาปัตติ
มรรคจึงชื่อว่าย่อมออกไปจากอุปาทินนขันธ์ และอนุปาทินนขันธ์แต่เมื่อว่าโดยอำนาจภพแล้วกล่าวคือ  

1) การเจริญสังวรปธานเพื่อการบรรลุโสดาปัตติมรรคด้วยละสังโยชน์ 3 ประการ คือ สักกายทิฏฐิ 
วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาสได้ย่อมออกไปจากอบายภูมิ  

2) การเจริญสังวรปธานเพื่อการบรรลุสกทาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์เบื้องต่ำ 3 ประการ คือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส และบรรเทากามราคะกับปฏิฆะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพบางส่วน  

3) การเจริญสังวรปธานเพื่อการบรรลุอนาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์เบื ้องต่ำ 5  ประการคือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะได้ และละสังโยชน์เบื้องสูงได้ 3 ประการ คือ รูปราคะ 
อรูปราคะ มานะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพ  

4) การเจริญสังวรปธานเพื่อการบรรลุอรหัตมรรคด้วยการละสังโยชน์  10 ประการ คือ สักกายทิฏฐิ 
วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ  อุทธัจจะ และอวิชชาทั้งหมดย่อมออกไป
จากรูปภพและอรูปภพ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2. วิเคราะห์ปหานปธานเพื่อการบรรลุธรรม ดังพระพุทธพจน์ว่า ภิกษุในธรรมวินัยนี้ สร้างฉันทะ พยายาม 
ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่นเพื่อละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ลักษณะของการทำความเพียร ข้อที่ 2 คือ เป็นผู้ที่กลัวต่อโทษแห่งวัฏฏะ มีทั้งดีทั้งชั่ว ฉะนั้น ดูว่าวัฏฎะนี้ มีอะไรที่
น่ากลัว  

1) ความทุกข์ หรือความชั่วน้ีเห็นง่าย  
2) ความดีเป็นความทุกข์นี้เห็นยาก   

ต้องไปเรียนต้องไปวิเคราะห์ โดยหลักกว้างๆ ว่า ถ้ามันเป็นสิ่งที่ปรุงแต่งเกิดขึ้นเพราะเหตุปัจจัยแล้วมัน
ก็ไม่เที่ยง และเป็นทุกข์ เรามองกันยิ่งกว่านั้นอีกว่า สิ่งที่เราเข้าใจว่าดีหรือความสุขนี้หลอกให้ติดยึดถืออย่างยิ่งแล้ว
ก็ได้เป็นความทุกข์ นี่เพราะคิดว่าดีด้วยกันทั้งนั้นเลย คนพาลทำความชัว่ ก็เพราะคิดว่าดีแล้วก็ติดดีแบบนั้นแล้วก็ได้
ทำความชั่วแล้วก็เป็นทุกข์ ถึงบัณฑิตก็เหมือนกัน บัณฑิตขนาดธรรมดาสามัญนี้ยังติดความดีแล้วก็ความดีเป็นเหตุ
ให้เขาดิ้นรนแล้วก็คิดอยู่ในวัฏฏะ ซึ่งมีความดีเป็นเสน่ห์ 

ฉะนั้น ต้องถือว่าวัฏฎะน้ี มีทั้งความชั่วและความดีระคนปนกันไป คือบุญและบาป ดีแลช่ัว สุขและทุกข์ 
ระคนปนกันไป แต่ความรู้สึกของคนผู้กระทำนั้น จะรู้สึกไปในทางว่าดีเสมอ คืออย่างผิดก็มีดีอย่างถูกต้องก็มี ฉะนั้น
วัฏฎะก็ยังวนเวียนอยู่นี่ ถ้าบุรุษผู้นั้นกลัวต่อโทษแห่งวัฎฏะจึงได้ทำความเพียรเพื่อออกไปจากวัฏฏะ อย่าให้ว่า ย
น้ำวนอยู่แต่ในวัฏฎะควรจะถือว่านี้เป็นหลักสำคัญ เป็นใจความสำคัญของการทำความเพียร เขาต้องกลัวต่อโทษ
หรือความทุกข์ที่มีอยู่จริงแล้วก็ทำความเพียรเพื่อจะออกไปเสียจากโทษนั้นๆ  (พุทธทาสภิกขุ, 2550) ความเพียร
เพื่อละอกุศลเก่า อกุศลเก่า คือ บาป หรือความประพฤติไม่ดี ทางกาย วาจา ใจ ซึ่งเราได้กระทำไว้ อกุศลที่เราได้
เคยมาแล้วในภพก่อนๆ เราจำไม่ได้ว่าได้ทำอะไรบ้าง เพราะทุกคนก็เคยทำกันมาแล้ว ความต้ังใจดังกล่าวเป็นความ
เพียรเพื่อละความเพียรเป็นสิ่งที่สำคัญยิ่ง ผู้ไม่มีความเพียรไม่อาจดำรงอยู่ในโลกได้ทุกคนต้องประกอบอาชีพ มี



156 | วิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรม 

ความเพียรที่จะแสวงหาทรัพย์เพื่อเลี้ยงชีพ เลี้ยงดูบุตรภรรยา ในการปฏิบัติธรรมก็เช่นเดียวกัน นักปฏิบัติต้อง
ประกอบด้วยความเพียรในการปฏิบัติ (พุทธทาสภิกข,ุ 2550)  

3. วิเคราะห์ปหานปธานเพื่อการบรรลุธรรม คือ โสดาปัตติมัคคญาณ อันเป็นเหตุดับซึ่งอภิสังขารและ
วิญญาณได้ เว้นภพทั้ง 7 แล้วอุปาทินนขันธ์เหล่าใด คือนามและรูปพึงเกิดขึ้นในสงสารอันหาเบื้องตันและเบื้อง
ปลายรู้มิได้ อุปาทินนขันธ์เหล่านั้นย่อมดับไป ในอธิการนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ฉะนั้น โสดาปัตติ
มรรคนั้นจึงมีอรรถกว้างขวางด้วยประการฉะนี้ โสดาปัตติมรรคจึงชื่อว่าย่อมออกไปจากอุปาทินนขันธ์ และอนุปา
ทินนขันธ์แต่เมื่อว่าโดยอำนาจภพแล้วกล่าวคือ  

1) การเจริญปหานปธานเพื่อการบรรลุโสดาปัตติมรรคด้วยละสังโยชน์ 3 ประการ คือ สักกายทิฏฐิ 
วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาสได้ยอ่มออกไปจากอบายภูมิ  

2) การเจริญปหานปธานเพื่อการบรรลุสกทาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์เบื ้องต่ำ 3 ประการ คือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส และบรรเทากามราคะกับปฏิฆะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพบางส่วน  

3) การเจริญปหานปธานเพื ่อการบรรลุอนาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์ เบื ้องต่ำ 5  ประการคือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะได้ และละสังโยชน์เบื้องสูงได้ 3 ประการ คือ รูปราคะ 
อรูปราคะ มานะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพ  

4) การเจริญปหานปธานเพื่อการบรรลุอรหัตมรรคด้วยการละสังโยชน์  10 ประการ คือ สักกายทิฏฐิ 
วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ  อุทธัจจะ และอวิชชาทั้งหมดย่อมออกไป
จากรูปภพและอรูปภพ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) 
 3. วิเคราะห์ภาวนาปธานเพื่อการบรรลุธรรมคือ การเจริญภาวนาปธานเพื่อการบรรลุโสดาปัตติมรรคละ
กิเลสเหล่าใดได้ กิเลสเหล่านั้น ใครๆ ไม่ควรกล่าวว่า 1) เป็นอดีต 2) เป็นอนาคต 3) เป็นปัจจุบัน และโสดาปัตติ
มรรคย่อมไม่ละกิเลสทั้งหลายก็หามิได้ แต่ว่าโสดาปัตติมรรคละกิเลสเหล่าใด พระผู้มีพระภาค หมายเอากิเลส
เหล่านั้น จึงตรัสว่า อุปฺปนฺนาน ปาปกานํ เป็นต้น โสดาปัตติมรรคย่อมละกิเลสอย่างเดียวเท่านั้นก็หามิได้ เพราะ
ความที่กิเลสทั้งหลายยังมิได้ถูกละอุปาทินนขันธ์เหล่าใดพึ่งเกิดขึ้น โสดาปัตติมรรคย่อมละอุปาทินนขันธ์เหล่านั้น
นั่น สมจริงดังพระดำรัสที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ว่า  

ด้วยโสดาปัตติมัคคญาณ อันเป็นเหตุดับซึ่งอภิสังขารและวิญญาณได้ เว้นภพทั้ง 7 แล้วอุปาทินนขันธ์
เหล่าใด คือนามและรูปพึงเกิดขึ้นในสงสารอันหาเบื้องตันและเบื้องปลายรู้มิได้ อุปาทินนขันธ์เหล่าน้ันย่อมดับไป ใน
อธิการนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ฉะนั้น โสดาปัตติมรรคนั้นจึงมีอรรถกว้างขวางด้วยประการฉะนี้ 
โสดาปัตติมรรคจึงชื่อว่าย่อมออกไปจากอุปาทินนขันธ์ และอนุปาทินนขันธ์แต่เมื่อว่าโดยอำนาจภพแล้วกล่าวคือ  

1) การเจริญภาวนาปธานเพื ่อการบรรลุโสดาปัตติมรรคด้วยละสังโยชน์ 3 ประการ คือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาสได้ย่อมออกไปจากอบายภูมิ  

2) การเจริญภาวนาปธานเพื่อการบรรลุสกทาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์เบื้องต่ำ 3 ประการ 
คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส และบรรเทากามราคะกับปฏิฆะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพบางส่วน  

3) การเจริญภาวนาปธานเพื่อการบรรลุอนาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์เบื้องต่ำ 5  ประการคือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะได้ และละสังโยชน์เบื้องสูงได้ 3 ประการ คือ รูปราคะ 
อรูปราคะ มานะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพ  

4) การเจริญภาวนาปธานเพื ่อการบรรลุอรหัตมรรคด้วยการละสังโยชน์  10 ประการ คือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ  อุทธัจจะ และอวิชชาทั้งหมด
ย่อมออกไปจากรูปภพและอรูปภพ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 157 

4. วิเคราะห์อนุรักขนาปธานเพื่อการบรรลุธรรม อนุรักขนาปธาน คือการรักษากุศลที่เกิดขึ้นแล้ว ได้แก่ 
ความไพบูลย์ หรือความเจริญเต็มรอบแห่งกุศลธรรม อย่ารักษาไว้เฉยๆ คงที่ เหมือนที่เราชอบนั้นรักษาอยู่ คงที่อยู่ 
แต่พระบาลีนั้นมีว่า 1) เพื่อความต้ังอยู่ 2) เพื่อความไม่เลอะเลือน 3) เพื่อความงอกงามไพบูลย์เจริญเต็มรอบ ขอให้
สังเกตคำว่าตั้งอยู่ คือมีอยู่ ได้แก่ การรักษา ไม่เลอะเลือน คือไม่มีอะไรเข้ามาแทรกแซง เลอะเลือน เศร้าหมอง 
วิปริต แล้วก็งอกงาม คือขยายตัวต่อไป แล้วไพบูลย์ มีความหมายอย่างเดียวกันว่าเต็มรอบ คือเต็มถึงที่สุดแห่งกุศล
ธรรมนั้นๆ ตามพระบาลีที่ตรัสไว้นี้ มันเป็นข้อความที่เป็นการปฏิบัติขั้นสูง คือชั้นที่จะบรรลุมรรค 4 ผล 4 นิพพาน 
1 แต่นี้เราประยุกต์โดยเอามาใช้ให้ได้ในการบำเพ็ญประโยชน์ หรือหน้าที่การงานทุกอย่างฉะนั้น จึงขอสรุปไว้ด้วย
คำกลางๆ ว่า ระวัง ละเว้น สร้างสรรค์แล้วก็รักษา สี่ความหมายนี้ ถ้าเป็นไปในทางโลกๆ อยู่ที่บ้านที่เรือน ก็
เกี่ยวกับการแสวงหาประโยชน์อย่างบ้านเรือน  ยกตัวอย่างในงานบ้านเรือนที่ต่ำ ๆ ที่สุด คือการเลี้ยงวัวเลี้ยงควาย 
จะต้องใช้ธรรมะ 4 ประการนี้อย่างไรบ้าง พูดให้ชัดด้วยคำ 4 คำนี้ คือ  ระวัง ละเว้น สร้างสรรค์ รักษา คำว่าระวัง
อย่างนี้ มันก็ต้องมีระวังทุกอย่าง ที่เกี่ยวกับเลี้ยงวัวเลี้ยงควาย  ข้อนี้ไม่ใช่เรื่องทำให้เสียเวลาเปล่าๆ เป็นการฝึกให้
พุทธบริษัทเรา รู้จักถือเอาความหมาย รู้จักแยกแยะความหมาย รู้จักพิจารณาให้รอบคอบ เพื่อให้ได้ความหมายมา
ครบถ้วนพูดแต่การระวังอย่างเดียวก่อน มีการระวัง เพียรระวังเกี่ยวกับวัวควาย เอาตามสามัญสำนึกก่อน ระวังอย่า
ให้ควายหาย ระวังอย่าให้ควายเจ็บไข้ ระวังอย่าให้มันไปทำอันตรายใครเข้า หรือว่าจะไปทำความเสียหายทุกอย่าง 
(พุทธทาสภิกข,ุ 2550) 

วิเคราะห์อนุรักขนาปธานเพื่อการบรรลุธรรมคือ การเจริญอนุรักขนาปธานเพื่อการบรรลุโสดาปัตติ
มรรคละกิเลสเหล่าใดได้ กิเลสเหล่านั้น และโสดาปัตติมรรคย่อมไม่ละกิเลสทั้งหลายก็หามิได้ แต่ว่าโสดาปัตติมรรค
ละกิเลสเหล่าใด พระผู้มีพระภาค หมายเอากิเลสเหล่านั้น จึงตรัสว่า อุปฺปนฺนาน ปาปกานํ เป็นต้น โสดาปัตติมรรค
ย่อมละกิเลสอย่างเดียวเท่านั้นก็หามิได้ เพราะความที่กิเลสทั้งหลายยังมิได้ถูกละอุปาทินนขันธ์เหล่าใดพึ่งเกิดขึ้น 
โสดาปัตติมรรคย่อมละอุปาทินนขันธ์เหล่านั้นนั่น สมจริงดังพระดำรัสที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ว่า  

ด้วยโสดาปัตติมัคคญาณ อันเป็นเหตุดับซึ่งอภิสังขารและวิญญาณได้ เว้นภพทั้ง 7 แล้วอุปาทินนขันธ์
เหล่าใด คือนามและรูปพึงเกิดขึ้นในสงสารอันหาเบื้องตันและเบื้องปลายรู้มิได้ อุปาทินนขันธ์เหล่านั้นย่อมดับไป ใน
อธิการนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ฉะนั้น โสดาปัตติมรรคนั้นจึงมีอรรถกว้างขวางด้วยประการฉะนี้ 
โสดาปัตติมรรคจึงชื่อว่าย่อมออกไปจากอุปาทินนขันธ์ และอนุปาทินนขันธ์แต่เมื่อว่าโดยอำนาจภพแล้วกล่าวคือ  

1) การเจริญอนุรักขนาปธานเพื่อการบรรลุโสดาปัตติมรรคด้วยละสังโยชน์ 3 ประการ คือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาสได้ย่อมออกไปจากอบายภูมิ  

2) การเจริญอนุรักขนาปธานเพื่อการบรรลุสกทาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์เบื้องต่ำ 3 ประการ 
คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส และบรรเทากามราคะกับปฏิฆะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพบางส่วน  

3) การเจริญอนุรักขนาปธานเพื่อการบรรลุอนาคามิมรรคด้วยการละสังโยชน์เบื้องต่ำ 5  ประการ
คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะได้ และละสังโยชน์เบื้องสูงได้ 3 ประการ คือ รูปราคะ 
อรูปราคะ มานะได้ย่อมออกไปจากสุคติภพ  

4) การเจริญอนุรักขนาปธานเพื่อการบรรลุอรหัตมรรคด้วยการละสังโยชน์   10 ประการ คือ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ  อุทธัจจะ และอวิชชาทั้งหมด
ย่อมออกไปจากรูปภพและอรูปภพ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) 
 
สรุป 

สัมมัปปธาน คือ ความเพียรโดยชอบ  ได้แก่ ความเพียรที่ต่อเนื่องมี 4 อย่าง ได้แก่  1) สังวรปธาน ความ
เพียรเพื่อไม่ทำอกุศลใหม่ 2) ปหานปธาน ความเพียรเพื่อละอกุศลเก่า 3) ภาวนาปธาน ความเพียรเพื่อทำกศุลใหม่  



158 | วิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรม 

และ 4) อนุรักขนาปธาน ความเพียรเพื่อเพิ่มพูนกุศลเก่า เป็นภาเวตัพพธรรม คือ ธรรมะที่ควรทำให้เกิดขึ้น ความ
เพียรมีอุปการะมากต่อการบรรลุธรรม ถ้าหากขาดความเพียร ไม่มุ่งมั่นบากบั่นก้าวรุดเดินไปข้างหน้า การบรรลุ
ธรรมย่อมมีไม่ได้ ส่วนการวิเคราะห์สัมมัปปธาน 4 เพื่อการบรรลุธรรมกล่าวคือ  1) วิเคราะห์สังวรปธานคือ เพียร
ระวังยับยั้งบาปที่ยังไม่เกิดไม่ให้เกิดขึ้น การทำฉันทะให้เกิด พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิตตั้งมั่นสามารถ
บรรลุธรรมได้ 4 อย่างคือ โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค และอรหัตมรรค 2 ) วิเคราะห์ปหาน
ปธาน คือ เพียรละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว การทำฉันทะให้เกิด พยายาม  ปรารภความเพียร ประคองจิตตั้ง
มั่นสามารถบรรลุธรรลุธรรมได้ 4 ย่างคือ โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรคและอรหัตมรรค  
3) วิเคราะห์ภาวนาปธาน คือ เพียรทำกุศลที่ยังไม่เกิดให้ขึ้นสามารถบรรลุธรรมได้ 4 อย่างคือ โสดาปัตติมรรค 
สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค และอรหัตมรรค 4) วิเคราะห์อนุรักขนาปธานคือ เพียรรักษากุศลธรรมที่เกิดขึ้น
แล้วให้ตั้งมั่นมิให้เสื่อมและ เจริญยิ่งขึ้นไป สามารถบรรลุธรรมได้ 4 อย่างคือ โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค 
อนาคามิมรรค และอรหัตมรรค  
 
เอกสารอ้างอิง 
พระคันธสาราภิวงศ์. (2549). โพธิปักขิยธรรม. กรุงเทพฯ: บุญศิริการพิมพ.์  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 39). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2550). โพธิปักขิยธรรมประยุกต์. กรุงเทพฯ: ตถาคตา พับลิเคช่ัน.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2552). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 41). 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ผลิธัมม.์  
สุภีร์ ทุมทอง. (2559). สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์.  
 
 
 

 
 


