
บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีผลต่อ
สังคมไทยปัจจุบัน 

The Role and Virtue of Naga in Theravada Buddhist Scriptures That Affect Thai 
Society 

 
พระวารินทร์ เตวิน 
Phra Varin Tewin 

 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
E-mail: arinhappytime2558@gmail.com 

 
Received October 1, 2024; Revised December 17, 2024 ; Accepted December 21, 2024 

 
บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ (1) เพ่ือศึกษาพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท (2) เพ่ือศึกษาบทบาท
และคุณธรรมของพญานาคในพระพุทธศาสนาเถรวาท (3) เพื่อศึกษาบทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาที่มีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน ผลการวิจัย พบว่า พญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนา มีบทบาทหน้าที่
ในการปกป้องพระพุทธศาสนา เป็นผู้มีศรัทธาแรงกล้า รักษาศีลอุโบสถ มีวิริยะความเพียร  พญานาคในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น คัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ได้กล่าวถึงพญานาคที่มีความเกี่ยวข้องใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น พญาภูริทัตนาคราช พญามุจลินท์นาคราช และพญากาฬนาคราช  บทบาทและ
คุณธรรมของพญานาคในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า พญานาคมีบทบาทที่สำคัญในการปกป้องคุ้มครอง
พระพุทธศาสนาและได้บำเพ็ญตนตามคติพุทธศาสนาคือ บำเพ็ญความดี ละเว้นความชั่ว รักษาศีลเพื่อที่จะเข้าถึง
ความบริสุทธิ์ บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีต่อสังคมไทยปัจจุบัน ทำให้ทราบว่า
หลักธรรมของพญานาคนั้น สามารถนํามาประยุกต์ใช้กับสังคมไทยได้ไม่ว่าจะเป็นในด้านสังคม การเมือง เศรษฐกิจ 
ทุกด้าน ล้วนแล้วแต่มีหลักธรรมเป็นพื้นฐานทั้งนั้น จึงนำหลักธรรมของพญานาคที่สามารถนํามาประยุกต์ใช้กับ
สังคมไทยได ้
 
คำสำคัญ: พญานาค; คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท; สังคมไทย 
 
Abstract  

This article aims (1) to study the serpent in Theravada Buddhist scriptures; (2) to study the 
role and virtue of the serpent in Theravada Buddhism; (3 )  to study the role and virtue of the 
serpent in the Buddhist scriptures that affect Thai society today. The research results showed that 
the serpent in the Buddhist scriptures have a duty to protect Buddhism a strong believer keep 
the precepts perseverance.  The Naga in Theravada Buddhist scriptures, such as the Tripitaka, 
Atthakatha, and Deka, mentions the Naga that is related in Theravada Buddhism, such as Phaya 



1592 | บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทท่ีมีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน 

Puridat Nagaraj. Phaya Mutchalin Nakarat and Phaya Kannakarat. The role and virtue of the serpent 
in Theravada Buddhism, it was found that the serpent played an important role in protecting 
Buddhism and practiced oneself according to the Buddhist concept, i.e. doing good and avoiding 
evil. Keep the precepts in order to attain purity. The role and virtue of the Naga in Theravada 
Buddhism towards present Thai society making it known that the Dharma of the Naga It can be 
applied to Thai society, be it social, political, economic, in all aspects, all of which have dharma 
as the basis. Therefore, the principles of the Naga can be applied to Thai society. 

Keywords: Naga; Theravada Buddhist Scriptures; Thai Society 
 
บทนำ  
 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทได้มีการกล่าวถึง พญานาคที่ปรากฏในเรื่องของชาติกำเนิด ที่อยู่ รูปร่าง 
อุปนิสัย ฤทธิ์เดช ทั้งบทบาทและคุณธรรมของพญานาค และหน้าที่ไว้ชัดเจน และพบว่ามีหลักธรรม และบทบาท
ของพญานาคที่สำคัญสอดแทรกอยู่เป็นจำนวนมาก พญานาค หมายถึง งูใหญ่มีหงอน มีสัญลักษณ์แห่งความ
ยิ่งใหญ่ ความอุดมสมบูรณ์ ความมีวาสนา เป็นผู้มีอิทธิฤทธิ์ พญานาคมีบทบาท และคุณธรรมต่อพระพุทธศาสนาใน
สมัยพุทธกาล เช่น การจำศีลบำเพ็ญภาวนา มีศรัทธาในพุทธศาสนา และไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน มีบทบาทหน้าที่ในการ
ปกป้องพระพุทธศาสนา และพญานาคยังมีเรื่องราวที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา เช่น เรื่องพญานาคภูริทัต เรื่องพญา
มุจลินท์นาคราช พญากาฬนาคราช หรือพญากาฬภุชคินทร์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ในพุทธประวัติ
ตอนตรัสรู้ อันเป็นที่มาของการสร้างพระพุทธรูปนาคปรก และเรื่องราวที่มีพญานาคปลอมตัวมาบวช อันเป็นที่มา
ของการบวชนาค เป็นต้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2561) 
 คําว่า นาค มีความหมายอยู่ 2 นัย หมายถึง งู โดยทั่วไป ภพภูมิของพญานาคนั้นอยู่ในวิมานใต้แม่น้ำ คือ 
ภูเขา และมหาสมุทร ส่วนปุริสนาค หมายถึง เป็นชนเผ่าหนึ่ง ซึ่งเป็นชนเผ่าชนชาติไตกลุ่มหนึ่งที่อยู่ทางภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือของอินเดีย ส่วนในบทความนี้มุ่งหมายที่จะใช้คําว่า นาค หรือพญานาคที่ หมายถึง งูที่มีฤทธิ์ 
เกิดในวิมานแห่งพญานาค และปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  ความเชื่อ และแนวคิดเกี่ยวกับพญานาค
ในแต่ละวัฒนธรรม มีความเป็นอัตลักษณ์ต่างจากประเทศเพื่อนบ้าน และต่างจากทางอินเดีย ซึ่งเป็นต้นเค้าสำคัญ
ของคติความเชื่อเรื่องนี้อีกด้วย ในวัฒนธรรมไทยคติเรื่องพญานาคที่เป็นอิทธิพลจากพุทธศาสนา โดยเฉพาะศาสนา
พราหมณ์ – ฮินดู ได้สอดผสานเข้ากับท้องถิ่น เกี่ยวกับงูใหญ่ และการนับถือบูชางูอย่างไม่ปรากฏข้อขัดแย้ง และ
สะท้อนอยู่ในวัฒนธรรมประเพณีไทยด้านต่าง ๆ ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ไม่ว่าจะเป็นงานสถาปัตยกรรม นาฏศิลป์
วรรณคดีคติทางพุทธศาสนา เช่น การบวชนาค พญานาคในฐานะผู้พิทักษ์พุทธศาสนา ประเพณี และคติความเชื่อ
ท้องถิ่น เช่น บุญบั้งไฟ การไหลเรือไฟ บั้งไฟพญานาค หรือในการบูชาพญานาค เพ่ือส่งเสริมดวงชะตา เหล่านี้เป็น
ต้น พญานาคจึงมีพัฒนาการทางวัฒนธรรมมายาวนาน และมีเอกลักษณ์เฉพาะตัวเป็นอย่างยิ่งในสังคมไทย 
 ก่อนการกำเนิดของพุทธศาสนา ได้มีการกล่าวถึง พญานาคในคัมภีร์อถรรพเวท เรื่องพญานาคท่ีปรากฏใน
อินเดีย ดังนั้นพุทธศาสนาในยุคต้น อาจหลอมรวมกับความเชื่อเรื่องพญานาคที่มีอยู่ก่อนหน้านั้น จากเรื่องราวที่ได้
ปรากฏในพระไตรปิฎก สะท้อนให้ได้เห็นถึงการผสานกันระหว่างพุทธศาสนากับความเชื่อในเรื่องพญานาค (สุจิตต์ 
วงษ์เทศ, 2543) ซึ่งได้ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เช่น พญานาคมุจลินท์ นิทานชาดก เช่น พญานาคภูริทัต 
ซึ่งกล่าวว่าเป็นอดีตชาติหนึ่งของพระพุทธเจ้า และพญานาคในชาดกได้มีบทบทบาทหลายเรื่อง แต่ละเรื่องล้วนมี
เนื้อหาด้านการส่งเสริมธรรมะ มุ่งสอนให้ประพฤติความดี ละเว้นความชั่ว มีชาดกหลายเรื่องที่พญานาคมีบทบาท
ต่อการสั่งสอนธรรมของพระพุทธเจ้า เช่น ภูริทัตชาดก พญานาคมุจลินท์ และพญากาฬนาคราช หรือพญากาฬ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที.่....... ฉบับที.่..... | 1593 

ภุชคินทร์ ซึ่งปรากฏในพุทธประวัติ และปรากฏในพระพุทธรูป เช่น ปางนาคปรก เป็นต้น ในชาดกได้กล่าวถึง 
เรื่องราวที่พระพุทธเจ้าไปเสวยชาติเป็นพญานาคอยู่มากมาย ส่วนใหญ่มีเนื้อเรื่องคล้ายคลึงกัน คือ บังเกิดเป็น
พญานาคแล้วกลับไม่พอใจในความเป็นพญานาค จึงบำเพ็ญเพียรรักษาอุโบสถศีลด้วยชีวิต และมักจะถูกจับไป
ทรมานจนกระทั่งพบความสงบสุข ในตอนท้ายของชาดกแต่ละเรื่อง เช่น เรื่องจัมเปยยชาดก สังขปาลชาดก กัมเมย
ชาดก ได้กล่าวถึงพิภพอันสวยงามของพญานาค บรรยายสมบัติของพญานาคว่ามีมากมายไว้แทบทุกเรื่อง 
 โดยส่วนใหญ่พญานาคเป็นสัตว์มีอิทธิฤทธิ์ศักดานุภาพ สามารถเนรมิตร่างกายเป็นมนุษย์ชาย และหญิงได้
พญานาคนั้นยังเป็นสัญลักษณ์แห่งสายน้ำ เป็นผู้พิทักษ์รักษา และเป็นสัญลักษณ์แห่งความอุดมสมบูรณ์ในด้านการ
สร้างความสามัคคีปรองดอง สงบสันติสุขในสังคม นอกจากนั้นพญานาคมีอิทธิพลในด้านศิลปกรรม ต่าง ๆ โดยมี
อิทธิพลความเชื ่อเรื ่องพญานาคกับงานศิลปกรรมนั้นจะมีปรากฏโดยทั่วไป โดยมีความเชื่อว่าพญานาคเป็น
สัญลักษณ์ของความมีพลังอำนาจที่ยิ่งใหญ่ ซึ่งเมื่อพบเห็นแล้วทำให้จิตใจสงบร่มเย็น  (เมธาราช รัตนภาคี, 2551) 
ด้วยเหตุดังกล่าวได้เกิดการถ่ายทอดจากเรื่องพญานาคเข้าสู่งานศิลปกรรมไทยในแขนงต่าง ๆ เช่น สถาปัตยกรรม 
และพญานาคยังเป็นส่วนประกอบที่สำคัญ มีคตินิยมที่ว่าเป็นสัญลักษณ์ของความยิ่งใหญ่ ทำให้ผู้พบเห็นได้รู้สึกสงบ
ร่มเย็น ทำให้เกิดความสุข 
 ในทางพระพุทธศาสนาได้เอาสัญลักษณ์ที่เป็นรูปสัตว์ หรือรูปตัวแทนเทพต่าง ๆ มาเกี่ยวข้องอยู่เสมอ สืบ
เนื่องมาจากศรัทธาความเชื่ออันมีมาแต่เดิม เช่น ประเพณีบวชนาค สืบเนื่องครั้งพุทธกาล พญานาคตนหนึ่งฟัง
ธรรมแล้วเกิดศรัทธา ต้องการบวชในพระพุทธศาสนา จึงได้แปลงกายเป็นมนุษย์มาขอบวชเป็นพระภิกษุ แต่บวช
เพียงหนึ่งวันร่างก็กลับกลายเป็นพญานาคดังเดิม เมื่อพระพุทธเจ้าทรงทราบจึงให้ละเพศพระภิกษุ และบัญญัติห้าม
สัตว์เดรัจฉานบวชด้วยแรงศรัทธาในพระพุทธศาสนา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พญานาคได้ทูลขอคำ
ว่า นาค สำหรับผู ้ที ่เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาจึงมีอิทธิพลให้เกิดประเพณี เรียกผู ้ที ่จะอุปสมบทใน
พระพุทธศาสนาว่า “นาค” สืบแต่นั้นมา  
 จากความเกี่ยวข้องของพญานาคกับพระพุทธศาสนาข้างต้น ทำให้ผู้วิจัยมีความสนใจศึกษาบทบาทและ
คุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน และเป็นการนำเอาองค์ความรู้
บทบาทและคุณธรรมของพญานาคเหล่านั้น มาอธิบายให้เกิดความเข้าใจตรงกันในสังคมไทยสืบไป 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพ่ือศึกษาบทบาทและคุณธรรมของพญานาคในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. เพ่ือศึกษาบทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาที่มีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน 

 
การทบทวนวรรณกรรม 

ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาค้นคว้าเอกสาร งานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง ซึ่งได้มีผู้ให้ความสนใจศึกษาเรื่อง 
พญานาค ในแง่มุมที่ต่างกันไป แต่ก็สอดคล้องทางหลักวิชาการ และสามารถเสริมความรู้แก่กันได้ โดยงานวิจัย
ดังกล่าว รายละเอียดดังนี้ 

สุเมธ ชุมสาย ณ อยุธยา (2529) นักวิชาการไทยเขียนไว้ใน “ตํานานจีน และญวน” ในมุมมองทาง
สังคมมานุษยวิทยา กล่าวว่า เราสามารถพบตํานาน และประเพณีอันเกี่ยวโยงกับพญานาคในวัฒนธรรมลุ่มแม่น้ำ 
และวัฒนธรรมที่มีการเกษตรกรรมเป็นรากฐาน ทั้งนี้ผู้คนที่อาศัยตามลุ่มแม่น้ำโขงมีสภาพชีวิตที่ต้องพ่ึงพาน้ำอย่าง
ยิ่งยวด รูปร่างของพญานาคนั้น คล้ายคลึงกับรูปลักษณ์ของลำน้ำดังนั้น พญานาคอาจเป็นสัญลักษณ์ของน้ำ และ



1594 | บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทท่ีมีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน 

สะท้อนความสำคัญของน้ำด้วย และตํานานบรรพบุรุษ ซึ่งเล่ากันว่าบรรพบุรุษของพวกขอม คือ พวกพญานาค 
และปฐมกษัตริย์ขอม คือมนุษย์ที่แต่งงานกับพญานาคในพม่า สมัยโบราณมีนักบวชพวกหนึ่ง ชื่อว่าพวกกอรี ซึ่งนับ
ถือบูชาพญานาค พวกมอญบางถิ่นนับถือยิ่ง และไม่ทำลายงู ส่วนในจีน และญี่ปุ่นก็มีการเคารพเช่นกัน หากแต่เป็น
งูที่วิวัฒนาการไปเป็นมังกร ชนบางกลุ่มที่อาศัยอยู่แถบเวียดนามตอนเหนือ ในลาว และตอนใต้ในจีนที่นิยมสักรูป
พญานาคตามร่างกาย ตามตํานานจีน และญวนเรียกว่า “ขินหม่าน” แปลว่า งูใหญ ่

สุจิตต์ วงษ์เทศ (2543) นักวิชาการไทยอีกท่านหนึ่ง ได้เขียนวิเคราะห์ไว้ในหนังสือ “พญานาคใน
ประวัติศาสตร์อุษาคเนย์” ความหมายของคําว่า พญานาค กล่าวไว้ คล้ายกับบทวิเคราะห์ของ สุเมธ ชุมสาย ณ 
อยุธยา ว่า “พญานาคเป็นลักษณ์ของเจ้าแห่งดิน และนำ้” ในช่วงออกพรรษาเป็นระยะสิ้นสุดฤดูฝนประมาณเดือน
ตุลาคม และเป็นเวลาพืชพันธ์ต่าง ๆ ที่ปลูกไว้ได้เติบโตขึ้น แล้วที่น่าสนใจ ว่าในเดือนนี้มีงานบุญบั้งไฟพญานาค 
และในช่วงเวลาเดียวกันนี้ชาวบ้านจะยิงบั้งไฟพญานาคขึ้นฟ้า  เพื่อขอฝนในงานบุญพระเวส ซึ่งเป็นงานบุญใหญ่
ประจำปีนั้น ชาวบ้านจะอัญเชิญพระอุปคุตมา ที่งานบุญโดยเชื่อกันว่าพระอุปคุตนั้นเป็นพญานาค ซึ่งเป็นบุตรของ
พระพุทธเจ้ากับนางเงือก 

เมธาราช รัตนภาคี (2551) ได้เขียนไว้ในหนังสือ “เปิดตํานานพญานาค จากพุทธกาลสู่ตํานานลุ่มนำ้
โขง” กล่าวยกบทสวดพาหุงคาถาบทที่ 7 คือ การผจญกับพญานาค พญานันโทปนันทนาคราช บทคาถา นันโท
ปะนันทะภุชะคัง วิพุธัง มะหิทธิง ปุตเตนะเถระภุชะ เคนะ ทะมาปะยันโต อิทธูปะเทสะวิธินาชิตะวา มุนินโท ตันเต
ชะสา ภะวะตุ เต ชะยะมังคะลานิ แปลความว่า พระจอมมุนี โปรดให้พระโมคคัลลานะเถระพุทธชิโนรส นิรมิตกาย
เป็นพญานาคราช ไป ทรมานพญานาคราช ชื่อ นันโทปนันทะ ผู้มีความรู้ผิดมีฤทธิ์มาก ด้วยวิธีอันให้อุปเทสแห่งฤ
ทธิแก่พระเถระ ขอชัยมงคลทั้งหลาย จงมีแด่ท่านด้วยเดชแห่งพุทธชัยมงคลนั้น ซึ่งเป็นการกล่าวถึง พญานาคใน
สมัยพุทธกาล 

พีรพล พิสณุพงศ์ (2510) ที่พบในตํานานบรรพบุรุษ “ความสัมพันธ์ระหว่างกับมนุษย์” กล่าวไว้ว่า 
บรรพบุรุษของพวกขอม คือ พวกพญานาค และปฐมกษัตริย์ขอม คือ มนุษย์ซึ่งได้ แต่งงานกับพญานาค ในพม่า
สมัยโบราณ มีนักบวชพวกหนึ่งชื่อว่าพวกกอรี ซึ่งนับถือบูชาพญานาค พวกมอญบางถิ่นนับถือยิ่ง และไม่ทำร้าย ใน
จีน และญี่ปุ่น ก็มีการเคารพเช่นกันแต่เป็นงูที่วิวัฒนาการ ไปเป็นมังกร ในเวียดนามตอนเหนือในลาว และจีนตอน
ใต้ นิยมสักรูปพญานาคตามร่างกายมีตํานาน เกี่ยวกันพระอุปคุตสองแบบ ๆ แรกกล่าวว่า พระอุปคุตเป็นสามเณร
ที่อาศัยอยู่ในหนองน้ำ บิดาอุปคุต คือ พระพุทธเจ้า และมารดาคือนางเงือก เนื่องจากพระพุทธเจ้าปล่อยอสุจิลงใน
น้ำ และนางเงือกได้กลืนอสุจินั้นลงไปจึงได้ตั้งครรภ์ และให้กำเนิดพระอุปคุต อีกตํานานหนึ่งกล่าวว่า พระอุปคุต
เป็นพญานาคที่อาศัยในน้ำ และน้ำ คือ อุปคุต 

เรื ่องพญานาคในพุทธศาสนาของประเทศไทยที่ค้นพบหลักฐานทางประวัติศาสตร์เป็นช่วง  ที่พุทธ
ศาสนาแผ่เข้าสู่สุวรรณภูมิในคัมภีร์มหาวงศ์มีบันทึกพระเจ้าอโศกมหาราชส่งธรรมทูต คือ พระโสณะเถระ และพระ
อุตระเถระมายังสุวรรณภูมิโดยทั้งประเทศพม่า และไทยต่างเชื่อว่าประเทศของตนอยู่ในพ้ืนที่ชาวพุทธเชื่อว่าเทวดา
แห่งน้ำ คือ วรุณและสาคร ที่ต่างก็เป็นจอมแห่งนาคราช นอกจากที่เกี ่ยวข้องกับน้ำบนโลก แล้วพญานาคยัง
เกี่ยวข้องกับนำ้ในสวรรค์อีกด้วย คนโบราณเชื่อว่า สายรุ้ง กับ พญานาค เป็นอันเดียวกันที่เชื่อมระหว่างโลกมนุษย์
กับโลกสวรรค์ พญานาคเป็นทอ่ส่งความเชื่อเรื่อง ของสายรุ้งที่จะดูดน้ำจากพ้ืนโลกขึ้นไปข้างบน เมื่อถึงจุดที่สูงสุดก็
จะปล่อยน้ำลงมา จึงมักจะปรากฏเป็นฝนสายรุ้งบนท้องฟ้าหลังฝนหยุดตก เชื่อว่าเป็นลําตัวของพญานาคนั้นเอง จึง
ถือได้ว่าพญานาคมี ความสำคัญแต่เนื่องจากพญานาคเป็นสัตว์ในจินตนาการที่ช่างได้สร้างขึ้น โดยอาศัยลักษณะ
พื้นฐานตาม ธรรมชาติมาจากงูเมื่อพูดถึงพญานาค มักจะนึกถึงลักษณะทางกายภาพของงูที่มีวิวัฒนาการมาจาก
การเคารพ และบูชางูในลักษณะเป็นเทพเจ้าตั้งแต่อดีต อุปนิสัยของพญานาคในคัมภีร์สันสกฤตส่วนใหญ่ จะมีนิสัย



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที.่....... ฉบับที.่..... | 1595 

พญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
บทบาทและคุณธรรมของพญานาคใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท 

บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน 

ดุร้าย ขาดความเมตตา ชอบแสดงอิทธิฤทธิ์ทำลายชีวิตมนุษย์ และสิ่งต่าง ๆ ให้พินาศอยู่เสมอ แต่พญานาคใน
คัมภีร์บาลีส่วนใหญ่ เป็นพญานาคที่มีอุปนิสัยดีมีเมตตาใฝ่ธรรมะ มีบทบาทและคุณธรรม ต่อพระพุทธศาสนามี
หลักธรรมสอดแทรกอยู่เป็นจำนวนมากดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษา เรื่องบทบาทและคุณธรรมของพญานาค 
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน เพื่อจะได้นําองค์ความรู้เหล่านั้นมาอธิบายให้เกิด
ความเข้าใจตรงกันเกี่ยวกับเรื่องของพญานาคในสังคมไทยปจัจุบัน สืบต่อไป 

จากความเชื่อดังกล่าว จะเห็นได้ว่าพญานาคในพุทธศาสนาไทย ได้เปลี่ยนแปลงไปตามบริบททาง
การเมือง เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และการบวช คือ การเปลี่ยนผ่านจากสภาวะหนึ่งไปสู่อีกสภาวะหนึ่ง รูปร่าง
ของพญานาคคล้ายคลึง กับรูปลักษณ์ของลำน้ำ พญานาคเป็นรูปลักษณ์ของเจ้าแห่งดิน และน้ำ แต่ทีพ่ญานาคไม่ใช่
งู คงเป็นเพียงพวกท่ีนับถือเทวรูปนาคปรก เช่น พวกชฎิลกัสสปะสามพี่น้องเท่านั้น 
 
กรอบแนวคิดการวิจัย 

การศึกษาเรื ่อง “บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีผลต่อ
สังคมไทยปัจจุบัน” มีกรอบแนวคิด ดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีการวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์
พระไตรปิฎก อรรถกถา และวรรณกรรมพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน(Documentary Research) ที่เก่ียวข้องกับ
ความเชื่อเรื่องพญานาค โดยมีขั้นตอนการวิจัยดังต่อไปนี้ 

1. ศึกษาข้อมูลจากเอกสารขั ้นปฐมภูมิ (Primary Source) ได้แก่ ข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถกถา 
ภาษาไทย 

2. ศึกษาข้อมูลจากเอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ ส่วนที่เป็นคำอธิบายจากเอกสาร 
หนังสือ และตำราต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย 



1596 | บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทท่ีมีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน 

3. วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ ทุติยภูมิ และข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เชิงลึก นำมาวิเคราะห์
เป็นรายงานการวิจัย 

4. วิเคราะห์ ข้อมูล และเรียบเรียง ตามกรอบของวัตถุประสงค์ 
5. สรุปผลการศึกษาต่อไป 

 
ผลการวิจัย 
 บทบาทและคุณธรรมของพญานาคหน้าที่ ที่เกี่ยวกับพญานาค ซึ่งปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 
และมีผลปรากฏออกมาเป็นประเพณีพิธีกรรมในวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของพุทธศาสนิกชน พญานาคที่ปรากฏใน
คัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทมีการกล่าวถึง ชาติกำเนิดที่อยู่ รูปร่าง อุปนิสัย ฤทธิ์เดช บทบาทหน้าที่ไว้ชัดเจน และ
พบว่ามีหลักธรรมสำคัญสอดแทรกอยู่เป็นจำนวนมาก ที่เป็นหนทางให้ผู ้ได้ศึกษานำไปประพฤติปฏิบัติ ในการ
ดำเนินชีวิตประจำวัน พญานาคที่ปราฏในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท มีจริง และจัดอยู่ในเดรัจฉานภูมิ เพราะ
พญานาคเข้ามาเกี่ยวข้องกับพระพุทธเจ้าโดยตรง ตั้งแต่อดีตชาติ และปัจจุบันชาติ ดังปรากฏในทศชาติสุ ดท้าย 
ก่อนที่พระองค์จะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า พระองค์เสวยพระชาติเป็นภูริทัตตนาคราชผู้บำเพ็ญศีลบารมี พญานาคที่
ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทจัดเป็นสัตว์เดรัจฉาน มีฐานะต่ำกว่ามนุษย์ และมีบทบาทสำคัญบางส่วนในการ
เสริมสร้างบารมีให้กับพระพุทธเจ้า และพุทธศาสนายังมีผลให้มีหลักธรรมที่เกี่ยวข้องนำไปประพฤติปฏิบัติได้ เพ่ือ
จะนำไปสู่การสร้างคุณธรรมจริยธรรมขั้นพ้ืนฐานให้กับประชาชนในสังคมไทยปัจจุบัน 
 พญานาคภูริทัต ในการบําเพ็ญศีลอุโบสถ คือเป็นหลักการบำเพ็ญบุญด้วยการรักษาศีล ศีลในพญานาค
ภูริทัต คือข้อปฏิบัติตนขั้นพ้ืนฐานในทางพระพุทธศาสนา เพ่ือควบคุมความประพฤติทางกาย และวาจาให้ตั้งอยู่ใน
ความดีงามมีความปกติสุข เพื่อให้เป็นกติกาข้อห้ามที่ใช้แก้ปัญหาขั้นพื้นฐาน ซึ่งทำให้เกิดความสงบสุข และ ไม่มี
การเบียดเบียนซึ่งกันและกันในสังคม การรักษาศีลเป็นพื้นฐานเบื้องต้นในการปฏิบัติของมนุษย์ที่มีความสำคัญใน
ชีวิตประจำวัน และมีความสัมพันธ์กับกฎหมายของบ้านเมืองที่ประชาชนในสังคมต้องปฏิบัติตาม บุคคลใดจะอ้าง
ว่า ไม่รู้กฎหมายไม่ได้ เรียกว่าเป็นกฎหมายปิดปาก ปัญหาทางสังคมท่ีเกิดข้ึนเพราะปัจจุบันส่งเสริมค่านิยมทางวัตถุ
มากกว่าการส่งเสริมคุณค่าทางจิตใจ การศึกษาก็มุ่งเน้นพัฒนาการแข่งขันด้าน สติปัญญารวมทั้งวิชาการด้านต่าง ๆ 
มากกว่าการส่งเสริมสร้างด้านคุณธรรม และศีลธรรม การปรับเปลี่ยนแนวคิดวิธีแก้ปัญหาของสังคมนั้น ควรเน้น
การบูรณาการทางสังคม ด้วยการขับเคลื่อนผ่านการกระบวนเรียนรู้ และส่งเสริมแนวคิดทางศาสนา หรือศีลธรรม 
เพ่ือปลูกฝังให้ประชาชนมีการศึกษาท่ีถูกต้อง คือ การศึกษาที่พัฒนาทั้งทางกาย และทางความคิดจิตใจควบคู่กันไป 
ศีล ถือเป็นหลักการสำคัญในพัฒนาสังคมที่มุ่งให้ประชาชนมีความสมบูรณ์แบบในตนเอง และมีความสามารถใน
การประพฤติปฏิบัติในการทำหน้าที่ของตนทางสังคมได้เป็นอย่างดี สังคมก็จะสงบสุขเมื่อประชาชนไม่ กระทำผิด
ศีลธรรม ประเทศชาติก็จะมีความม่ันคงเจริญก้าวหน้า 
 พญามุจลินท์นาคราชผู้มีศรัทธาต่อพระพุทธเจ้า โดยการขดตัวล้อมรอบพระสมณโคดม (พระพุทธเจ้า) 
เป็นชั้น ๆ เจ็ดรอบ และแผ่พังพานขนาดใหญ่ปกป้องไม่ให้ร่างกายของพระพุทธเจ้าถูกลมฝนกระหน่ำตลอด 7 วันที่
มีพายุเข้า ตลอดจนคอยกันไม่ให้แมลง และสัตว์เลื้อยคลาน รบกวนการบำเพ็ญเพียรของพระสมณโคดม และเมื่อ
พายุฝนผ่านไป การบำเพ็ญภาวนาสิ้นสุด พญานาคมุจลินท์ได้แปลงกายเป็นชายหนุ่มรูปงาม เพื่อถวายนมัสการแด่
พระพุทธเจ้า จากเรื่องราวที่เต็มไปด้วยความมุมานะนี้ ทำให้เห็นถึงความเลื่อมใส และศรัทธาอันแรงกล้าของ
พญานาคมุจลินท์นาคราชที่มีต่อศาสนา ศรัทธา คือ ความเชื่อ ในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง ความเชื่อที่
ประกอบด้วยเหตุผล ผ่านการกลั่นกรองแล้วจากปัญญา ในลักษณะของศรัทธานี้จะเห็นได้ว่า มนุษย์ทั้งหลายคงยัง
ต้องอาศัยศรัทธาที่มีต่อพระผู้มีพระภาคเจ้า เพื่อจะทำให้มีความมั่นใจในพระองค์ว่า เป็นผู้ตรัสรู้จริง เป็น ผู้ทำให้
เหล่าสัพพสัตว์มีความสุขทั้งกายใจได้ และยังมีความเชื่อว่า ตัวมนุษย์เองก็สามารถที่จะฝึกฝนพัฒนาตนเองจนบรรลุ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที.่....... ฉบับที.่..... | 1597 

ถึงเป้าหมายได้ โดยอาศัยศรัทธาเป็นฐานของกุศลธรรมที่ประเสริฐให้เกิดกับจิตใจ ในการวางเป้าหมายสูงสุดคือ
นิพพานเอาไว้ในใจ เพียรพยายามที่จะบ่มอบรมกายใจของตัวเองให้ดี โดยอาศัยพระพุทธเจ้าเป็นแบบอย่างที่ดีใน
การดำเนินทางที่ถูกต้อง ดังนั้น ลักษณะของศรัทธามีลักษณะทำให้จิตแล่นไปด้วยดีในกุศลทั้งหลายได้และยังเป็น
เหตุให้คนทั้งหลายมีความกระสันในการออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตบ้าง ถือศีลบ้าง เป็นต้นเกิดความมุ่งมั่นใน
ใจ ที่จะทยานสู่เป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาอันได้แก่นิพพานนั่นเอง มนุษย์ยังคงต้องอาศัยศรัทธามาเป็น
พื้นฐานของการดำรงชีวิต ถ้าขาดศรัทธาแล้วก็จะส่งผลการเป็นอยู่อย่างไม่มีหลักของใจเลย และในการที่จะสาน
ต่อไปถึง การเจริญปัญญาก็จะมีความยุ่งยากมากขึ้น  
 พญากาฬนาคราชผู้รักษาอธิษฐานธรรม คือหลักอธิษฐานธรรม 4 ได้แก่ ปัญญาธิษฐาน สัจจาธิษฐาน จา
คาธิษฐาน อุปสมาธิษฐาน ใช้ปัญญาเป็นเครื่องสอดส่องในการดำเนินชีวิต สิ่งใดถูกสิ่งใดผิดใช้ปัญญาเป็นเครื่อง
ตัดสิน สัจจะ คือความจริงที่รู้ชัดในปัญหาทุกอย่างตามที่เป็นจริง ที่ได้พิจารณาแล้วด้วยปัญญา จาคะ คือเสียสละ
สิ่งไม่ดีไม่เปน็คุณประโยชน์ รวมทั้งความประพฤติเสียหายที่เคยปฏิบัติมา แล้วขจัดออกจากตนเสียได้ด้วยปัญญา ที่
พิจารณาด้วยความจริงใจที่จะขัดเกลาตนเองให้เป็นคนดีมีคุณธรรมที่จะรับใช้สังคม อุปสมะ คือความสงบใจ ความ
สงบกาย และความสงบวาจาวิธีรักษาใจที่จะไม่ให้ฟุ้งซ่าน ก็คืออยู่กับอารมณ์ที่ดีงาม อยู่กับสิ่งที่ใจยึดถือ จิตไม่ปรุง
แต่ง จิตก็ไม่ติดขัดมีแต่ความปลอดโปร่งผ่องใส 
 การนำหลักอธิษฐานธรรมในเรื่องพญากาฬนาคราช ไปใช้เพื่อส่งเสริมความสามัคคีในสังคมไทยเป็น
แนวทางใน การส่งเสริมช่วยให้มีความสามัคคีในสังคมไทยได้อย่างมีประสิทธิภาพ หากทุกสถาบัน ทุกองค์กรใน
สังคมไทยนำไปปฏิบัติ ซึ่งอธิษฐานธรรมนั้นประกอบด้วย ปัญญา ความรู้ชัด ความรู้จริงความรอบรู้สัจจะ ความจริง 
ความซื่อสัตย์ จาคะ การสละ และอุปสมะ ความสงบก็จะช่วยให้เกิดความสามัคคีในสถาบันต่าง ๆ ในสังคมไทยให้
มั่นคงเข็มแข็งยิ่งขึ้น อธิษฐานธรรม เริ่มด้วย ปัญญาเมื่อทุกคนในสถาบันหรือหน่วยงานต่าง ๆ เพิ่มพลังปัญญาใน
การทำงานให้ยิ่ง ๆ ขึ้นไปอีก คือไม่ประมาทในการแสวงหาปัญญาใส่ตนอยู่เสมอ พร้อมกับความจริงในสิ่งที่ทำคำที่
พูด และความจริงใจ จาคะ สละ สิ่งที่เสียหายออกจากตน มีความสงบเสงี่ยมทั้งภายนอก และภายในสังคมไทยก็จะ
เพ่ิมความสุขด้วยพลังแห่งความสามัคคีมากกว่าที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน 
 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ศึกษาพญานาคในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทกับพิธีกรรมการบูชาของสังคมไทยปัจจุบัน 
 2. ศึกษาพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทกับหลักศรัทธาของสังคมไทยในปัจจุบัน 
 3. ศึกษาการประยุกต์ใช้หลักธรรมของพญานาคในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทนำใช้ในการดำเนินชีวิตของ
สังคมไทย 
 
เอกสารอ้างอิง  
พีรพล พิสณุพงศ.์ (2510). ความสัมพันธ์ระหว่างงูกับมนุษย์. กรุงเทพฯ: แสงศิลป์การพิมพ์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เมธาราช รัตนภาคี. (2551). เปิดตํานานพญานาคจากพุทธกาลสู่ตํานานลุ่มน้ำโขง. นนทบุรี: สํานักพิมพ์อุทยาน

ความรู้. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 40). 

กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 



1598 | บทบาทและคุณธรรมของพญานาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทท่ีมีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน 

สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2543). นาคในประวัติศาสตร์อุษาคเนย์. กรุงเทพฯ: แสงศิลป์การพิมพ์. 
สุเมธ ชุมสาย ณ อยุธยา. (2529). ตํานานจีน และญวน. กรุงเทพฯ: แสงศิลป์การพิมพ์. 
 
 


