
วิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา  
Analysis the Sankharupekkhanana in the Practice of Vipassana 

Meditation 
 

1กาจน์กุนต์ เชียร์ศิริกุล, 2สุภีร์ ทุมทอง และ 3มานพ นักการเรียน 
1Kankun Chiersirikul, 2Supee Tumthong and 3Manop Nakkanrian 

 
1,2 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3 มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย วิทยาเขตสริินธรราชวทิยาลัย 
1,2 Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

3Mahamakut Buddhist University, Sirindhornrajavidyalaya Campus, Thailand. 
E-mail: 1kankanchiersirikul@gmail.com, 2supee2t@gmail.com, 3mnakkarreiyn@gmail.com 

Received July 31, 2024; Revised September 16, 2024; Accepted October 11, 2024 

 

บทคัดย่อ  
 บทความน้ีมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาสังขารุเปกขาญาณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อ
วิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา การวิจัยน้ี เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูล
จากพระไตรปิฎก และคัมภีร์ที่เกี่ยวข้อง ปรับปรุง แก้ไข สรุปผลการวิจัยในลักษณะพรรณนาผลการวิจัย พบว่า  1) 
สังขารุเปกขาญาณในคัมภีร์พระพุทธศาสนา คือ ญาณที่เป็นกลางต่อสังขาร เป็นปัญญาที่ปรารถนา  จะพ้นไป 
พิจารณาและดำรงมั่นอยู่ในขันธ์ 5 ทั้งหมด 15 ชื่อ มีอุปปาทะ เป็นต้น โดยเห็นความทุกข์ เป็นภัย เป็นอามิส และ
เป็นสังขาร เมื่อพิจารณาเห็นว่าขันธ์ 5 ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตาจากทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน 2) สังขารุเปกขาญาณใน
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยอนุปัสสนา 3 คือ (1) อนิจจานุปัสสนา โดยเห็นความไม่เที่ยงด้วยอนิมิตนุปัสสนา 
เข้าสู่นิพพานเรียกว่าอนิมิตวิโมกข์ มีนิพพานชื่อว่าอนิมิตนิพพาน (2) ทุกขานุปัสสนาโดยเห็นความเป็นทุกข์ด้วย
อัปปณิหิตนุปัสสนาเข้าสู่นิพพานเรียกว่าอัปปณิหิตวิโมกข์ มีนิพพานชื่อว่าอัปปณิหิตนิพพาน (3) อนัตตานุปัสสนา
โดยเห็นความเป็นไม ่ใช่ตัวตนด้วยสุญญตานุป ัสสนาเข้าสู ่นิพพานเรียกว่าสุญญตาวิโมกข์ มีช ื ่อนิพพานว่า 
สุญญตานิพาน  
 
คำสำคัญ: สังขารุเปกขาญาณ; การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; อนุปัสสนา 3 
 
Abstract  
 This article has two objectives: 1) to study the concept of Sankharupekkhanana in the 
Theravada Buddhist scriptures, and 2) to analyze Sankharupekkhanana in the practice of Vipassana 
meditation. This research is a documentary study based on information from the Tripitaka and 
related scriptures, with modifications, corrections, and summaries presented in a descriptive 
manner. The findings are as follows: 1) Sankharupekkhanana in the Buddhist scriptures is a form 



32 | วิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 

of knowledge that remains neutral towards sankhara (conditioned phenomena). It is wisdom that 
desires liberation, contemplating and remaining steadfast in the five aggregates, which include 
fifteen aspects such as uppada (origin). It perceives suffering as dangerous, as a material object, 
and as a conditioned phenomenon. When examining the five aggregates, one sees them as 
impermanent, suffering, and non-self, indicating that they are not the self. 2) In the practice of 
Vipassana meditation, Sankharupekkhanana can be achieved through the contemplation of the 
three characteristics: (1) Anicca (impermanence) through the insight into impermanence, leading 
to the realization of Nirvana, referred to as Animitta Vimutti; (2) Dukkha (suffering) through insight 
into suffering, leading to the realization of Nirvana, known as Appanihita Vimutti, and (3) Anatta 
(non-self) through insight into non-self, leading to the realization of Nirvana, called Sunnata 
Vimutti. 
 
Keywords: Sankharupekkhanana; Vipassana Meditation; Anupassana 3 
 
บทนำ  
 สังขารุเปกขาญาณ ซึ่งเป็นวิปัสสนาญาณ หมายถึง ญาณอันเป็นไปโดยความเป็นกลางต่อสังขาร (มหา
จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อพิจารณาสังขารต่อไป ย่อมเกิดความรู้เห็นสภาวะของสังขารตามความเป็น
จริงว่ามีความเป็นอยู่เป็นไปของมันอย่างน้ันเป็นธรรมดา จึงวางใจเป็นกลางได้ ไม่ยินดียินร้ายในสังขารทั้งหลาย ใน
วิปัสสนาญาณ 9 ซึ่งเป็นญาณในวิปัสสนา สังขารุเปกขาญาณเป็นญาณลำดับที่ 8 เมื่อจิตมองเห็นนิพพานเป็นสันติ
บท ญาณจึงแล่นมุ่งไปยังนิพพาน เลิกละความเกี่ยวเกาะกับสังขาร (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 
2564) 
 สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเป็นวิปัสสนาชั้นสูง เพื่อก้าวสู่การบรรุธรรมด้วยวุฏฐานคา
มินีวิปัสสนา คือวิปัสสนาที่เชื่อมถึงมรรค โดยเริ่มจากลักษณะ 3 คือ อนิจจัง ทุกขังและอนัตตาเรียกว่าอนุปัสสนา 3 
ประกอบด้วย 1.อนิจจานุปัสสนา ย่อมแล่นไปสู่อนิมิตตานุปัสนาคือพ้นจากนิมิต แล้วหลุดพ้นจากกิเลสด้วยอนิมิตา
วิโมกข์ซึ่งเข้าสู่มรรคด้วยอนิจจัง มีนิพพานชื่อว่าอนิมิตตานิพพาน มีอินทรีย์เป็นใหญ่คือ สัทธินทรีย์ บุคคลที่ได้คือ 
สัทธาวิมุติ 2.ทุกขานุปัสสนา จิตกำหนดรู้อารมณ์ปรมัติโดยความเป็นทุกขลักษณะ  ทุกขานุปัสสนาย่อมแล่นไปสู่
วิโมกข์ด้วยอัปปปณิหิตานุปัสสนาพ้นจากที่ต้ัง แล้วหลุดพ้นด้วยอัปปณิหิตวิโมกข์เข้าสู่มรรคด้วยทุกข์ มีนิพพานชื่อ
ว่าอัปปณิหิตนิพพานมีอินทรีย์เป็นใหญ่คือ สมาธิอินทรีย์ บุคคลที่ได้คือ กายสักขี 3.อนัตตานุปัสสนา จิตที่กำหนดรู
อารมณ์ปรมัติ โดยความเป็นอนัตตตลักษณะ อนัตตานุปัสสนาย่อมแล่นไปสู่วิโมกข์ด้วยสุญญตานุปัสสนาพ้นจาก
ความยึดมั่นแล้วหลุดพ้นด้วยสุญญตวิโมกข์เข้าสู่มรรคด้วยอนัตตา มีนิพพานชื่อว่า สุญญตนิพพาน อินทรีย์เป็นใหญ่
คือ ปัญญินอินทรีย์ บุคคลที่ได้คือ ทิฐิปัตตะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,2539) 

บทความวิจัยวิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาค้นคว้า และ
เสริมสร้างองค์ความรู้ที่ ได้จากข้อมูลวิชาการ สามารถน้อมนำเป็นบาทฐานในการศึกษาและปฏิบัติเพื่อพัฒนา
ปัญญา สู่การบรรลุเป้าหมายสูงสุดได้อย่างถูกต้อง และเป็นประโยชน์อย่างยิ่งต่อการเจริญวิปัสสนาภาวนาของ
บุคคลผู้สนใจสืบไป 
 
 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 33 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
 1. เพื่อศึกษาสังขารุเปกขาญาณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพื่อวิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 
การทบทวนวรณกรรม 
 ในการศึกษานี้ ผู ้วิจัยได้ทำการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง โดยแบ่งเอกสารออกเป็นสอง
ประเภท คือ เอกสารชั้นปฐมภูมิ ซึ่งประกอบด้วยคัมภีร์สำคัญทางพระพุทธศาสนา เช่น พระไตรปิฎก และเอกสาร
ชั้นทุติยภูมิ ซึ่งรวมถึงอรรถกถา ปกรณวิเสส วิสุทธิมรรค หนังสือ ตำรา บทความ และเอกสารทางพระพุทธศาสนา
อื่น ๆ พบว่ามีเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องดังน้ี 
 คัมภีร์พระสุตตันปิกก ขุททกนิกายปฏิสัมภิทามรรค แสดงสังขารุเปกขาญาณ ไว้ว่า สังขารุเปกขาญาณ คือ 
ญาณที่เป็นกลางต่อสังขาร  ปัญญา พิจารณารูปนาม โดยอาการ วางเฉย เป็นปัญญาที่ปรารถนาจะพ้นไป จาก
นิมิต…ความคับแค้นใจ พิจารณาและดำรงมั่นอยู่ โดยความเป็นทุกข์ เป็นภัย เป็นอามิตร และเป็นสังขาร (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย,2539) 
 คัมภีร์วิสุทธิมรรค กล่าวว่า สังขารุเปกขาญาณ หมายถึง ญาณที่เป็นกลางต่อสังขาร เมื่อพิจารณาสังขาร
แล้วจะเกิดความรู้เห็นสภาวะของสังขารตามความเป็นจริง ว่ามีลักษณะและการเป็นไปเช่นน้ันเป็นเรื่องธรรมดา จึง
สามารถวางใจเป็นกลางได้โดยไม่รู ้สึกดีใจหรือเสียใจในสังขารต่าง ๆ  เหมือนกับสามีที ่หย่าขาดจากภรรยา เมื่อ
เกิดสังขารุเปกขาญาณแล้ว การเห็นพระนิพพานซึ่งเป็นทางแห่งความสงบจะทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถสละทิ้งกระแส
ของสังขารและเข้าสู่พระนิพพานโดยมีนิพพานเป็นอารมณ์ แต่หากยังไม่เห็นพระนิพพาน ผู้ปฏิบัติก็จะมีสังขารเป็น
อารมณ์เพียงอย่างเดียวและดำเนินไปเรื่อย ๆ เหมือนนกกาของพ่อค้าเรือทะเล (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) 
 พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) กล่าวว่า ผู้ที ่บรรลุสังขารุเปกขาญาณจะไม่รู ้สึกถึงความกลัว โทษ 
ความเบื่อหน่าย ความต้องการหลุดพ้น หรือความรู้สึกไม่ดีเหมือนในวิปัสสนาญาณก่อนหน้า แต่จะพบว่าจิตของตน
มีความผ่องใสและมีความสุขที่ไม่เคยรู้สึกมาก่อน ปราศจากความติดใจในสุขเหมือนในช่วงเริ ่มต้นของอทุยัพพย
ญาณ มีเพียงสติที่กำหนดรู้อย่างสงบและละเอียด ซึ่งสามารถเจริญสติรู้เท่าทันได้อย่างต่อเน่ือง (พระโสภณมหา
เถระ (มหาสีสยาดอ, 2550) 
 นฤมล อภินิเวศ ได้ทำการวิจัยเร่ือง “ปัญญารู้แจ้งสภาวธรรมปัจจุบันขณะในการเจริญวิปัสสนาภาวนา” 
พบว่า “ปัญญารู้แจ้งสภาวธรรมปัจจุบันขณะตามต่างญาณที่ ๑๑ สังขารุเปกขาญาณ คือเมื่อวิปัสสนาญาณมีความ
แก่กล้าจนสามารถกำหนดรู้เห็นความดับหรือความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตนของรูปนาม อย่างใดอย่างหน่ึงได้
ชัดเจนทุกๆ สภาวธรรมที่กำหนดรู้ซึ่งเกิดดับอย่างรวดเร็วมาก จนกระทั่งจิตมีสภาพวางเฉยมีใจเป็นกลางในสังขาร
หรือรูปนามที่กำหนดรู้อยู่ในทุกๆ ขณะ (นฤมล อภินิเวศ, 2558) 
 การปฏิบัติวิปัสสนา มีประโยชน์ในการควบคุมสภาพจิตใจ ทําให้มีร่างกายและจิตใจปลอดโปร่ง เป็นสมาธิ 
ลดละพฤติกรรมต่างๆ ที่ผิดพลาดลงไปได้ และประโยชน์ของการฝึกฝนสามารถนําความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัส
แหล่งเรียนรู้และสามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติ
ตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen  et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอน
ทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ 
เดชดํารง, 2566) เพื่อการดําเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และ คณะ, 2566) 
 การวิจัยเรื่องน่ีมีความเด่นชัด คือวิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นวิปัสสนา
ชั้นสูง เกิดญาณปัญญารู้แจ้งตามความเป็นจริงว่า เป็นอนิจจัง ทุกขังและอนัตตา คือ อนุปัสสนา3 โดยเลือกอย่างใด
อย่างหน่ึง ตามความเหมาะสมของอินทรีย์น้ันๆ เพื่อเข้าสู่มรรคผลนิพพาน และได้อริยบุคคล 7 ประเภท 



34 | วิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 การวิจัยฉบับน้ีเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ผู้วิจัยได้กำหนดขั้นตอนการวิจัย ดังน้ี 

 1. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ  ได้แก่ พระไตรปิฎก  

 2. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ  ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสสวิสุทธิมรรค และหนังสือ ตำรา 
วารสาร บทความทางวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 3. เรียบเรียงข้อมูลและตรวจสอบความถูกต้องกับคัมภีร์พระไตรปิฎก 
 4. วิเคราะห์ข้อมูล สรุปให้ตอบปัญหาการวิจัยที่ตั้งไว้ 
 5.เสนอและตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์โดยอาจารย์ที่ปรึกษาและคณะกรรมการสอบสารนิพนธ์ 
 6. แก้ไข ปรับปรุง นำเสนอผลงาน 
 

ผลการวิจัย 
สังขารุเปกขาญาณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
สังขารุเปกขาญาณคือ สังขารุเปกขาญาณคือ ญาณที่เป็นกลางต่อสังขาร เป็นปัญญาที่ปรารถนาจะพ้นไป 

พิจารณาและดำรงมั่นอยู่ในขันธ์ 5 ทั้งหมด 15 ชื่อ มีอุปปาทะ... เป็นต้น โดยเห็นความทุกข์ เป็นภัย เป็นอามิส 
และเป็นสังขาร สภาวตจิตที่น้อมไปจิตของปุถุชน 2 จิตของพระเสขบุคคล 3   จิตของพระอเสบุคคล 3 และ
ประเภทของสังขารุเปกขาญาณที่เกิดขึ้นด้วยอำนาจสมถะ 9 และวิปัสสนา 10  และความว่างเปล่าจากตัวตน โดย
อาการ 12 เหตุนี้จึงวางเฉยต่อรูป-นาม และเมื่อกิเลสไม่มีกำลังพอที่จะเหนี่ยวรั้งจิตใจให้กลับมาชื้นชมยินดีใน
สังขารรูป-นาม อันจะต้องวนเวียนอยู่ในสังสารวัฏน้ีอีก มีใจด่ิงไปสู่นิพพานที่สงบสงัดปราศจากนิมิตทั้งหลาย เมื่อ
เห็นพระนิพพาน อันเป็นทางสันติ โดยความสงบ ก็จะสลัดทิ้งความเป็นไปของสังขารทั้งปวงแล้วแล่นเข้าสู่พระ
นิพพาน หากว่ายังไม่เห็นพระนิพพาน โดยความสงบ มีสังขารเป็นอารมณ์อย่างเดียว แล้วดำเนินไปอยู่ แล้วๆ เล่าๆ 
เปรียเหมือนนกกาของพวกพ่อค้าเดินเรือทะเล ญาณ 3 ญาณเป็นญาณเดียว มุญจิตุกัตาญาณปฏิสังขาญาณ และสัง
ขารุเปกขาญาณ ต่างแค่สภาวะของญาณอ่อน กลาง ปลาย และต่างเพียงแค่พยัญชนะเท่าน้ัน   ในความเป็นยอด
ของวิปัสสนาคือ  สิขปัตตะซึ่งมีองค์คุณ 6 ได้แก่ 1) ปราศจากความกลัวและความยินดี 2) วางเฉยไม่ดีใจไม่เสียใจ 
3) กำหนดรู้ได้ง่ายโดยไม่ต้องพยายาม 4) สมาธิต้ังมั่นอยู่ได้นาน  5) มีความละเอียดสุขุมยิ่งขึ้น ตามเวลาที่ผ่านไป 
6) ไม่มีความฟุ้งซ่าน วุฏฐานคามินีวิปัสสนา เป็นญาณที่นำออกไปสู่ มรรคผลนิพาน ผลของสังขารุเปกขาญาณ 1) 
ละความกลัว ละความยินดี วางเฉยในรูป-นาม 2) ไม่ยึดเอาถือเอาว่า รูป-นามเป็นเรา 3) ไม่หวนไปยินดีในภพ 3 
กำเนิด 4 คติ 5 วิญญาณฐิติ 7 สัตตาวาส 9 อีกต่อไป 4) สติมีกำลังแก่กล้ากิเลสครอบงำไม่ได้ 5) วางเฉยในรูป  รส 
กลิ่น เสียง 6) ไม่ใส่ใจอารมณ์บัญญัติ 7) ไม่สั่งสมทุกข์ 8) มีความละเอียดประณีต และญาณ    

หลักธรรมของสังขารุเปกขาญาณคือ 1) องค์ธรรมคือปัญญาเจตสิก มีชื่อเรียกว่า ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ 
วีมังสิทธิบาท อโมหะ ธัมมวิจยสมัโพชฌงค์  สัมมาทิฏฐิ โยนิโสมนสิการ 2) อุเบกขา 10 ประการ 1.) ฉฬังคุเปกขา 
2) พรหมวิหารุเปกขา 3.) โพชฌังคุเปกขา 4.) วีริยุเปกขา 5.) สังขารุเปกขา 6.) เวทนุเปกขา 7.) วิปัสสนุเปกขา 8.) 
ตัตรมชฌัตตุเปกขา 9.) ฌานุเปกขา 10.) ปาริสุทธุเบกขา ดังน้ันอุเบกขาที่เป็นกลางเป็นสังขาร คือสังขารุเปกขา
และวิปัสสนุเปกขา 

 
วิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เห็นโดยความไม่เที่ยง  เป็นทุกข์  และเป็นอนัตตาตาม

ธรรมชาติ วิปัสสนาที่มีพระไตรลักษณ์เป็นอารมณ์เรียกว่า อนุปัสสนา 3 ได้แก่ อนิจจานุปัสสนา ทุกขานุปัสสนา 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 35 
 

อนัตตานุปัสสนา เกิดวิปัสสนาญาณไปตามต่างต้ังแต่สัมมสนญาณจนถึงสังขารุเปกขาญาณ อนุโลมญาณ และโคตร
ภูญาณ ด้วยมีวุฏฐานคามินีนุปัสสนาซึ่งนำออกไปสู่อริยมรรค คือวิโมกขมุข (ประตูสู่วิโมกข์) เรียกวิโมกข์ 3 เมื่อไม่
สามารถเข้าสู่สังขารุเปกขาญาณช่วงปลายได้ ซึ ่งเป็นจิตครั้งสุดท้ายก่อนออกไปสู่มรรคญาณแล้วหลุดพ้นจากผล
ญาณ จิตกลับไปพิจารณา อนิจจลักษณะ ทุกขลักษณะ อนัตตลักษณะ อย่างใดอย่างหน่ึงเร่ิมจากสัมมสนญาณ ตาม
ต่างเพราะขึ้นอยู่กับวาสนาบารมีธรรมของแต่ละบุคคล มี 3 รูปแบบคือ 1)อารมณ์ที่เป็นสังขารธรรม 2) อารมณ์ที่
เป็นขันธ์ 5 3) อารมณ์ที่เป็นไตรลักษณ์ ซึ่งทั้ง 3 รูปแบบน้ัน จําแนกออกเพื่อให้เห็นถึงความแตกต่างของสภาวะจิต
ที่ดำเนินสู่ความหลุดพ้น แต่เมื่อกล่าวโดยอรรถแล้วย่อมมีเนื้อความเดียวกัน คือ สภาวะจิตที่ออกสู่มรรคแล้ว
ประหารกิเลสโดยสมุจเฉทปหาน บรรลุเป็นพระอริยบุคคล 4 ประเภท (มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539)    
ตามลําดับ แต่เมื่อผ่านสังขารุเปกขาณแล้วด้วยวิโมกข์ จิตจะเข้าสู่มรรค ตามวาสนาบารมีธรรมของแต่ละบุคคล ได้
เพียงทางเดียวเท่าน้ันคือ 1) จิตกำหนดรู้อารมณ์ปรมัติโดยความเป็นอนิจจลักษณะ อนิจจานุปัสสนาย่อมแล่นไปสู่ 
อนิมิตตานุปัสสนาคือพ้นจากนิมิต แล้วหลุดพ้นจากกิเลสด้วยอนิมิตาวิโมกข์ซึ่งเข้าสู่มรรคด้วยอนิจจัง มีนิพพานชื่อ
ว่าอนิมิตตานิพพาน มีอินทรีย์เป็นใหญ่คือ สัทธินทรีย์ บุคคลที่ได้คือ สัทธาวิมุติ 2) จิตกำหนดรู้อารมณ์ปรมัติโดย
ความเป็นทุกขลักษณะ  ทุกขานุป้สสนาย่อมแล่นไปสู่วิโมกข์ด้วยอัปปปณิหิตานุปัสสนาพ้นจากที่ต้ัง แล้วหลุดพ้น
ด้วยอัปปณิหิตวิโมกข์เข้าสู่มรรคด้วยทุกข์ มีนิพพานชื่อว่าอัปปณิหิตนิพพานมีอินทรีย์เป็นใหญ่คือ สมาธิอินทรีย์ 
บุคคลที่ได้คือ กายสักขี 3) จิตที่กำหนดรูอารมณ์ปรมัติ โดยความเป็นอนัตตตลักษณะ อนัตตานุปัสสนาย่อมแล่น
ไปสู่วิโมกข์ด้วยสุญญตานุปัสสนาพ้นจากความยึดมั่นแล้วหลุดพ้นด้วยสุญญตวิโมกข์เข้าสู่มรรคด้วยอนัตตา มี
นิพพานชื่อว่า สุญญตนิพพาน อินทรีย์เป็นใหญ่คือ ปัญญินอินทรีย์ บุคคลที่ได้คือ ทิฐิปัตตะ สังขารุเปกขาญาณเป็น
วิปัสสนาภาวนาขั้นสุดท้ายก่อนจะเข้าไปสู่มรรคผลนิพพาน ด้วยอนุปัสสนา 3  มีวุฏฐานคามินีนุปัสสนานำออกไป สู่
พระอริยบุคคลทั้ง 4 ประเภท สามารถจําแนกออกเป็น 7 จําพวก ได้แก่ 1) อุภโตภาควิมุต 2) ปัญญาวิมุต 3) กาย
สักขี 4) ทิฏฐิปปัตตะ 5) สัทธาวิมุต 6) ธัมมานุสารี 7) สัทธานุสารี ตามความเป็นใหญ่แห่งอินทรีย์น้ันๆ พระอรหันต์
จำแนกได้ 2ประเภท อุภโตภาควิมุติคือผู้บำเพ็ญสมถะจนได้สมาบัติ 8 บุคคลน้ีเรียกว่าอุภโตภาควิมุตตะและปัญญา
วิมุติคือผู้สำเร็จด้วยบำเพ็ญวิปัสสนาล้วนๆ 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัย พบว่า สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เห็นความเป็นอนิจจลักษณะ และ
ทุกขลักษณะ อนัตตลักษณะ ด้วยอนุปัสสนา 3  ต้ังแต่สัมมสนญาณตามลำดับญาณต่างและเมื่อถึงสังขารุเปกขา
ญาณ อนุโลมญาณ และโคตรภูญาณ ด้วยมีวุฏฐานคามินีนุปัสสนาซึ่งนำออกไปสู่อริยมรรค คือวิโมกขมุข (ประตูสู่
วิโมกข์) เรียกวิโมกข์3 จิตจะเลือกวิโมกข์อย่างเดียวเท่าน่ันเพื่อไปสู่มรรคผลนิพพาน 1) จิตกำหนดรู้อารมณ์ปรมัติ
โดยความเป็นอนิจจลักษณะ อนิจจานุปัสสนาย่อมแล่นไปสู่ อนิมิตตานุปัสสนา(มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย)คือ
พ้นจากนิมิต แล้วหลุดพ้นจากกิเลสด้วยอนิมิตาวิโมกข์ซึ่งเข้าสู่มรรคด้วยอนิจจัง มีนิพพานชื่อว่าอนิมิตตานิพพาน มี
อินทรีย์เป็นใหญ่คือ สัทธินทรีย์ บุคคลที่ได้คือ สัทธาวิมุติ 2)จิตกำหนดรู้อารมณ์ปรมัติโดยความเป็นทุกขลักษณะ  
ทุกขานุปัสสนาย่อมแล่นไปสู่วิโมกข์ด้วยอัปปณิหิตานุปัสสนาพ้นจากที่ตั้ง แล้วหลุดพ้นด้วยอัปปณิหิตวิโมกข์ เข้าสู่
มรรคด้วยทุกข์ มีนิพพานชื่อว่าอัปปณิหิตนิพพานมีอินทรีย์เป็นใหญ่คือ สมาธิอินทรีย์ บุคคลที่ได้คือ กายสักขี3) จิต
ที่กำหนดรูอารมณ์ปรมัติ โดยความเป็นอนัตตตลักษณะ อนัตตานุปัสสนาย่อมแล่นไปสู่วิโมกข์ด้วยสุญญตานุปัสสนา
พ้นจากความยึดมั่นแล้วหลุดพ้นด้วยสุญญตวิโมกข์เข้าสู่มรรคด้วยอนัตตา มีนิพพานชื่อว่า สุญญตนิพพาน อินทรีย์
เป็นใหญ่คือ ปัญญินอินทรีย์ บุคคลที่ได้คือทิฐิปัตตะ ความสอดคล้องของอนิจจานุปัสสนาคืออนิมิตตานุปัสสนา ทุก
ขานุปัสสนาคืออัปปณิหิตานุปัสสนา และอนัตตานุปัสสนาคือสุญญตานุปัสสนา (พระพุทธโฆสเถระ, 2554)  



36 | วิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 

จากการวิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาภาวนา ผู้วิจัยได้ชี้แจงถึงหลักการใหญ่ๆ 
ที่เกี่ยวข้องกับสังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาภาวนา เท่าน้ัน ยังมีหมวดธรรมต่างๆที่สอดคล้อง
กับสังขารุเปกขาญาณ และรายละเอียดอื่นๆที่ผู้วิจัยไม่ได้แสดง เน่ืองด้วยขอบเขตงานวิจัยที่มีจํากัด 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

ผลการวิจัยพบว่า สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา สามารถสงเคราะห์ลงในลักษณะ 3โดย
มีไตรลักษณ์เป็นอารมน์ ด้วยอนุปัสสนา3 (วิปัสสนา)  และวิโมกข์ 3 (ความหลุดพ้น) ได้ดังน้ี  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพท่ี 1 องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

1.อนิจจลักษณะ กำหนดรู้อารมณข์องรูปนามที่เกิดดับทุกขณะ ว่าไม่เที่ยง เรียกว่าอนิจจานุปัสสนาเมื่อ
ผ่านสังขารุเปกขาญาณ เรียกว่าอนิมิตตานุปัสสนา หลุดพ้นจากนิมิตเรียกว่าอนิมิตตวิโมกข์ และเข้ามรรคด้วย
อนิจจังเรียกว่า อนิมิตตนิพพาน อินทรีย์ที่ได้คือสัทธินทรีย์ อริยบุคคลคือสัทธาวิมุติ   

2.ทกุขลักษณะ กำหนดรู้อารมณ์ของรูปนามที่เกิดดับทุกขณะ ว่าทนอยู่ไม่ได้ เรียกว่า ทุกขานุปัสสนาเมื่อ
ผ่านสังขารุเปกขาญาณ เรียกว่า อัปปณิหิตานุปัสสนา หลุดพ้นจากปณิธิ(ที่ต้ัง) เรียกว่าอัปปหิตวิโมกข์เข้าสู่มรรค
ด้วยทุกข์ เรียกว่าอัปปณิหิตนิพพาน มีอินทรีย์เป็นใหญ่คือ สมาธิอินทรีย์ อริยบุคคลที่ได้คือ กายสักขี  

อนิจจลักษณะ 
 

ทุกขลักษณะ 
 

อนัตตลักษณะ 
 

อนิจจานุปัสสนา 
ทุกขานุปัสสนา 

อนัตตานุปัสสนา 

อนิมิตตานุปัสสนา 
อัปปณิหิตานุปัสสนา 

สุญญตานุปัสสนา 

อนิมิตตวิโมกข์ อัปปณิหิตวิโมกข์ 
สุญญตวิโมกข์ 

อนิมิตตนิพพาน 

อัปปณิหิตนิพพาน 

สุญญตนิพพาน 

พระอริยบุคคล 
สัทธาธิมุต ทิฏฐิปตัตะ 

กายสักขี 

   

อาร มณ์ 

ไตรลักษณ์ 
(อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) 

 

สมาธิอินทรีย ์

ปัญญินอินทรีย ์

สัทธินทรีย ์

สัมสนญาณ 

มัคญาณ 

ผลญาณ 

สังขารุเปกขาญาณ 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 37 
 

3.อนัตตตลักษณะ กำหนดรู้ของรูปนามทุกขณะ ว่าบังคับบัญชาไม่ได้ เรียกว่าอนัตตานุปัสสนาเมื่อผ่านสัง
ขารุเปกขาญาณ เรียกว่าสุญญตานุปัสสนา พ้นจากความยึดมั่น เรียกว่าสุญญตวิโมกข์เข้าสู่มรรคด้วยอนัตตา มี
นิพพานชื่อว่า สุญญตนิพพาน อินทรีย์เป็นใหญ่คือ ปัญญินอินทรีย์ อริยบุคคลที่ได้คือทิฐิปัตตะ 
 
สรุป 

สังขารุเปกขาญาณ ญาณที่วางใจเป็นกลางในสังขารแป็นวิปัสสนาญาณสุดท้ายก่อนเข้าสู่มรรคผลนิพพาน 
โดยวุฏฐานคามินีวิปัสสนา ด้วยอนุปัสสนา 3  
        1) อจิจจานุปัสสนา เห็นว่าไม่เที่ยง เป็นอนิมิตตนุปัสสนา หลุดพ้น อนิมิตตวิโมกข์ เข้าสู่มรรคด้วยอนิจจัง  
       2) ทุกขานุปัสสนาเห็นว่าทนอยู่ไม่ได้ เป็นอัปปณิหิตานุปัสสนา หลุดพ้นด้วย อัปปณิหิตวิโมกข์ เข้าสู่มรรค
ด้วยทุกข์  
      3) อนัตตานุปัสสนา เห็นว่าบังคับบัญชาไม่ได้ เป็นสุญญตานุปัสสนา หลุดพ้นด้วยสุญญตวิโมกข์ เข้าสู่มรรค
ด้วยอนัตตา  
 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 

1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
ผลจากการวิจัย พบว่าสังขารุเปกขาญาณเป็นวิปัสสนาญาณขั้นสูงและสุดท้ายของการปฏิบัติวิปัสสนา

ภาวนา ญาณที่เป็นกลางต่อสังขารผู้ปฏิบัติควรจะศึกษาเน้ือหาให้เข้าและเร่งปฏิบัติด้วยความเพียรอย่างยิ่ง ดังน้ัน
สถานปฏิบัติธรรมควรให้ความรู้ทั้งปริยัติและปฏิบัติ 

ผลจากการวิจัย พบว่า .สังขารุเปกขษณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นการปฏิบัติ ด้วยอนุปัสสนา3 
โดยนับต้ังแต่สัมมสมมสนญาณ..จนได้สังขารุเปกขาญาณ...แล้วเข้าสู่วิโมกข์ 3 เข้าสู่มรรคผลนิพพานเน่ืองจากเป็น
วิปัสนาชั้นสูงซึ่งปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นสถานปฏิบัติธรรมและผู้ปฏิบัติต้องเข้มงานโดยเฉพาะผู้ปฏิบัติต้องมีความ
เพียรและเคร่งครัดในการสำรวมคืออินทรีย์สังวรศีล 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป 
การศึกษาวิจัยในคร้ังน้ีเป็นการศึกษาด้าน สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาผู้วิจัยพบว่าการ

ตีความในพระสูตรต่างๆมีความลึกซึ้ง ดังนั้นการเชื่อมโยงและการตีความจึงอาจจะไม่ครบคลุมเนื้อหาทั้งหมด
เท่าที่ควร  ดังน้ันหากมีการศึกษาในประเด็นน้ี ควรจะศึกษาในลักษณะดังต่อไปน้ี 1) วิเคราะห์การเจริญปัญญาที่
วางใจเป็นกลางในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา หรือ 2) วิเคราะห์สุญญตาในการปฎิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 
เอกสารอ้างอิง  
นฤมล อภินิเวศ. (2558). ปัญญารู้แจ้งสภาวธรรมปัจจุบันขณะในการเจริญวิปัสสนาภาวนา . วารสารบัณฑิตศาส์น, 

13(2), 65-75. 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบําบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในม ิติทางการพยาบาล. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2554). วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ อาจ อาสถมหาเถร แปลและเรียบเรียง. (พิมพ์คร้ัง
ที่ 6). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 



38 | วิเคราะห์สังขารุเปกขาญาณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), 2550). วิปัสสนานัย เล่ม 2. แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์. นครปฐม: ห้าง
หุ้นส่วนจำกัด ซีเอไอ เซ็นเตอร์. 

พระอรรถชาติ เดชดํารง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ
พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ:  
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต). (2564). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์คร้ังที่ 41). 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เพ็ดแอนด์โฮม. 

Damnoen, P.  S., Siri, P., Supattho, P.  S., & Kaewwilai, K. (2 0 2 1 ) .  The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135. 

 
 


