
การประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพ่ือใช้ในการดำเนินชีวิต 
Application of the 4 Mindfulness Principles for Good Living 

 
1พระนิธิชัย สุขสำราญ และ 2ธานี สวุรรณประทีป 

1Phara Nithichai Suksamran and 2Thanee Suwanprateep 
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

E-mail: 1nitichaihotmail@Gmail.com, 2thanee.su@mcu.ac.th. 
 

Received July 31, 2024; Revised September 10, 2024; Accepted October 9, 2024 

 
บทคัดย่อ 
 บทความน้ีมีวัตถุประสงค์ (1) เพื่อศึกษาสติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา (2) เพื่อการประยุกต์ใช้สติ
ปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต เป็นงานวิจัยเชิงเอกสาร แล้วเขียนบรรยายวิเคราะห์เชิงพรรณนา ผลการวิจัย 
พบว่า 1.สติปัฏฐาน คือ ธรรมอันเป็นที่ตั ้งแห่งสติ ใช้สติเป็นประธานในการกำหนดรู้สิ ่งทั ้งหลายที่เป็นรูปธรรม 
นามธรรมซึ่งกำลังเกิดขึ้นตามความเป็นจริง เป็นหลักการปฏิบัติเพื่อพัฒนาจิตให้เข้าสู่ลำดับวิปัสสนาญาณจนถึง
มรรคญาณ 2.การประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต คือ การมีสติระลึกรู้เท่าทันตามความเป็นจริง 
รวมทั้งการพิจารณาให้เห็นความจริงอันเป็นหลักปฏิบัติในสติปัฏฐาน 4 จะสง่ผลต่อการดำเนินชีวิต คือ ทั้งในด้าน
ของความเป็นอยู่ สุขภาพกาย สภาวะทางสังคมสุขภาพจิตใจของสังคม วิถีชีวิตของสังคม ทำให้สังคมมีสภาวะทาง
สังคม ที่ดีส่งผลต่อการทำงาน และการดำรงชีพ ตลอดจนมีสุขภาวะทางกาย และจิตที่สมบูรณ์ 
 
คำสำคัญ: สติปัฎฐาน 4; การประยุกต์; การดำเนินชีวิต 
 
Abstract 
 The objectives of this thesis are (1) to study the 4 Mindfulness in the Theravada Buddhist 
scriptures and (2) to apply the 4th Mindfulness to use in life. It is analyzed using content analysis and 
descriptive explanatory reports. The results of the research show that mindfulness is the dharma where 
consciousness is located. Use mindfulness as the presiding officer in determining and knowing concrete 
things. Abstraction, which is happening in reality, is divided into 4 types: 1) Mindfulness according to the 
body, 2) Mindfulness according to the knowledge of the mind, 3) Mindfulness according to the mind, 4) 
Mindfulness according to the Dharma. The application of the 4th standard of mindfulness to be used 
in life is divided into 4 things: 1. Application in the body, which is to consider that the body is the body, 
the body, not an animal, a person, our identity, only the body. 2. The application in Vedanta is to 
consciously determine and consider the emotions, namely happiness and suffering, which are occurring 



14 | การประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต 
 

from the impact of touch, such as form, taste, smell, sound, touch, and dharma. Happiness, suffering, 
and unhappiness do not arise either. 
 
Keywords: Mindfulness 4; Application; Lifestyle 
 
บทนำ  
 สติปัฏฐาน  คือ  การต้ังสติสัมปชัญญะเพียรพิจารณา  กาย  เวทนาจิต   และธรรม เพื่อกำจัดความทุกข์
ทั้งปวง การต้ังสติกำหนดพิจารณาในสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นตามความเป็นจริงคือตามที่สิ่งน้ัน    มันเป็นของมันเอง 
แบ่งเป็น  4  ประการ  คือ 1.กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การพิจาราณารู้กายในกาย  2.เวทนานุปัสสนาสติ
ปัฏฐาน  หมายถึง การพิจราณารู้เวทนาในเวทนา 3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน  หมายถึง  การพิจาราณารู้จิตในจิต 
และ 4.ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การพิจาราณารู้ธรรมทั้งหลายในธรรมทั้งหลาย (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  โดยการนำหลักสติปัฏฐานไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน จักทำให้เกิดการพัฒนาในชีวิต 3 ด้าน 
คือ 1.การเรียนรู้ ทำให้มีสมาธิมั่นคง  มีความทรงจำแม่นยำ  แจ่มชัด ไม่พร่าไม่เลือนง่าย 2.ด้านคุณภาพชีวิต คนที่
ฝึกจิตแล้ว จิตจะมีลักษณะมีพลัง สงบ แจ่มใส นุ่มนวลควรแก่งานอยู่เป็นสุขในปัจจุบันท ำให้มีสติสัมปชัญญะ
สมบูรณ์ และ 3. ด้านสังคม เป็นคนมีศีล ทำให้ไม่เป็นอันตรายต่อใคร ๆ ในสังคมสามารถอยู่ร่วมกับคนในสังคมได้
อย่างมีความสุขเป็นคนมีสมาธิ ทำงานอย่างมีประสิทธิภาพเป็นแบบอย่างหรือประจักษ์พยานให้คนในสังคมเห็นว่า
คนที่มีสุขภาพจิตดีนั้นชีวิตจะมีแต่ความราบรื่น สงบเย็น และเป็นสุขเป็นคนมีปัญญา ท ำให้ทรัพยากรบุคคลที่
ทรงคุณค่าของสังคมเป็นที่พึ่งของตนได้ (พระมหาบุญเลิศ อินฺทปญฺโญ, 2560) เป็นที่พึ่งของสังคม และประเทศชาติ
ได้ร่วมเป็นพลังสำคัญในการสร้างสรรค์พัฒนาประเทศชาติได้อย่างมีประสิทธิภาพอยู่องค์กรไหนหรือทำงานที่ไหนก็
ทำให้องค์กรน้ัน ๆ มีความเจริญก้าวหน้า  

หลักสติปัฏฐานพระสูตรในพระไตรปิฎกได้กล่าวถึง การมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌา 
และโทมนัสในโลกได้ อาศัยหลักการ 4 ประการ คือ 1) พิจารณาเห็นกายในกายอยู่  2) พิจารณาเห็นเวทนาใน
เวทนาทั้งหลาย 3) พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ 4) พิจารณาเห็นธรรม ในธรรมทั้งหลายอยู่ในการดำเนินชีวิตประจำวัน
ของมนุษย์ต้องอาศัยสติ สติ หมายถึง อาการที่จิตนึกถึงสิ่งที่จะทำจะพูดได้ นึกถึงสิ่งที่ทำคำที่พูดไว้แล้วได้ เป็น
อาการที่จิตไม่หลงลืม  ระงับยับยั้งใจได้  ไม่ให้เลินเล่อพลั้งเผลอ (พระพุทธโฆสเถระ, 2553) ป้องกันความเสียหาย
เบื้องต้นยับยั้งชั่งใจไม่บุ่มบ่าม เรียกอีกอย่างหน่ึงว่า ความไม่ประมาท ความระลึกได้ ความนึกขึ้นได้ ความไม่เผลอ 
การฉุกคิดขึ้นได้ หรือการคุมจิตไว้ในกิจ ในการดำเนินชีวิตในกิจการต่าง ๆ เริ่มต้ังแต่ต่ืนนอนมาจนถึงเวลาเข้านอน 
ทุกคนต้องใช้สติอยู่เสมอ โดยไม่รู ้ว่าตนเองได้ใช้สติของตนมากน้อยเป็นอย่างไร หรือที่ควรจะใช้มันให้เป็นไป
อย่างไร อาจกล่าวได้ว่าหากขาดสติเสียแล้ว กิจกรรมต่าง ๆ ของมนุษย์ก็จะไม่สำเร็จผลไปด้วยดี  การปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนา คือการเจริญสติเพื่อให้เกิดปัญญารู้เท่าทันตามความเป็นจริงของสภาวะทั้งหลาย ตามที่มันเป็น
ตลอดจนรู้ถึงเหตุปัจจัยจนนำไปสู่การแก้ปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพทั้งยังช่วยให้สามารถดำเนินชีวิตในปัจจุบันได้
อย่างถูกต้องดีงามมีความสงบสุข สามารถรู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลงของโลกตามความเป็นจริง ดังพระดำรัสของ
พระพุทธองค์ที่ว่า “วิปัสสนาที่ภิกษุเจริญแล้วย่อมให้สำเร็จประโยชน์ คือย่อมให้ปัญญาเจริญปัญญาที่ เจริญแล้ว 
ย่อมให้สำเร็จประโยชน์ คือย่อมละอวิชชาได้”  

มนุษย์จึงจำเป็นจะต้องปฏิบัติวิปัสสนา เพื่อเป็นการพัฒนาด้านจิตใจให้ละความเห็นผิดจนเกิดปัญญาจน
นำไปสู่การดำเนินชีวิตที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสว่าการฝึกจิตที่ควบคุมได้ยาก
เปลี่ยนแปลงง่าย ชอบใฝ่หาแต่อารมณ์ที่ปรารถนา จัดว่าเป็นความดีเพราะจิตที่ฝึกแล้วย่อมนำสุขมาให้ ในสังคม
การดำเนินชีวิตของมนุษย์โดยส่วนใหญ่มักจะต้องเผชิญ หรือประสบกับทุกข์ และปัญหา “ปัญหาของมนุษย์ทั้งใน



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 15 

ระดับบุคคล หรือสังคมก็มาจากความจริงอันเดียวกัน คือการที่ชีวิตของมนุษย์นั้นโดยธรรมชาติเป็นที่ตั ้งของ
ปัญหา” เพราะนามรูปทั้งหลายเป็นทุกข์โดยทุกขอริยสัจจ์ เมื่อมนุษย์ไม่มีสติปัญญารู้เท่าทันอารมณ์ต่าง ๆ ที่มา
กระทบ หรือเกิดขึ้นทางกาย และใจจิตหลงยึดติดยินดียินร้ายก่อเกิดตัณหาอุปาทานยึดมั่นในสิ่งน้ัน และกระทำ
กรรมเพื่อตอบสนองแรงกระตุ้นอยากของตัณหาทำให้เป็นเหตุนำมาซึ่งปัญหา  และทุกข์ซึ่ง “เป็นเรื ่องที่เกิดจาก
กรรม และกิเลสคือเป็นทุกข์ที่เป็นปัญหาของมนุษย์ เกิดจากกิเลส และกรรมของคนใช้ศัพท์ตามพระบาลีว่า เกิด
จากทุกข์สมัย คือเกิดจากตัณหา และพึงสังเกตตามพุทธพจน์ที่ว่า “อุปาทานขันธ์ 5 เป็นทุกข์” ปัญหาในสังคมทุก
วันนี้เกิดขึ้นเพราะขาดการพัฒนาจิตใจพฤติกรรมการแสดงออกทางกายวาจาจึงมักแสดงออกไปตามอำนาจของ
กิเลส  ซึ่งการจะแก้ทุกข์ หรือปัญหาได้นั้นต้องรู้จักสาเหตุที่แท้จริงของทุกข์หรือปัญหา และมีการปฏิบัติอยา่ง
ถูกต้องในการดำเนินชีวิต โดยการฝึกพัฒนาสติให้มีการกำหนดรู้ความเป็นไปทางกายและใจ (ทุกขสัจจ์) และละเหตุ
ให้เกิดทุกข์ได้แก่ตัณหาความทะยานยากถือมั่นยึดติด (สมุทัยสัจจ์) นิโรธ คือความดับสนิทไม่เหลือแห่งทุกข์ และ
มรรคสัจวิธีการปฏิบัติดำเนินให้ถึงความดับทุกข์  ที่เรียกว่าทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา  แต่มนุษย์โดยส่วนใหญ่มักจะ
ดำเนินชีวิตไปด้วยความรู้ไม่เท่าทันความเป็นไปของกายใจ  หรืออารมณ์ทั้งหลายที่มากระทบทางทวารทั้ง 6 ตาม
ความเป็นจริง จึงดำเนินชีวิตไปด้วยอำนาจของกิเลสตัณหา ที่คอยบงการอยู่ตลอดเวลาจนกระทั่งทำกรรมที่ เป็น
อกุศล ตราบใดที่มนุษย์ไม่รู้ความจริงในส่วนที่เป็นทุกขสัจจ์ ก็จะหลงติดเข้าไปในวังวนแห่งทุกข์ไม่มีที่สิ้นสุดจนกว่า
จะมีการเจริญสติพัฒนาปัญญา ในวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 จนเกิดปัญญาจนนำไปสู่การพัฒนา
คุณภาพจิตใจไปสู่ความสงบสุขมากขึ้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตโต, 2564) เน่ืองจากเป็นการขจัด
อวิชชา และพัฒนาไปถึงขั้นที่บั่นทอนถอดถอนกิเลสพ้นทุกข์ได้อยู่นเชิง หลักการปฏิบัติทางด้านการพัฒนาจิต
ในทางพระพุทธศาสนาน้ัน มีหลายรูปแบบแนวทางตามที่ท่านได้กล่าวไว้ถึง 40 ข้อ  

บทความน้ีจะนำนำเสนอการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ซึ่งพระพุทธองค์ทรงตรัสว่าว่า
เป็นทางสายเอก และได้ทรงกล่าวอานิสงส์ของการเจริญสติปัฏฐาน 4 ไว้ มี 5 ประการ คือเพื่อความบริสุทธิ์ของจิต 
เพื่อกำจัดความเศร้าโศกเสียใจพิไรรำพัน เพื่อกำจัดความทุกข์กายทุกข์ใจ เพื่อเข้าใจชีวิตตามความเป็นจริง และ
เพื่อความดับทุกข์ คือพระนิพพาน 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  
 1. เพื่อศึกษาสติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. นำเสนอการประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต 
 
การทบทวนวรรณกรรม 

สติปัฏฐาน 4 ธรรมเป็นที่ตั ้งแห่งสติ เป็นการพัฒนาสติของมนุษย์เป็นหลัก ในการพัฒนาจิตของมนุษย์
เพื่อให้มนุษย์พ้นจากความทุกข์ในระดับต่าง ๆ การพัฒนาสติของมนุษย์เพื่อให้มนุษย์พ้นจากความทุกข์ใน ระดับ
ต่าง ๆ จนถึงความพ้นทุกข์โดยสิ้นเชิง (ทิพย์ธิดา ณ นคร และ พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม, 2562) สติปัฏฐาน มี 4 
อย่าง คือ 

 1. กายานุปัสสนา หมายถึง การใช้สติต้ังมั่นในการพิจารณากาย ซึ่งเป็นรูปธรรมเพื่อให้เห็นว่า แท้ที่
จริงรูปน้ันเป็น อสุภะ ความไม่งาม ความน่าเกลียด เป็นการทำลาย สุภวิปลาส คือสำคัญว่างาม ว่าน่ารัก 

2. เวทนานุปัสสนา หมายถึง การใช้สติต้ังมั่นในการพิจารณาเวทนา ซึ่งเป็นนามธรรม เพื่อให้เห็นว่า 
แท้ที่จริงเแล้ว นามเป็นทุกข์ เป็นการทำลาย สุขวิปลาส คือสำคัญว่าเป็นสุข 

3. จิตตานุปัสสนา หมายถึง การใช้สติต้ังมั่นในการพิจารณาจิต ซึ่งเป็นนามธรรมเพื่อให้เห็นว่า แท้ที่
จริงแล้วนามเป็นอนิจจัง เป็นการทำลาย นิจจวิปลาส คือสำคัญว่าเที่ยง 



16 | การประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต 
 

4. ธัมมานุปัสสนา หมายถึง การใช้สติต้ังมั่นในการพิจารณาธรรม ซึ่งเป็นทั้งรูปธรรม และนามธรรม 
เพื่อให้เห็นว่า แท้ที่จริงแล้ว รูป และนามน้ัน เป็นอนัตตา เป็นการทำลาย อัตตวิปลาส คือสำคัญว่าเป็นตัวตน (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา การเจริญสติ การฝึกสติ และการปฏิบัติสมาธิ ได้รับความสนใจ อย่างต่อเน่ืองทั้ง
ในประเทศและต่างประเทศ โดยมีการนำแนวคิดเรื่องการใช้สติ หรือการฝึกสติ และการปฏิบัติสมาธิ มาประยุกต์ใช้
ทั้งในสถานศึกษา สถานที่ทำงาน และองค์กร รวมถึงได้มีการ พัฒนาโปรแกรมการฝึกปฏิบัติสมาธิแบบการเจริญสติ 
วิธีการ และ แนวทางในการฝึกปฏิบัติเรื่องสติ โดยมีวัตถุประสงค์หลัก เพื่อแก้ไขและจัดการปัญหาด้านสุขภาพ เช่น 
ความเจ็บปวด คุณภาพการ นอนหลับ ความเครียด ภาวะซึมเศร้า และ ผู้ป่วย ซึ่งการใช้หลักสติปัฏฐาน 4 ที่เน้นใน
การพัฒนา คุณภาพชีวิตด้านต่างๆ ของประชาชนอย่างยั่งยืน มีน้อยมาก โดยเช่นการเรียนรู้สิ่งรอบตัวอย่างมีสติ  มี
การใช้สติในการวิเคราะห์ วิจารณ์สถานการณ์ที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน รวมถึง การพัฒนาคุณภาพด้าน การศึกษา ด้าน
การทำงาน และทักษะการปรับตัวอยู่ร่วมกับผู้อื่นได้  
 สำหรับการปฏิบัติวิปัสสนา โดยการกำหนดพิจารณา รูป นามขันธ์ 5 อันที่ตั ้งของสติเพื่อกำหนดรู้ตาม
ความเป็นจริง คือสติปัฏฐาน 4 การอรบรมจิตเจริญวิปัสสนาภาวนา คือเจริญมรรคกำหนด รู้รูป นาม เกิดปัญญา
ญาณรู้แจ้งรูป นามตามความเป็นจริง  การปฎิบัติวิปัสสนา สิ่งที่ผู ้ปฏิบัติ ควรศึกษาเรียนรู้ให้เข้าใจ  ธรรม 3 
ประการน้ี เพราะธรรม 3 ประการน้ี ล้วนเป็นเหตุผล เกื้อหนุน ในการปฏิบัติ คือ (พระพุทธโฆสเถระ , 2553)                                       
 1. อารมณ์ อันเป็นที่ตั้งของสติ คือทุกขสัจจ์ ได้แก่ สติปัฏฐาน รูปนาม ขันธ์ 5 หรือวิปัสสนาภูมิ 6 เป็นสิ่งที่
ถูกกำหนดรู้ พิจารณา  เพื่อรู้ตามความเป็นจริงของสภาวะธรรม  
 2. มรรค ทางดำเนินไปสู่พระนิพพาน ได้แก่สิ่งที่เข้าไปกำหนดรู้รูปนาม คือ มรรคมีองค์ 8 มีสัมมาทิฎฐิเป็น
ต้น  เป็นสิ่งที่ควรเจริญ ทำให้เกิดขึ้น   
 3. ผลที่เกิดจากการเจริญสติกำหนดรู้สังขารธรรมตามความเป็นจริง ชื่อว่า วิปัสสนาญาณ ปัญญาที่เห็น
สังขารรูปนาม ตามความเป็นจริง จนเกิดญาณทัสสนะ ละอนุสัยกิเลส เป็นสมุจเฉทประหาณ  
 การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวเจริญสติปัฏฐาน 4 มีประโยชน์ในการควบคุมสภาพจิตใจ ทําให้มีร่างกายและ
จิตใจปลอดโปร่ง เป็นสมาธิ ลดละพฤติกรรมต่างๆ ที่ผิดพลาดลงไปได้ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตโต, 
2564) และประโยชน์ของการฝึกฝนสามารถนําความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และสามารถเพิ่มทักษะ
ในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะ
นําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen  et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการ
ดําเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ เดชดํารง, 2566) เพื่อการดําเนิน
ชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ, 2566) 

บทความน้ีวิจัยน้ีมีความเด่นชัด คือ หลักของการประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต โดยที่
จะเน้นไปทางวิเคราะห์สติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดยนำมาประยุกต์ในการดำเนินชีวิตในประจำวัน มี
การเล็งเห็นปัญหาดังที่กล่าวมา จึงเหมาะกับงานวิจัยน้ี 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยเรื ่อง “การประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต” เป็นวิจัยเชิงเอกสาร ซึ่งใช้
วิธีการรวบรวมข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ที่เกี่ยวข้องกับวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 และ
เอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้องโดยมีขั้นตอนการวิจัยดังต่อไปน้ี 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 17 

1.ศึกษาข้อมูลชั้นปฐมภูม ิจากเอกสาร เกี่ยวกับ สติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อรรถกถา และปกรณ์วิเสส อื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับเน้ือที่
ต้องการจะศึกษา 

2. ศึกษาข้อม ูลช ั ้นทุติยภูม ิจากเอกสาร และรายงานการวิจ ัย เกี ่ยวกับ สติป ัฏฐาน 4 ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท และหลักการประยุกต์ใช้ จากงานวิชาการของผู้รู้ในทางพระพุทธศาสนาเป็นต้น 

3. นำข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์นำเสนอในรูปการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ ประกอบกับทรรศนะแนวคิด และ
ความเห็นของผู้วิจัย 

4. ใช้การวิเคราะห์เชิงเน้ือหาเพื่อการประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 ในการดำเนินชีวิตที่ดีงาม  
5. สรุปผลการวิจัย และข้อเสนอแนะ 

 
ผลการวิจัย 
 สติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  

สติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ได้แก่ การมีสติกำหนดรู้ทางกาย เวทนา จิต และธรรม 
เมื่อขยายเป็นปรมัตถ์โวหารก็ได้ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 ปฏิจจสมุปบาท 12 เรียก
รวมกันว่า วิปัสสนาภูมิและเมื่อย่อลงก็เหลือเพียงรูป และนามซึ่งเป็นอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
              สติปัฏฐาน 4 หมายถึง การระลึกได้ในอารมณ์ การจดจ่ออยู่กับปัจจุบันขณะ การระลึกรู้ความต่ืนตัว ทั่ว
พร้อม และความใส่ใจไม่ประมาท มากกว่าการจดจำเรื่องในอดีต  คือการระลึกรู้อารมณ์ที่ผ่านมาแล้ว ระลึกรู้
อารมณ์ที่ยังมาไม่ถึง หรืออาจเป็นการระลึกรู้อกุศลกรรมซึ่งเคยธรรมมาก่อน การระลึกรู้เช่นนี้ไม่จัดเป็นสติตาม
หลักการปฏิบัติธรรม เพราะสติตามนัยน้ีเป็นสภาวธรรมฝ่ายดี หมายถึง การรู้สภาวธรรมปัจจุบันภายในร่างกายที่ 
ยาวว่า หนาคืบ กว้างศอก มีใจครอง การระลึกรู้สภาวธรรมที่ปรากฏอยู่เฉพาะหน้าในปัจจุบันขณะ จัดว่าเป็น
สภาวธรรมที่กำลังเกิดขึ้นกับเราในปัจจุบันขณะ 
 ปัฏฐาน แปลว่า เข้าไปต้ังไว้ หมายถึง ความจดจ่ออย่างต่อเน่ือง การสร้างขึ้น การนำมาใช้ การทำให้
ปรากฏขึ้น และต้ังอยู่อย่างแนบแน่น และมั่นคง ความจดจ่อ หมายถึง การกำหนดรู้อารมณ์กรรมฐานโดยละเอียด 
ความต่อเน่ืองคือ การตามรู้สภาวธรรมปัจจุบันโดยไม่ขาดจังหวะ ไม่ว่าอารมณ์น้ันจะเกิดขึ้นทางทวารใดก็กำหนดรู้
ได้ทันปัจจุบัน คำว่า สติปัฏฐาน จึงหมายถึง การทำให้สติเกิดขึ้น และ ดำรงอยู่อย่างแน่นแฟ้นมั่นคง และ แนบสนิท
กับอารมณ์ที่กำลังกำหนดรู้อยู่การระลึกรู้เช่นน้ี 
 
 การประยุกต์สติปัฏฐาน 4 เพ่ือใช้ในการดำเนินชีวิต 
 การที่มีสติเข้าไประลึกรู้ในสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นกับตนเองน้ัน โดยที่มีสติเป็นประธานหรือการต้ังสติเข้าไป
พิจารณาสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง การมีสติกำกับดูสิ่งต่าง ๆ และความเป็นไปทั้งหลายให้รู้เท่า
ทันตามสภาวะของสิ่งน้ัน ๆ ไม่ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้ายที่ทำให้มองเห็นเพียงไปตามอำนาจกิเลส การเจริญ
สติโดยใช้หลักสติปัฏฐาน 4 น้ีเป็นเคร่ืองชำระใจให้บริสุทธิ์ ทำให้เข้าใจคำว่า รูปนาม และไตรลักษณ์ได้ ไม่หลง ไม่
มัว ไม่มีมานะทิฏฐิ ไม่ถือตัว มีกายวาจาใจบริสุทธิ์ และสามารถควบคุมตัวเองได้ในทุกสถานการณ์ ท ำให้อยู่ใน
สังคมได้อย่างเป็นสุข ในการดำเนินชีวิตประจำวันนั้น จะมีสิ ่งต่าง ๆ  มากระทบผัสสะตลอดเวลา เมื่อธรรมใดมา
กระทบ และรู้เท่าทันก่อนก็ให้ปฏิบัติธรรม (กาย เวทนา จิต ธรรม)น้ัน เพราะธรรมหรือสิ่งที่มาผัสสะน้ันมีคุณสมบัติ
แตกต่างกันไป ตลอดจนจริตของนักปฏิบัติเอง จึงมีความชำนาญช่ำชองในการเห็นการรู้ในธรรมทั้ง 4 ที่แตกต่างกัน
ออกไปตามจริต และสังขารที่ตนได้สั่งสมไว้น่ันเอง และธรรมทั้ง 4 น้ันเมื่อเห็น และรู้เท่าทันก็ล้วนมีคุณอันยิ่งใหญ่



18 | การประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต 
 

ทั้งสิ ้น ดังนั้นในการดำรงชีวิตประจำวันแล้วมีสติเห็นในธรรมใดก่อนก็ได้ เพราะล้วนเกิดคุณประโยชน์ในการดับ
ทุกข์ทั้งสิ้น 

การนำหลักธรรมในภาวนามาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต ในภาวนาสูตรพระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้ด้วยเรื่อง
การเจริญสติปัฏฐาน กาย เวทนา จิต ธรรม จิตเป็นใหญ่ที่สุดในหมู่สัตว์ เพราะหากปราศจากจิต โลกก็ไม่มีอะไรเลย 
จะสุข หรือทุกข์ก็อยู่ที่จิต เกิดขึ้นที่จิต ดับลงที่จิต 
 
อภิปรายผลการวิจัย  
  การปฏิบัติวิปัสสนา โดยการกำหนดพิจารณา รูป นามขันธ์ 5 อันที่ตั้งของสติเพื่อกำหนดรู้ตามความเป็น
จริง คือ สติปัฏฐาน 4 การอรบรมจิตเจริญวิปัสสนาภาวนา คือเจริญมรรคกำหนด รู้รูป นาม เกิดปัญญาญาณรู้แจ้ง
รูป นามตามความเป็นจริง  การปฎิบัติวิปัสสนา สิ่งที่ผู้ปฏิบัติควรศึกษาเรียนรู้ให้เข้าใจ  ธรรม 3 ประการน้ี เพราะ
ธรรม 3 ประการน้ี ล้วนเป็นเหตุผล เกื้อหนุน ในการปฏิบัติ คือ (พระพุทธโฆสเถระ, 2553)                                       
 1. อารมณ์ อันเป็นที่ตั้งของสติ คือทุกขสัจจ์ ได้แก่ สติปัฏฐาน รูปนาม ขันธ์ 5 หรือวิปัสสนาภูมิ 6 เป็นสิ่งที่
ถูกกำหนดรู้ พิจารณา  เพื่อรู้ตามความเป็นจริงของสภาวะธรรม  
 2. มรรค ทางดำเนินไปสู่พระนิพพาน ได้แก่สิ่งที่เข้าไปกำหนดรู้รูปนาม คือ มรรคมีองค์ 8 มีสัมมาทิฎฐิเป็น
ต้น  เป็นสิ่งที่ควรเจริญ ทำให้เกิดขึ้น   
 3. ผลที่เกิดจากการเจริญสติกำหนดรู้สังขารธรรมตามความเป็นจริง ชื่อว่า วิปัสสนาญาณ ปัญญาที่เห็น
สังขารรูปนาม ตามความเป็นจริง จนเกิดญาณทัสสนะ ละอนุสัยกิเลส เป็นสมุจเฉทประหาณ  
 การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวเจริญสติปัฏฐาน 4 มีประโยชน์ในการควบคุมสภาพจิตใจ ทําให้มีร่างกายและ
จิตใจปลอดโปร่ง เป็นสมาธิ ลดละพฤติกรรมต่างๆ ที่ผิดพลาดลงไปได้ และประโยชน์ของการฝึกฝนสามารถนํา
ความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และสามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือ
ปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen  et al., 
2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้
อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ เดชดํารง, 2566) เพื่อการดําเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ , 
2566) 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 การทำความเข้าใจในหลักของสติปัฎฐาน เป็นการใช้สติเป็นบาทฐานในการปฏิบัติเป็นการฝึกสติ และ
สมาธิ ตรงน้ีสามารถนำไปใช้ชีวิตประจำวัน เพราะเข้าในหลักสติปัฏฐาน 4 ทั้งปริยัติและปฎิบัติ ในการปฏิบัติน้ัน
การที่จะเข้าเห็นในหลักวิปัสสนาน้ัน ขั้นแรกของการปฏิบัติทำให้เกิดสมาธิ (ขณิกสมาธิ) แล้วน้อมจิตที่สงบดี อัน
ย่อมมีกำลังแล้วน้ัน จึงนำไปพิจารณาสังเกตศึกษาให้เห็น และรู้เท่าทันต่อธรรม สิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง เช่น
การเห็นกาย อย่างปรมัตถ์ดังเช่นเห็นว่าเกิดแต่เหตุปจัจัยของธาตุ 4 อยู่ใต้อำนาจพระไตร์ลักษณ์ ดังน้ีเป็นตนแล้ว
ดำเนินก้าวต่อไป โดยการใช้สติไปพิจารณาให้รู้เข้าใจอย่างปรมัตถ์ และรู้เท่าทันในเวทนา และ จิตสังขารต่าง ๆ ที่
เกิดขึ้น ตลอดจนใช้พิจารณาและรู้เท่าทันธรรมต่าง ๆ เห็นอาการหรือสภาวะที่เป็นไตรลักษณ์ อนิจจัง ทุกขัง 
อนัตตา ที่พระพุทธองค์ทรงแสดงวิปัสสนาไว้ สมบูรณ์ที่สุดอยู่ใน “สติปัฏฐานสูตร”เป็นหลักการ วิธีการปฏิบัติธรรม
มีสมถะนําหน้า มี 4 อย่าง คือ กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา ธัมมานุปัสสนา โดยมีการพิจารณา 
รูปนาม ให้เห็นถึงสัจจธรรมของการปฏิบัติธรรมๆ เพื่อให้เกิดภูมิรู้ภูมิญาณเข้าใจในสภาวธรรมต่างๆ จึงบังเกิดผล
สูงสุด ดังภาพที่ 1 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 | 19 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  
 

ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
  
สรุป 
 สติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท คือ ธรรมอันเป็นที่ต้ังแห่งสติ ใช้สติเป็นประธานในการ
กำหนดระลึกรู้สิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง เพื่อพิจารณาให้รู้เท่าทันในกาย เวทนา จิต และธรรม เพื่อให้เกิดความ
คลาย กำหนัด ละวางซึ่งตัณหา และอุปาทานความยึดมั่นถือมั่น ซึ่งเป็นสาเหตุแห่งความทุกข์ การประยุกต์ใช้สติ
ปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต คือ มีสภาวธรรมในการปฏิบัติธรรม มีสติระลึกรู้ เท่าทันตามความเป็นจริง 
รวมทั้งการพิจารณาให้เห็นความจริงใน กาย เวทนา จิต และธรรม อันเป็นหลักปฏิบัติในสติปัฏฐาน 4 และส่งผลต่อ
การดำเนินชีวิต ทั้งในด้านของความเป็นอยู่  การทำงาน สุขภาพกาย จิต สภาวะทางสังคม ทำให้สังคมมีสภาวะที่ด ี
 
ข้อเสนอแนะ 

จากการการประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต ผู้วิจัยได้ชี้แจงถึงหลักการใหญ่ๆ เท่าน้ัน 
ส่วนรายละเอียดปลีกย่อยนั้นผู้วิจัยยังไม่ได้ แสดงให้เห็นถึง เนื่องด้วยขอบเขตงานวิจัยที่มีจํากัด ดังนั้น สำหรับ
ผู้สนใจสามารถที่จะได้ทำการศึกษาในประเด็นอื่นๆ ที่ เกี ่ยวข้องให้ชัดเจนยิ่งขึ ้นในลำดับต่อไปได้ต่อยอดจาก
การศึกษาการประย ุกต์ใช ้สติป ัฏฐาน 4 เพ ื ่อใช ้ในการดำเนินช ีว ิต และพบว่าย ังม ีเร ื ่องอื ่นๆ ที ่น่าสนใจ
นอกเหนือไปจากที่ได้ศึกษามาแล้ว ผู้วิจัยขอเสนอหัวข้อใน การทำวิทยานิพนธ์ในคร้ังต่อไปผู้วิจัยเห็นควรว่าน่าจะมี
การศึกษาในประเด็นอื่นๆ ดังนี้ 1. ศึกษาการประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการพัฒนาชุมชน 2. ศึกษาการ
วิเคราะห์หลักสติปัฏฐาน 4 เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตของสังคมไทยในปัจจุบัน 
 
 
 
 
 
 

สติปัฎฐาน 4 
1.กาย 
2.เวทนา 
3.จิต 
4.ธรรม 

สมาธิ (ขณิกสมาธิ) 

เห็นเหตุปัจจัย 

ภูมิญาณ 

เข้าสู่ไตรลักษณ์ 

ปริยัติ 

ปฎิบัติ  

นําไปใช้ ในการ
ดำเนินชีวิตประจำวัน 

พิจารณาสภาวะที่เกิดขึ้น 

การพิจารณา รูปนาม 



20 | การประยุกต์ใช้สติปัฏฐาน 4 เพื่อใช้ในการดำเนินชีวิต 
 

เอกสารอ้างอิง  
ทิพย์ธิดา ณ นคร และ พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม . (2562). สติปัฏฐาน 4 กับการพัฒนาตนในชีวิตประจำวัน.
 วารสารพุทธจิตวิทยา, 4(1), 116-128. 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบําบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในม ิติทางการพยาบาล. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2553). วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ อาจ อาสถมหาเถร แปลและเรียบเรียง. (พิมพ์คร้ัง
ที่ 9). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 

พระมหาบุญเลิศ อินฺทปญฺโญ. (2560). สุดยอดแห่งวิชาคือวิปัสสนากัมมัฏฐาน คู่มือการเจริญสติปัฏฐาน 4
 โดยสังเขป. กรุงเทพฯ: เก้าแสนกราฟฟิคทาวน์. 
พระอรรถชาติ เดชดํารง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ

พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต). (2564). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์คร้ังที่ 41). 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เพ็ดแอนด์โฮม. 
Damnoen, P.  S., Siri, P., Supattho, P.  S., & Kaewwilai, K. (2 0 2 1 ) .  The Development of Student 

Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135. 

 
 


