
การเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
A Study of Buddhanussati as Base for Practice Vipassana Meditation  

 

1พระมหาสมโภช สีหมากสุก และ 2ธานี สุวรรณประทีป  
1Phramaha Sompoch Seemaksuk and 2Thanee Suwanprateep 

 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
E-mail: 16411205003@mcu.ac.th, 2thanee.su@mcu.ac.th 

 
Received July 31, 2024; Revised September 16, 2024; Accepted October 9, 2024 

 
บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์วิเคราะห์การเจริญพุทธานุสสสติเพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
รูปแบบการวิจัย การวิจัยเชิงคุณภาพ แบบเอกสาร โดยวิเคราะห์ศึกษาขอมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถถา ฎีกา 
ปกรณวิเสส หนังสือ เอกสาร ตำรา ผลงานวิชาการและรายงานการวิจัยต่างๆ ใช้วิเคราะห์เนื้อหาแล้วเขียนพรรณา 
ผลการวิจัย พบว่า 1) การเจริญพุทธานุสสติเป็นการปฎิบัติตามแนวทางแห่งสมถภาวนา เกิดสมาธิ จิตสงบตั้งมั่น 
เป็นอุปจารสมาธิ นิวรณ์ธรรมย่อมสงบลง เป็นบาทฐานการเจริญวิปัสสนาต่อไป 2) สภาวธรรมสมาธิหรือองค์ฌาน
ที่เกิดขึ้นแก่ผู้เจริญพุทธานุสสติ เป็นสภาพธรรมอย่างหนึ่ง มีเกิดขึ้นตั้งอยู่และดับสูญ เป็นสติปัฎฐานอย่างหนึ่ง 
เรียกว่าธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐา อันเป็นทางอันเอก เพื่อยังสัตว์ให้บริสุทธิ์หมดจดวิเศษ ด้วยมรรคภาวนา ผลจาก
งานวิจัยนี้จะเป็นแนวทางแก่ผู้ที่สนใจการพัฒนาจิต  ด้วยพุทธานุสสติ อันเป็นแนวทางแห่งสมถภาวนาในเบื้องต้น 
แล้วพิจารณาสภาวธรรมที่ปรากฏขึ้น ตามแนวทางแห่งสติปัฏฐานต่อไป ย่อมให้เกิดวิปัสสนาญาณรู้แจ้งตามความ
จริง จนสามารถประหาณกิเลสอนุสัย เป็นสมุจเฉทประหาณ สำเร็จเป็นพระอริยบุคคลได ้ 
 
คำสำคัญ: พุทธานุสสติ; สติปัฏฐาน; วิปัสสนา 
 
Abstract 
  This article aims to  analyze the development of mindfulness of the Buddha as a basis for 
practicing Vipassana meditation. Research format Qualitative research, documentary research, by 
analyzing data from Tripitaka, commentaries, commentaries, special articles, books, documents, 
textbooks, academic works and various research reports, using content analysis and writing 
descriptions. The research results found that: 1) The development of mindfulness of the Buddha 
is a practice following the path of Samatha meditation, resulting in concentration, a calm and 
steady mind, which is Upacara Samadhi, and the hindrances will be calmed down, which is the 
basis for further development of Vipassana meditation. 2 )  The state of mindfulness or the 
elements of meditation that arise in those who practice mindfulness of the Buddha is a state of 



1514 | ศึกษาการเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

nature that arises, exists and ceases. It is a type of mindfulness called Dhammanupassana 
Satipatthana, which is the only path to make beings pure and extraordinary through the path of 
meditation. The results of this research will be a guideline for those who are interested in 
developing the mind with mindfulness of the Buddha. This is the initial path of Samatha 
meditation. Then, contemplating the natural conditions that arise, following the path of 
Satipatthana, will lead to insight knowledge that is clear and true, until one can destroy the 
defilements that are in the latent tendencies, become Samuccheda Prahana, and become an 
Ariya person. 
 
Keywords: Buddhanussati; Satipatthana; Vipassana  

 
บทนำ  
 การอบรมจิตภาวนา ที่มีการอบรมสั่งสอนตามสำนักต่างๆ ย่อมมีความแตกต่างกันตามที่ได้รับการอบรม
ถ่ายทอดมาจากครูบาอาจารย์ จากการศึกษาวิเคราะห์การอบรมจิตภาวนาตามท่ีพระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสสอนใน
พระไตรปิฎกเพื่อความรู้แจ้งอริยสัจจธรรม เพื่อความหลุดจากพ้นทุกข์ในสังสารวัฏ สำหรับแนวทางการอบรมจิต
ภาวนาที่พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้เพื่อความหลุดพ้นมี 2 วิธี คือ 1) เจโตวิมุตติ การหลุดพ้นด้วยการฝึกจิต 
ด้วยกำลังแห่งสมาธิ 2) ปัญญาวิมุตติ การหลุดพ้นด้วยอำนาจการเจริญปัญญา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 
 การเจริญพุทธานุสสติย่อมให้ได้ประโยชน์ 3 ระดับ (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2534) คือ 1) ประโยชน์ภพ
ชาติปัจจุบัน คือมีศรัทธาเลื่อมใส ยึดมั่นในหลักคำสอน นำพาชีวิตดำเนินไปในทิศทางที่ถูกท่ีควร มีความสุขไม่ทุกข์
เดือดร้อนเพราะสั่งสมกรรมชั่ว 2) ประโยชน์ภายภาคหน้า ภพหน้า คือเกิดในสุคติภูมิ ดังเช่น มัฏฐกุณฑลี ได้ทำใจ
ให้เลื่อมใสในพุทธคุณของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าก่อนสิ้นชีวิต จุติจากโลกมนุษย์ ไปบังเกิดในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ 3) 
ประโยชน์อย่างสูงสุด คือ มีจิตใจปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมองปลอดโปร่งผ่องใสเบิกบาน บรรลุพระนิพพาน 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตโต, 2564) การได้ศึกษาเรียนรู้แนวทางการปฏิบัติ และได้ลงมือปฏิบัติตาม
แนวทางการเจริญพุทธานุสสติจนเกิดมีสมาธิจิตตั้งมั่นแล้ว ต่อด้วยการเจริญสติปัฏฐาน ย่อมยังวิปัสสนาญาณให้
เกิดขึ้น จนสามารแจ้งพระนิพพาน สำเร็จเป็นพระอริยบุคคลมีพระโสดาบันเป็นต้นได้ พุทธานุสสติอานิสงส์เกื้อกูล
มากมายดังทีแ่สดงไว้ในคัมภีร์สุทธิมรรค (พระพุทธโฆสเถระ, 2553) 

 1) เป็นผู้มีความเคารพยำเกรงในพระศาสดา มิกล้าที่จะละเมิดในพุทธอาญา 
 2) ย่อมถึงพร้อมด้วยศรัทธา มีความเชื่อมั่นในพระรัตนตรัย 
 3) ย่อมถึงพร้อมด้วยสติ มีสติตั้งมั่น  
 4) ย่อมถึงพร้อมด้วยปัญญา รู้ชัดในสิ่งที่เป็นเหตุเป็นผลตามความเป็นจริง 
 5) ย่อมถึงพร้อมด้วยบุญ คือบำเพ็ญในบุญกิริยาวัตถุ ภาวนามัย 
 6) ย่อมถึงพร้อมด้วยปีติปราโมทย์ ทราบซึ่งในพระคุณอย่างเหลือล้น 
 7) ย่อมถึงความกำจัดโทษภัยอันน่ากลัวต่างๆ 
 8) ย่อมถึงความเป็นผู้อดทนอดกลั่นต่อทุกขเวทนาได้ 
 9) ย่อมชื่อว่านั่งใกล้พระรัตนตรัย อยู่ร่วมกับพระศาสนา 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 6 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2567 | 1515 

 10) เมื่อเจริญพุทธานุสสตินั้นร่างกายจิตใจ ย่อมเป็นสิ่งที่ควรบูชา เสมือนเป็นพระพุทธเจดีย์ 
 11) เมื่อพระโยคาวจรเจริญพุทธานุสสติเนื่องๆ ย่อมสามารถบรรลุคุณวิเศษยิ่งๆ ขึ้นไป 

 12) เมื่อพระโยคาวจรเจริญพุทธานุสสติเนืองๆ เมื่อยังไม่ได้บรรลุคุณวิเศษ ในชาตินี้ ย่อมเป็นผู้มีสุคติ
เป็นที่ไปในเบื้องหน้า เหมือนมัฎฐกุณฑลี (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

    บทความวิจัยที่นำเสนอนี้ ให้ทราบถึงแนวทางการอบรมจิตภาวนาโดยอาศัยพุทธานุสสติ เพื่อเป็นบาท
ฐานในการเจริญวิปัสสนา โดยมีเนื้อหาสอดคล้องกับหลักธรรมที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในพระไตรปิฎก 
และอรรถกถา เพื่อเป็นแนวทาง หรือทางเลือกให้แก่ผู้สนใจ โดยสามารถนำไปปฏิบัติย่อมได้อานิสงส์ ผลแห่งการ
ปฏิบัติ แนวทางเจริญพุทธานุสสติเพื่อให้จิตความสงบในเบื้องต้น แล้วกำหนดสภาวธรรมตามแนวทางสติปัฏฐาน 
หรือการเจริญวิปัสสนาภาวนาต่อไป ย่อมสามารถทำหน้าที่ประหาณกิเลสเป็นสมุจเฉทประหาณ แจ้งพระนิพพาน 
อันเป็นอุดมคติสูงสุดของพุทธศาสนา เพราะเป็นแนวทางกำจัดทุกข์ในวัฏฏสงสาร ได้อย่างแท้จริง ฉะนั้นการเจริญ
วิปัสสนาอันมีพุทธานุสสติบาทฐาน เป็นการอบรมพัฒนาทั้งอินทรีย์ 5 ได้แก่ สัทธินทรีย์ วิริยินทรีย์  สตินทรีย์  
สมาธินทรีย์ ปัญญินทรีย์  ให้แก่กล้า ย่อมเป็นเพื่อความดับทุกข์ ตามหลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาโดยมี
หลักฐานและตัวอย่างบุคคลผู้บรรลุธรรมรับรอง   
 
วัตถุประสงค์การวิจัย   

วิเคราะห์การเจริญพุทธานุสสติเพ่ือเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 
การทบทวนวรรณกรรม 
 การเจริญพุทธานุสสติ  
 พุทธานุสสติเป็นกรรมฐานที่เป็นอุปการะแก่ผู้ปฏิบัติ คือเป็นทำจิตให้ร่าเริง และเป็นประโยชน์แก่การ
ปฏิบัติวิปัสสนาด้วย เมื่อโยคาวจรเกิดจิตหดหู่ท้อแท้ท้อถอยเบื่อหน่าย ควรปลูกศรัทธาเพื่อยังจิตให้ร่าเริงควรแก่
การงาน โดยการนึกถึงสังเวควัตถุ 8 ประการ (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2534) คือ 1) ชาติ ความเกิด 2) ชรา ความ
แก่ 3) พยาธิ ความเจ็บป่วย 4) มรณะ ความตายของสัตว์ทั้งหลาย 5) อบายทุกข์ การเกิดในกำเนิดของสัตว์นรก 
เปตร อสุรกาย ดิรัจฉาน  6) ทุกข์มีวัฏฏะเป็นมูลในอดีต 7) ทุกข์มีวัฏฏะเป็นมูลในอนาคต 8) ทุกข์มีการแสวงหา
อาหารเป็นมูลในปัจจุบัน และคุณของพระรัตนตรัย มีพุททธานุสสติ เป็นต้น  (พระพุทธโฆสเถระ, 2553) 
 วิธีการเจริญพุทธานุสสติกรรมฐาน  คือการมีสติระลึกถึงพระคุณต่างๆ ของพระพุทธเจ้า เป็นอารมณ์ โดย
ระลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้าเนื่องๆ โดยนัยแห่งพระบาลีว่า อิติปิ โส ภควา อรหํ สมฺมาสมฺพุทฺโธ วิชฺชา
จรณสมฺปนฺโน สุคโต โลกวิทู อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ สตฺถา เทวนุสฺสานํ พุทฺโธ ภควาติ แปลว่า แม้เพราะเหตุอย่าง
นี้ พระผู้มีพระภาคเจ้าองค์นั้น เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้ชอบได้ด้วยพระองค์เอง เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยวิชชาและจรณะ 
เป็นผู้เสด็จไปแล้วด้วยดี รู้แจ้งโลก เป็นสารถีฝึกบุรุษที่สมควรฝึกได้อย่างยอดเยี่ยม เป็นครูผู้สอนของเทวดาและ
มนุษย์ทั้งหลาย เป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน เป็นจำแนกธรรมสั่งสอนสัตว์  โดยกำหนดใจเพ่งอารมณ์ พร้อมน้อมจิตไป
ในพระคุณของพระพุทธเจ้าแล้วๆ เล่าๆ จนเกิดสมาธิ คือจิตตั้งมั่นในพุทธคุณ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. 
ปยุตโต, 2564) 
 เมื่อโยคาวจรทำการอบรมภาวนา คือการเจริญกรรมฐานในพุทธานุสสติครั้งแรกๆ และทำเกิดขึ้นบ่อยๆ 
เนื่องๆ ในสันดานของตน เริ่มกำหนดพุทธคุณใหม่ๆ  จนจิตตั้งมั่นเป็นสมาธิอยู่กับพุทธคุณอย่างต่อเนื่อง  ชื่อว่า 
บริกรรมภาวนา  จนก้าวไปสู่ ได้แก่มหากุศลที่ที่เกิดขึ้นใกล้อัปปนาฌาน สมัยใดจิตของเธอไม่ถูกราคะรบกวน ไม่ถูก
โทสะรบกวน ไม่ถูกโมหะรบกวน สมัยนั้นจิตของเธอย่อมดิ่งลงในพุทธคุณ  เมื่อจิตของโยคาวจรมุ่งตรงต่อพระ
กรรมฐาน คือพุทธคุณ มีนิวรณ์อันข่มได้แล้ว เพราะไม่มีราคะเป็นต้นรบกวนอย่างนี้แล้ว  คือองค์ฌานทั้งหลาย คือ 



1516 | ศึกษาการเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

วิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา ย่อมเกิดข้ึนในขณะเดียวกันตามลำดับ วิตก ธรรมชาติยกสัมปยุตตธรรมขึ้นสู่อารมณ์  
วิจาร ธรรมชาติที่มีการเคล้าคลึงอารมณ์ ย่อมโน้มเอียงไปในพุทธคุณ ด้วยประการฉะนี้ เมื่อโยคาวจรตรึกและ
พิจารณาถึงพุทธคุณอยู่อย่างนี้ ปีติ ธรรมชาติที่มีความชื่นชมยินดีในพุทธคุณ ย่อมเกิดขึ้น เมื่อโยคาวจรมีใจ
ประกอบด้วยปีติ ความกระวนกระวายกายและใจย่อมสงบลง สุขทั้งกายทั้งใจย่อมเกิดขึ้น  สมาธิที่มีพุทธคุณเป็น
อารมณ์ย่อมเกิดเป็นสมาธิจิต ที่เรียกว่า เอกัคคตา คือ ธรรมชาติที่สงบและให้สัมปยตตธรรมตั้งอยู่ในอารมณ์เดยีว 
พร้อมข่มนิวรณ์ธรรมให้สงบลง แต่เพราะที่พุทธคุณทั้งหลายเป็นสภาวะที่ละเอียดลึกล้ำ และเมื่อโยคาวจรบุคคล
น้อมจิตระลึกไปในพุทธคุณนานาประการสมาธิจิตย่อมเข้าถึง อุปจารภาวนาเป็น อุปจารสมาธิ  คือสมาธิที่มีกำลัง
กว่าขณิกสมาธิ ยังไม่ถึงอัปปนาสมาธิ สามารถข่มนิวรณ์ คือสมาธิเข้าไปตั้งมั่นเฉียดฌาน องค์ธรรมได้แก่มหากุศล
จิต ที่มีพุทธคุณอารมณ์ เท่านั้น (พระพุทธโฆสเถระ, 2553) 
 
การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 
 สำหรับการปฏิบัติวิปัสสนา โดยการกำหนดพิจารณา รูป นามขันธ์ 5 อันที่ตั้งของสติเพื่อกำหนดรู้ตาม
ความเป็นจริง คือสติปัฏฐาน 4 การอรบรมจิตเจริญวิปัสสนาภาวนา คือเจริญมรรคกำหนด รู้รูป นาม เกิดปัญญา
ญาณรู้แจ้งรูป นามตามความเป็นจริง  การปฎิบัติวิปัสสนา สิ่งที่ผู ้ปฏิบัติควรศึกษาเรียนรู้ให้เข้าใจ  ธรรม 3 
ประการนี้ เพราะธรรม 3 ประการนี้ ล้วนเป็นเหตุผล เกื้อหนุน ในการปฏิบัติ คือ (พระพุทธโฆสเถระ, 2553)                                       
 1. อารมณ ์อันเป็นที่ตั้งของสติ คือทุกขสัจจ์ ได้แก่ สติปัฏฐาน รูปนาม ขันธ์ 5 หรือวิปัสสนาภูมิ 6 เป็นสิ่งที่
ถูกกำหนดรู้ พิจารณา  เพ่ือรู้ตามความเป็นจริงของสภาวะธรรม  
 2. มรรค ทางดำเนินไปสู่พระนิพพาน ได้แก่สิ่งที่เข้าไปกำหนดรู้รูปนาม คือ มรรคมีองค์ 8 มีสัมมาทิฎฐิเป็น
ต้น  เป็นสิ่งที่ควรเจริญ ทำให้เกิดข้ึน   
 3. ผลที่เกิดจากการเจริญสติกำหนดรู้สังขารธรรมตามความเป็นจริง ชื่อว่า วิปัสสนาญาณ ปัญญาที่เห็น
สังขารรูปนาม ตามความเป็นจริง จนเกิดญาณทัสสนะ ละอนุสัยกิเลส เป็นสมุจเฉทประหาณ  
 การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวเจริญสติปัฏฐาน 4 มีประโยชน์ในการควบคุมสภาพจิตใจ ทําให้มีร่างกาย
และจิตใจปลอดโปร่ง เป็นสมาธิ ลดละพฤติกรรมต่างๆ ที่ผิดพลาดลงไปได้ และประโยชน์ของการฝึกฝนสามารถนํา
ความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และสามารถเพ่ิมทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือ
ปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัตินี้จะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen  et al., 
2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้
อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ เดชดํารง, 2566) เพื่อการดําเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ, 
2566) 
 
การบรรลุธรรมแจ้งอริยสัจจ์  
 จากการศึกษาวิเคราะห์การเจริญพุทธานุสสติเพ่ือเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนาภาวนา เพ่ือการรู้แจ้ง
อริยสัจจ์ พบว่าในการอบรมจิตภาวนาของพระโยคาวจรนั้น บางท่านก็บรรลุธรรมแบบ เจโตวิมุติ คืออบรมจิตเพ่ือ
ยังสมาธิให้เจริญขึ้นเพ่ือให้จิตมีกำลังเข้มแข็ง หรือเพ่ือกดข่มนิวรณ์ก่อน แล้วพิจารณากำหนดรู้สภาวธรรมที่ปรากฏ
นั้นๆ ตามความจริง เกิดปัญญาญาณเห็นแจ้งสังขาร รูป นามตามความจริงจนสามารถตัดละทำลายกิเลสเป็น
สมุจเฉทประหาณ บรรลุโลกุตตรธรรม บางท่านก็บรรลุธรรมแบบ ปัญญาวมุตติ ด้วยการเจริญสติกำหนดรู้ปัจจุบัน
อารมณ์ คือสภาวธรรมที่เกิดขึ้นในขณะนั้นๆ ตามทวารทั้ง 6 จนเกิดปัญญาญาณเห็นแจ้งตามความจริงจนสามารถ
ตัดละกิเลสบรรลุโลกุตตรธรรม การเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนาภาวนา เพื่อบรรลุโล
กุตตรธธรรม จัดเป็นประเภท เจโตวิมุตติ  อาศัยกำลังแห่งสมาธิดำเนินไปสู่โลกุตตรธรรม 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 6 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2567 | 1517 

 ลำดับขัน้ตอนการบรรลุธรรม อุปมาเหมือนรถ 7 ผลัดที่จะนำผู้ปฏิบัติไปสู่ การบรรลุมรรค ผล นิพพาน คำ
ว่า วิสุทธิ หมายความว่า ความบริสุทธิ์หมดจดเป็นพิเศษจากกิเลส ด้วยกำลังแห่ง ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และ
ปัญญา มี 7 ประการ (พระพุทธโฆสเถระ, 2553) คือ 1) สีลวิสุทธิ ความบริสุทธิ์แห่งศีล ได้แก่ จตุปาริสุทธิศีล 4  
2) จิตตวิสุทธิ ความบริสุทธิ์แห่งจิต 3) ทิฏฐิวิสุทธิ ความบริสุทธิของปัญญา ที่เห็นบริสุทธิ์จากสักกายทิฏฐิ (เห็นเป็น
สัตว์บุคคล ตัวตนเราเขา)  4) กังขาวิตรณวิสุทธิ ความบริสุทธิของญาณท่ีข้ามพ้นความสงสัย 5) มัคคามัคคญาณทัส
สนวิสุทธิ ความบริสุทธิ์ของญาณคือความเห็นแจ้งว่าใช่หนทางหรือมิใช่หนทาง 6) ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ  ความ
บริสุทธิ์ในการเห็นแจ้งของญาณเป็นเครื่องดำเนินไปสู่มัคคปฏิปทาโดยส่วนเดียว ได้แก่ ปัญญาเจตสิกที่ในมหากุศล
ญาณสัมปยุตตจิต 4 เมื่อสงเคราะห์ 7) ญาณทัสสนวิสุทธิ ความบริสุทธิในการเห็นแจ้งของญาณ ได้แก่มรรคญาณ
ทั้ง 4 เพราะชำระจิตใจให้พ้นจากกิเลสมลทินเครื่องเศร้าหมอง คืออนุสัยกิเลส ที่นอนเนื่องอยู่ในขันธสันดาน  

        

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) กำหนดขั้นตอนการวิจัย ดังนี้ 
1. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ  ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พ.ศ.2535                                                                                                                 
2. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ  ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสสวิสุทธิมรรค หนังสือ เอกสาร

ผลงานวิชาการและงานวิจัยต่างๆ ที่เก่ียวข้อง 
3. เรียบเรียงข้อมูลและตรวจสอบความถูกต้องให้สอดคล้องกับพระไตรปิฎก    
4. วิเคราะห์ข้อมูล สรุปเนื้อหาให้ตรงประเด็นกับปัญหาการวิจัยที่ตั้งไว้ 
5. ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ตามคำแนะนำของอาจารย์ที่ปรึกษาและคณาจารย์ผู้ทรงคุณวุฒิที่มี

ความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง  
6. แก้ไข ปรับปรุงเนื้อหาให้ถูกต้องตามคำแนะนำแล้วนำเสนอผลงาน 

ผลการวิจัย  
      ผลจากการวิจัย พบว่า พุทธานุสสติ การระลึกพระคุณของพระพุทธเจ้ามี อิติปิ โส ภะคะวา อะระหัง 
แม้เพราะเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคเจ้านั้นเป็นพระอรหันต์ ผู้ไกลจากกิเลสเป็นต้น เป็นอารักขกรรมฐาน กรรมฐานที่
รักษาคุมครองตน การเจริญพุทธานุสสติ ในเบื้องต้นที่ระลึกถึงคุณของพระพุทธเจ้า  เป็นบริกรรมภาวนา  ช่วย
ประคับประคองจิตใจของผู้ปฏิบัติให้สงบระงับไม่ฟุ้งซ่าน ย่อมข่มนิวรณ์ด้วยองค์ฌาน จัดเป็นอุปจารภาวนา สำเร็จ
เป็นอุปจารสมาธิ สมาธิเกิดได้ง่าย ควรเจริญอยู่เนื่องๆ ในพระไตรปิฎกก็แสดงไว้หลายแห่ง (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) และยังพัฒนาอินทรีย์ ทั้ง 5 ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ให้เจริญยิ่งๆ ไป คือ เพื่อรู้
เญยยธรรม ทำนิพพานให้แจ้ง เพราะเหตุว่า พุทธานุสสติกรรมฐานย่อมยังประโยชน์ 2 ประการให้สำเร็จ คือ 1 
เมื่อใดจิตหดหู่ ไม่แช่มชื่น ไม่ควรแก่การงาน ควรเจริญพุทธานุสสติ  โดยระลึกถึงคุณของพระพุทธเจ้าทั้งโลกียคุณ 
และโลกุตตรคุณ เมื่อนั้นจิตย่อมผ่องใส จิตร่าเริง ควรแก่การงาน 2 เป็นประโยชน์แก่การพิจารณากำหนดรู้รูป นาม 
ย่อมยังวิปัสสนาญาณให้เกิดขึ ้น ด้วยการทำกิจในอริยสัจจะ 4 คือ ขันธ์ 5 ล้วนเป็นทุกข์ต้องกำหนดรู้ตาม
สภาวะธรรมตามความเป็นจริง ตัณหาความยึดมั่นถือในอัตตาตัวตน เป็นที่เกิดแห่งทุกข์ พึงละ ส่วนความดับทุกข์
เป็นนิโรธสัจ ต้องทำให้แจ้ง และปฏิปทาเป็นเครื่องมือในการกำหนดรู้ เป็นมรรคสัจ ต้องเจริญเพื่อบรรลุโลกุตตร
ธรรมตามลำดับ  

จากการวิจัยทำให้เกิดองค์ความรู้ ได้ทราบแนวทางในการพัฒนาจิตของผู้สนใจการปฏิบัติโดยมีพุทธานุสส
ติเป็นบาทฐาน เพ่ือเข้าถึงอริยสัจจธรรม ตามแนวทาง เจโตวิมุตติ ดังได้แสดงแผนผัง แผนภาพที่ 1 ดังนี้ 
 



1518 | ศึกษาการเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

 
 
 
 

 
 

 1  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
จากแผนภาพที่ 1 แสดงถึงการเจริญพุทธานุสสติสู่ญานทัสสนะ สามารถอธิบายโดยสังเขปดังนี้ 
1. การเจริญพุทธานุสสติ ด้วยการบริกรรม ในพุทธคุณทั้ง 9 ประการ อิติปิ โส ภะคะวา อะระหัง เพราะ

เหตุอย่างนี้พระผู้มีพระภาคเจ้านั้น ทรงเป็นพระอรหันต์ผู้ไกลจากกิเลส เป็นต้น อย่างนี้เนื่องๆ จิตย่อมตั่งมั่น เป็น
สมาธิอยู่ในพุทธคุณ นิวรณ์ธรรมย่อมสงบไม่รบกวนจิตใจ ด้วยอำนาจขององค์ฌาน มีวิตกเป็นต้น จัดเป็นอุปจาร
ภาวนา หรืออุปจารสมาธิ  
 2. เมื่อได้อุปจารสมาธิแล้ว ก็อาศัยอุปจารสมาธินั้นเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนาต่อไป เพ่ือบรรลุถึงโล
กุตตรธรรม เป็นพระอริยะไปด้วยการกำหนด อารมณ์ในขณะนั้นๆ ตามแนวแห่งสติปัฎฐาน 4 เช่น หายใจเข้าอยู่ ก็
รู้ว่าหายใจเข้าอยู่  เวทนาเสวยความสุข ก็รู้ว่าเวทนาเสวยความสุข จิตเป็นสมาธิ ก็รู้ว่าจิตเป็นสมาธิ  รูปนามเป็น
ทุกข์ ก็รู้ว่ารูปนามเป็นทุกข ์ชื่อว่าได้ทำกิจในอริยสัจ 4 คือ กำหมดรู้ทุกข์ ด้วยปริญญากิจ ละสมุทัย ด้วยปหานะกิจ 
แจ้งนิโรธ ด้วยสัจฉิกรณ เจริญมรรค ด้วยภาวนากิจ 
 3. เมื่อได้เจริญสติปัฏฐาน ด้วยการกำหมดรู้รูปนาม ด้วยมรรคภาวนา ย่อมเกิดญาณปัญญา หรือวิปสัสนา
ญาณ คือปัญญาที่เห็นแจ้งสังขารตามความเป็นจริง ย่อมทำลายล้างความเห็นผิดออกจากจิต ย่อมเกิดวิปัสสนา
ญาณตามกำลังแห่งอินทรีย์  แจ้งพระนิพพานด้วยญาณทัสสนะ ทำลายอนุสัยออกจากขันธสันดาน เป็นอริยบุคคล 
มีโสดาปัตติมรรค โสดาปัตติผลเป็นต้น ตามลำดับแห่งการทำลายกิเลสอนุสัย จนถึงที่สุดแห่งกองทุกข์ 
   
 
 

พุทธานุสสต ิ

บริกรรมภาวนา 

อุปจารภาวนา 
 
 
1.อรหัง 

2.สัมมาสัมพุทโธ 

3.วิชาวจรณสมัปันโน 

4.สุคโต 

5.โลกวิทู 
6.อนุตตโร ปรุิสัทธัมมสารถ ิ

7.สัตถา เทวมนสุสานัง 

8.พุทโธ 

9.ภควา 

อุปจารสมาธ ิ

สติปัฎฐาน 4 

1.กายานุปัสสนา 

2.เวทนานุปัสสนา 

3.จิตตานุปสัสนา 

4.ธัมมานุปัสสนา 

อาตาปีสัมปชาโนสติมา 
 

โคตรภูญาณ 

วิปัสสนาญาณ 

1.สัมมสนญาณ 

2.อุทยัพพยญาณ 

3.ภังคญาณ 

4.ภยญาณ 

5.อาทีนวญาณ 

6.นิพพิทาญาณ 

7.มุญจิตุกัมยตา ญาณ 

8.ปฏฺสังขารญาณ 

9.สังขารุเปกขาญาณ 

10 อนุโลมญาณ 

 

กิจอริยสัจ 

กำหนดรู้ทุกข์ 

ละสมุทัย 

แจ้งนิโรธ 

เจริญมรรค 
 

ญาณทสันะ
มรรคญาณ  
ผลญาณ 

 

โลกียธรรม (ศีล สมาธิ ปัญญา) 

พุทธานุสสตมิีบัญญตัิพุทธคุณเป็นอารมณ ์      สติปัฏฐานมี รูป-นามเป็น 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F] 

พุทธเป็นอรมณ ์

โลกุตตรธรรม 

มีนิพพานเป็น
อารมณ ์



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 6 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2567 | 1519 

สรุป 
การอบรมจิตภาวนามีหลายแบบที่สอนตามสำนักต่างๆ ตามที่ได้รับการถ่อยทอดจากครูบาอาจารย์  

การเจริญพุทธานุสสติ ระลึกถึงคุณของพระพุทธเจ้า มีการสั่งสอนมาแต่โปราณตั้งแต่ในสมัยพุทธกาล แต่การเจริญ
พุทธานุสสติอย่างเดียวก็ไม่สามารถทำที่สุดแห่งกองทุกข์เพราะเป็นสมถกรรมฐาน กรรมฐานที่อบรมจิตให้เกิดสมาธิ 
แต่ต้องปฏิบัติตามแนวทางแห่งสติปัฎฐาน ด้วยมรรคภาวนา ได้แก่ ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา หรือ วิสุทธิ 7  
(ความบริสุทธิ์ 7 ระดับ) ขั้นที่ 1 ความบริสุทธิ์แห่งศีล ได้แก่ จตุปาริสุทธิศีล 4 ขั้นที ่2 จิตตวิสุทธิ ความบริสุทธิ์แห่ง
จิต หรือ การชำระจิตให้ปราศจากนิวรณ์ธรรม คือการเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาทฐานการปฏิบัติวิปัสสนา    
ตามแนวทางแห่งสติปัฏฐาน เพ่ืออบรมปัญญาให้เจริญยิ่งๆ ขึ้นไป โดยปฏิบัติเข้าถึงวิสุทธิลำดับต่อๆ ไป ตั้งแต่วิสุทธิ
ที่ 3 ทิฎฐิวิสุทธิ ความบริสุทธิของปัญญา รู้แจ้งสภาวะรูป นามตามความเป็นจริง เป็นต้น จนถึงวิสุทธิที่ 7 ญาณทัส
สนวิสุทธิ ความบริสุทธิในการเห็นแจ้งของญาณ ได้แก่มรรคญาณทั้ง 4 เพราะชำระจิตใจให้พ้นจากกิเลสมลทิน
เครื่องเศร้าหมองภายในจิต คืออนุสัยกิเลส ที่นอนเนื่องอยู่ในขันธสันดาน เป็นอธิปัญญาสิกขา 
 
ข้อเสนอแนะ  

1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการศึกษาวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
ผลจากการวิจัยตามวัตถุประสงค์นี้ได้พบว่า การเจริญพุทธานุสสติ เป็นกรรมฐานที่เกื้อหนุนแก่ผู้ปฏิบัติ

อย่างมาก นำมาซึ่งประโยชน์อันเป็นโลกียะ ตลอดจนสันติสุข คือนิพพาน อันป็นโลกุตตระ ดังที่แสดงแล้วใน
อานิสงส์แห่งพุทธานุสสติ พุทธานุสสิเป็นกรรมฐานที่มีอารมณ์อันละเอียดสุขุม และหลากหลาย ดังนั้นย่อมได้
เฉพาะอุปจารสมาธิ คือสมาธิจิตย่อมไม่สามารถดิ่งลงสู่อัปปนาสมาธิได้  แม้บุคคลที่ปฏิบัติตามแนวทางเจโตวิมุตติ/
สมถยานิก คือ เจริญสมาธิจนบรรลุฌาน เป็นอัปปนาสมาธิ เมือ่จะเจริญวิปัสสนาต่อไป ก็ต้องถอยออกจากฌาน มา
กำหนดรู้สภาวะองค์ฌาน ที่ปรากฏนั้นๆ ด้วยกำลังแห่งอุปจารสมาธิ ย่อมจะเห็นแจ้งสภาวธรรมตามความเป็นจริง
ได้ด้วยญาณปัญญา จนสามารถบรรลุโลกุตตรธรรมทำลายกิเลสเป็นสมุจเฉทประหาณได้ ดังนั้นพระโยคาวจรผู้
ปฏิบัติไม่ควรละเลยมองข้าม พุทธานุสสติกรรมฐาน ดังนั้นผู้ที่สนใจปฏิบัติธรรมเพื่อกระทำที่สุดแห่งกองทุกข์โดย
ชอบ ควรศึกษาทำความเข้าใจ แล้วลงมือปฏิบัติตามแนวทางพุทธานุสสติกรรมฐาน ที่ได้แสดงไว้แล้ว เมื่ออบรม
พัฒนาจนอินทรีย์แก่กล้าสมบูรณ์ย่อมบรรลุมรรค ผล แจ้งพระนิพพานด้วยญาณทัสสนะ  
              2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป  
 เนื่องจากการศึกษาวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาด้านเอกสารเกี่ยวกับการเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาท
ฐานการเจริญวิปัสสนาภาวนา  ยังไม่ครอบคลุมเนื้อหาทั้งหมด ยังมีรายละเอียดปลีกย่อยอีกหลายส่วน โดยเกี่ยวกับ 
การเจริญฌาน การบรรลุฌาน การทำงานของโพธิปักขิยธรรม ตลอดการพัฒนาอินทรีย์ เพื่อการบรรลุธรรม  
เพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง เกิดสัมมาปฏิบัติ ตลอดจนเป็นการสืบทอดพระพุทธศาสนาขององค์พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า ให้ดำรงอยู่ในโลกตลอดกาลนาน จึงขอเสนอแนะการทำวิจัยเพิ่มเติม เพื่อเป็นแนวทางในศึกษา
และปฏิบัติต่อไป สำหรับผู้สนใจประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับหัวข้อต่อไปนี้       
 1. ศึกษาวิเคราะห์การเจริญฌานการบรรลุฌาน การยกองค์ฌานขึ้นสู่ความเป็นวิปัสสนาของสมถยานิก 
 2. ศึกษาวิเคราะห์การเกิดข้ึน การทำงานของโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ                                            
 3. ศึกษาเทคนิคการพัฒนาอินทรีย์ เพ่ือการบรรลุธรรม 
 
 
 



1520 | ศึกษาการเจริญพุทธานุสสติเพื่อเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

เอกสารอ้างอิง  
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พ่ึงจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบําบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในมิต ิทางการพยาบาล. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2553). วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ อาจ อาสถมหาเถร แปลและเรียบเรียง. (พิมพ์ครั้ง
ที่ 9). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 

พระอรรถชาติ เดชดํารง. (2566). การแบ่งช ่วงชั ้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ
พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพฯ:  
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2534). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหามงกุฎราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎ
ราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต). (2564). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 41). 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เพ็ดแอนด์โฮม. 

Damnoen, P.  S., Siri, P., Supattho, P.  S., & Kaewwilai, K. (2021 ) .  The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135. 

 
 
 


