
การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพื่อวิปัสสนาญาณ 
Developing The Balance of The Mind with The Dhamma Research of 

Enlightenment for Vipassana Insight 
 

1พระมหากิตติพิชญ์ นโมพันเรียน และ 2ธานี สุวรรณประทีป 
1Phra Maha Kittiphit Namopanrian and 2Thanee Suwanprathip 

 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
E-mail: 16411205010@mcu.ac.th, 2thanee.su@mcu.ac.th 

 

Received July 30, 2024; Revised October 23, 2024; Accepted October 26, 2024 
 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพ่ือศึกษาจิตกับธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาท 2) เพ่ือพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณ รูปแบบการวิจัยครั้งนี้เป็นงานวิจัย
เชิงคุณภาพเน้นเอกสารผ่านการศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท แล้วนำเสนอข้อมูลเชิงพรรณนาโวหาร 
ผลจากการวิจัย พบว่า  
 1. จิตกับธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ คือ องค์ธรรมที่สำคัญและมีความสัมพันธ์กันมาก เพราะจิตมีหน้าต้อง
รับรู้อารมณ์ตอลดเวลา ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ คือ การเจริญสติระลึกรู้อยู่ในทุกอารมณ์ปัจจุบันขณะเพื่อให้เกิด
ปัญญาพิจารณาเห็นเท่าทันความเป็นไปในอารมณ์นั้นๆ จักเป็นประโยชน์ให้จิตมีความฉลาดสามารถควบคุม
อารมณ์ให้เป็นเครื่องมือในการสร้างความสงบสุขสำหรับการใช้ชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิผล  
 2.  การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตเพ่ือวิปัสสนาญาณ คือ การเจริญสติจนเกิดปัญญาหยั่งเห็นความเกิด
ดับอย่างเร็วมากของนามรูปอันเป็นตัวอารมณ์ที่เป็นไปตามธรรมชาติ จนตระหนักถึงความน่ากลัว มีโทษมาก เกิด
ความเบื่อหน่าย มีสติรู้ในปัจจุบันอยู่ ต้องการจะหลีกออกจากสังขารแล้วแสวงหาทางที่จะหนีให้พ้นไป จนเกิด
ปัญญาเห็นความเป็นธรรมดาของสังขารแล้วจิตวางเฉยเป็นกลางด้วยกำลังปัญญานั้น  
 
คำสำคัญ: จิต; ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์; การพัฒนาความสมดุลแห่งจิต; วิปัสสนาญาณ  
 
Abstract 
 The article aims at 2 objectives: 1) to study the mind and Dhammavijayasampojjhanga in 
the Theravada Buddhist Scriptures 2) to develop the balance of the mind using 
Dhammavijayasampojjhanga for introspection. The format of this research is qualitative research, 
emphasizing documents through studying information from Theravada Buddhist scriptures. Then 
present the descriptive information. The results of the research found that 
 1. The mind and Dhammavicayasambojjhanga are important Dharma elements and have 
a strong relationship. Because the mind has a face and must recognize emotions throughout time. 
Dhammavicayasambojjhanga is the cultivation of mindfulness and awareness of every emotion in 



1282 | การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณ 

the present moment in order to gain the wisdom to consider and see what is going on in that 
emotion. It will be beneficial for the mind to be intelligent and able to control emotions as a 
tool for creating peace for effective daily living.      
 2. Developing the balance of the mind for introspection, which is developing mindfulness 
until one has the wisdom to understand the very rapid arising and passing away of Nama-rupa, 
which are natural emotions. until realizing the fear, the danger, and the boredom Being mindful 
of the present Want to escape from the body and search for a way to escape. Until the wisdom 
arises to see the normality of the body and the mind becomes neutral with the power of that 
wisdom.  
 
Keywords: Mind; Dhammawichayasambojjhanga; Developing balance of mind; Vipassana insight 
 
บทนำ  
 ธรรมชาติที่เป็นใหญ่ในการรู้อารมณ์ รับอารมณ์ ชื่อว่า มนินทรีย์ ซึ่งก็คือ จิต วิญญาณ หรือ ใจ นั่นเอง 
มนุษย์ทุกคนเกิดมาล้วนมีใจเป็นผู้คอยสั่งการ ทุกการกระทำทั้งทางกายและวาจาล้วนมาจากใจเป็นผู้สั่งทั้งสิ้น ถ้าใจ
คิดดี กายก็ทำดี วาจาก็พูดดีและเพราะกรรมดีนั้นย่อมมีความสุขกาย ใจเบา เหมือนเงาติดตามตัวเป็นผลสนอง
ตามมา แต่ถ้าใจคิดชั่ว กายก็ทำชั่ว วาจาก็พูดชั่วและเพราะกรรมชั่วนั้นความทุกข์ย่อมเป็นผลติดตามบุคคลนั้นไป 
สมดังพระพุทธดำรัสตรัสแก่อทินนปุพพกพราหมณ์ บิดาของนายมัฏฐกุณฑลี ดังนี้ว่า “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็น
หัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจดี ก็จะพูดดีหรือทำดีตามไปด้วย เพราะความดีนั้น สุขย่อมติดตามเขา
ไป เหมือนเงาติดตามตัวเขาไป ฉะนั้น” อีกท้ังพระพุทธองค์ได้ตรัสแก่ภิกษุท้ังหลายในเรื่องพระจักขุบาลเถระดังนี้ว่า  
“ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจชั่ว ก็จะพูดชั่วหรือทำชั่วตามไปด้วยเพราะ
ความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไปเหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลากเกวียนไป ฉะนั้ น” (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 พระศาสดาทรงตระหนักว่า จิตนั้นชักนำมนุษย์ให้สร้างกรรมทั้งดีและชั่วอันมีวิบากกรรมคอย
อำนวยผลตามมาทั้งในภพปัจจุบันและภพหน้า พระองค์จึงทรงเน้นสอนการฝึกจิต รักษาจิต สำรวมจิต คุ้มครองจิต 
อบรมจิตให้มีสติตื ่นอยู่รู ้ทันทุกขณะอารมณ์ปัจจุบันเป็นสำคัญด้วยพระดำรัสว่า “การฝึกจิตที่ควบคุมได้ยาก 
เปลี่ยนแปลงง่าย(เกิดดับเร็ว) ชอบใฝ่หาแต่อารมณ์ที่ปรารถนา จัดว่าเป็นความดี เพราะจิตที่ฝึกแล้วย่อมนำสุขมา
ให้” “ผู้มีปัญญาควรรักษาจิตที่เห็นได้ยากยิ่ง ละเอียดยิ่ง ชอบใฝ่หาแต่อารมณ์ที่ปรารถนา เพราะจิตที่คุ้มครองแล้ว
ย่อมนำสุขมาให้” “คนเหล่าใด สำรวมจิตที่เที่ยวไปไกล (รับอารมณ์ที่อยู่ไกลได้) เที่ยวไปดวงเดียว (เกิดขึ้นทีละดวง 
ดวงหนึ่งดับดวงหนึ่งจึงเกิดขึ้นไม่เกิดขึ้นพร้อมกัน) ไม่มีรูปร่าง (ไม่มีสัณฐาน ไม่มีสี เป็นต้น) อาศัยอยู่ในถ้ำ(อาศัยอยู่
ในมหาภูตรูป 4 และ หทัยรูป) คนเหล่านั้น จักพ้นจากเครื่องผูกแห่งมาร” (วัฏฏะอันเป็นไปในภูมิ 3 : กามาวจรภูมิ 
รูปาวจรภูมิ อรูปาวจรภูมิ)“ผู้มีจิตไม่มั่นคง ไม่รู้แจ้งสัทธรรม มีความเลื่อมใสเลื่อนลอย ย่อมไม่มีปัญญาสมบูรณ์”
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534)  
 ปัญหาของมนุษย์ทั้งมวลล้วนเกิดมาจากการขาดความสมดุลแห่งจิตที่ไม่ได้รับการอบรมด้วยมรรค
ภาวนา ชีวิตจึงพลัดหลงตกไปในวังวนแห่งทุกข์อยู่ร่ำไป จิตของปุถุชนผู้ไม่มีปัญญานั้นมีปกติหมุนไปตามโลกซึ่งหมุน
ไปในโลกธรรม 8 คือ มีลาภ เสื่อมลาภ มียศ เสื่อมยศ ไดส้รรเสริญ ถูกนินทา มีสุข และเป็นทุกข์ โดยที่โลกธรรม 8 
นี้ย่อมเกิดขึ้นเป็นธรรมดาทั้งแก่ปุถุชนผู้มิได้สดับธรรม ทั้งแก่อริยสาวกผู้ได้สดับธรรม แต่ทั้งนี้ก็ยังมีความแตกต่าง
กันคือ ปุถุชนผู้ยังไม่ได้สดับ ไม่รู้ชัดตามความเป็นจริง เขาประกอบด้วยความยินดีและความยินร้ายในโลกธรรม
นั้นๆย่อมไม่หลุดพ้นจากทุกข์ได้ ส่วนอริยสาวกผู้ได้สดับ เขาย่อมเห็นประจักษ์ รู้ชัดตามความเป็นจริง เป็นผู้มีสติ มี



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 6 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2567 | 1283 

ปัญญารู้ชัดว่าโลกธรรม 8 เป็นสภาพมีความแปรปรวนเป็นธรรมดา ละความยินดีและความยินร้ายได้ย่อมหลุดพ้น
จากทุกข์ (อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย, 2539) สมดังพระพุทธดำรัสว่า “ธรรมเหล่านี้ในหมู่มนุษย์ ล้วนไม่เที่ยง ไม่
มั่นคง มีความแปรผันเป็นธรรมดาแต่ท่านผู้มีปัญญาดี มีสติ รู้ธรรมเหล่านี้แล้ว ย่อมพิจารณาเห็นว่า มีความแปรผัน
เป็นธรรมดา อิฏฐารมณ์จึงย่ำยีจิตของท่านไม่ได้ ท่านย่อมไม่ยินร้ายต่ออนิฏฐารมณ์ ความยินดี หรือความยินร้าย 
ท่านขจัดปัดเป่าจนไม่มีอยู่ ท่านรู้ทางท่ีปราศจากธุลี ไม่มีความเศร้าโศก เป็นผู้ถึงฝั่งแห่งภพ ย่อมรู้แจ้งชัดโดยชอบ” 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณจะเริ่มต้นขึ้นได้เมื่อผู้ปฏิบัติปรับ
อินทรีย์ทั้ง 5 ของตนให้เกิดความสมดุลก่อนเป็นบาทฐานสำคัญ และเมื่ออินทรีย์สมดุลพร้อมแล้วจึงจักเป็นเหตุ
ปัจจัยเอื้อให้เกิดปัญญาในการตามรู้เท่าทันอารมณ์แล้วพิจารณาเห็นความดับ ชื่อว่าวิปัสสนาญาณ (ญาณพิจารณา
เห็นความดับ) จิตเกิดกำลังแก่กล้าเห็นไตรลักษณ์ปรากฏชัดเจนในรูปนาม จิตจดจ่อต่อเนื่องเห็นความเกิด-ดับถี่
ขึ้นๆ เร็วขึ้นมากจนเห็นแต่ความดับไปฝ่ายเดียวเท่านั้น ปัญญาแก่กล้าขึ้นจนเห็นภัย เห็นโทษ เกิดความเบื่อหน่าย
จนอยากหนีไปให้พ้นจากสภาวธรรมที่ปรากฏชัดในปัจจุบัน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2564) จิต
เลื่อนขั้นขึ้นไปในกระแสวิปัสสนาญาณ 16 ขั้น ตามกำลังสติ ปัญญาของผู้ปฏิบัติเพื่อพัฒนาความสมดุลแห่งจิตให้
มั่นคง 

บทความนี้นำเสนอการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพื่อวิปัสสนาญาณจะช่วยตอบ
วิธีแก้ไขและป้องกันความทุกข์ทางใจอันมีอารมณ์เป็นเหตุปัจจัย อีกทั้งเพื่อเสริมสร้างภูมิปัญญาที่จำเป็นในการ
พัฒนาความสมดุลแห่งจิตได้อย่างถูกต้องซึ่งจะเป็นประโยชน์เกื้อกูลอันยิ่งใหญ่แก่เหล่าพุทธบริษัทผู้ต้องการพ้น
ทุกข์และเป็นกำลังสำคัญในการช่วยกันหมุนกงล้อธรรมจักรสัญลักษณ์แห่งพระพุทธศาสนาให้สืบทอดอายุจากรุ่นสู่
รุ่นสืบไปในภายภาคหน้าได้อย่างถูกต้องตามหลักการในพระไตรปิฎก 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาจิตกับธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท   
 2. เพ่ือพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณ 
 
การทบทวนวรรณกรรม  
 การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพื่อวิปัสสนาญาณมีหลักการ ปฏิบัติที่ถูกต้องและ
ถูกตรงตามพระไตรปิฏก สมดังพระพุทธดำรัสว่า “ธรรมเหล่านี้ในหมู่มนุษย์ ล้วนไม่เที่ยง ไม่มั่นคง มีความแปรผัน
เป็นธรรมดา แต่ท่านผู้มีปัญญาดี มีสติ รู ้ธรรมเหล่านี้แล้ว ย่อมพิจารณาเห็นว่า มีความแปรผันเป็นธรรมดา 
อิฏฐารมณ์จึงย่ำยีจิตของท่านไม่ได้ ท่านย่อมไม่ยินร้ายต่ออนิฏฐารมณ์ ความยินดีหรือความยินร้าย ท่านขจัดปัดเป่า
จนไม่มีอยู่ ท่านรู้ทางที่ปราศจากธุลี ไม่มีความเศร้าโศก เป็นผู้ถึงฝั่งแห่งภพ ย่อมรู้แจ้งชัดโดยชอบ” (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย , 2539) ที ่ปรากฏในพระอภิธรรมปิฎกวิภ ังค์ ท่านได้ให้คำอธิบายถึงอาการของธ ัมม
วิจยสัมโพชฌงค์ไว้ในโพชฌงควิภังค์ สุตตันตภาขนีย์ โพชฌงค์ 7 นัยที่ 1 ดังนี้ว่า ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ เป็นไฉน 
ภิกษุนั ้นเป็นผู ้ม ีสติอยู ่อย่างนั ้น วิจัย เลือกสรร ทบทวน สอบสวนธรรมนั ้นด้วยปัญญา นี ้เร ียกว่า ธัมม
วิจยสัมโพชฌงค์ ท่านได้อธิบายถึงอาการของธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ไว้ในสุตตันตภาขนีย์ โพชฌงค์ 7 นัยที่ 2 ดังนี้ว่า 
ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ เป็นไฉน ความเลือกสรรธรรมในธรรมภายในตนก็มี ในธรรมภายนอกตนก็มี ความเลือกสรร
ธรรมในธรรมภายในตน ก็คือธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ ย่อมเป็นไปเพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือความตรัสรู้ เพ่ือนิพพาน ถึงความ
เลือกสรรธรรมในธรรมภายนอกตน ก็คือธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ ย่อมเป็นไปเพื่อความรู้ยิ่ง เพื่อควา มตรัสรู้ เพ่ือ
นิพพาน (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) (2542) ได้แสดงหลักการของการปฏิบัติวิปัสสนาขั้นต้นใน



1284 | การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณ 

หนังสือ หลักปฏิบัติสมถะและวิปัสสนากรรมฐานว่า “ในขั้นแรก ผู้ปฏิบัติมีสติกำหนดรูปนาม ตามอารมณ์และ
อิริยาบถนั้น ข้อสำคัญต้องให้ได้ปัจจุบันอารมณ์มากที่สุด เพราะอารมณ์ปัจจุบันนั้น ทำลายสันตติของรูปนามให้
แยกออกจากกัน” สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2564) ได้ให้ความสำคัญเกี่ยวกับการพัฒนาความ
สมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณไว้ในหนังสือพุทธธรรม พบว่า สติสเห็นสามารถทวนระลึก
นึกถึง หรือกุมจิตไว้กับสิ่งที่พึงเก่ียวข้องที่ต้องใช้ต้องทำมานำเสนอต่อปัญญาที่ตรวจตรองพิจารณา  
 การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตนั้นต้องอาศัยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เป็นองค์ธรรมสำคัญอย่างยิ่งยวดเพราะ
การใคร่ครวญ ทบทวน วิจัยธรรมให้เท่าทันปัจจุบันขณะ มีความจำเป็นต่อการใช้ชีวิตประจำวันเพื่อให้เกิดความ
เจริญสงบสุขได้ เพราะจิตที่มีสติปัญญาสมดุลด้วยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์จักเป็นจิตที่สภาวะเข้าที่ดีแล้ว เหมาะสม 
ปานกลาง ถูกต้องดีแล้ว จิตก็สามารถวางเฉยขณะดูรู้เห็นอารมณ์เป็นไป ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ช่วยพัฒนาความ
สมดุลแห่งจิตให้จิตรับรู้เท่าทันอารมณ์ปัจจุบันขณะได้อย่างรอบทิศ รู้ว่าอะไรเป็นคุณหรือโทษ เมื่อรู้ถ้วนทั่วเขา้ที่ดี
แล้ว รู้เห็นทุกอย่างที่เป็นไปตามธรรมชาติด้วยดีแล้ว จิตก็จักปล่อยวางเป็นกลางได้อย่างเป็นธรรมชาติที่สงบเย็น
ด้วยกำลังของสติปัญญาที่หยั่งรู้สังขารทั้งปวงในปัจจุบันขณะได้ตามความเป็นจริง โดยปราศจากความหวั่นไหว
เพราะรู้อยู่เห็นอยู่ด้วยปัญญาที่เข้าถึงความเป็นจริงนั้น นี้เป็นผลดีอันเกิดจากจิตที่มีความสมดุลแล้ว 
 
ระเบียบวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่
เกี่ยวข้องกับการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพื่อวิปัสสนาญาณ กำหนดขั้นตอนการวิจัย 
ดังนี้ 
 1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ  ได้แก่ พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสส 
 2. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั ้นทุติยภูมิ  ได้แก่ เอกสาร ตำราวิชาการทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาท และงานวิจัยต่างๆ ที่เก่ียวข้อง 
 3. กำหนดประเด็นเพิ่มเติม หรือรายละเอียดอื่นๆ ที่เกี ่ยวข้อง โดยได้รับคำแนะนำจากคณาจารย์
ผู้ทรงคุณวุฒิซึ่งมีความชำนาญเฉพาะทาง 
 4. วิเคราะห์และสรุปคำตอบปัญหาการวิจัย โดยยึดหลักการที่ถูกต้องตรงตามคัมภัร์พุทธศาสนาเถร
วาทและคำแนะนำจากคณาจารย์ผู้ทรงคุณวุฒิทีม่ีความชำนาญเฉพาะทาง 
 5. ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ 
 6. ปรับปรุง แก้ไขเนื้อความ และนำเสนอผลการวิจัยฉบับสมบูรณ์ 
 
ผลการวิจัย 
  การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสมโพชฌงค์ 
 ผลการวิจัย พบว่า ความสมดุลแห่งจิต หมายถึง สภาวะจิตที่มีสติระลึกรู้เท่าทันอารมณ์อยู่ทุกปัจจุบันขณะ
แล้วเกิดปัญญาพิจารณาหยั่งเห็นความเป็นไปของอารมณ์นั้นตามความเป็นจริง  หรือจิตที่มีสติระลึกรู้ได้เสมอภาค
กับอารมณ์ที่มากระทบอยู่ในปัจจุบันขณะอย่างต่อเนื่องอันเป็นบาทฐานสำคัญให้เกิดตัวปัญญารู้ชัดในอาการจิต
และอารมณ์ที่เป็นไปตามธรรมชาติของสภาวะในปัจจุบันขณะนั้นๆ การเจริญสติเพื่อพัฒนาปัญญาญาณให้มีกำลัง
แก่กล้า เมื่อปัญญาญาณเจริญแก่กล้าก็จักทำหน้าที่คุ้มครอง รักษา ยกจิตขึ้นพิจารณาอารมณ์เกิดความสมดุล
ระหว่างจิตกับอารมณ์ที่เป็นไปตามธรรมชาติหรือตามสภาวะของตนๆ จิตจักเกิดความสมดุลได้ก็เพราะอาศัยธัมม
วิจยสัมโพชฌงค์ ซึ่งธัมมวิจยสัมโพชฌงค์จะเกิดขึ้นและเจริญยิ่งขึ ้นไปนั้นต้องพร้อมด้วยเหตุ 2 ประการคือ 1. 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 6 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2567 | 1285 

โยนิโสมนสิกาโร การทำไว้ในใจในกุศลธรรมโดยอุบายอันแยบคาย คือจนถึงที่เกิดที่ดับของธรรมนั้นๆ ยกตัวอย่าง
เช่น ผู้ปฏิบัติเมื่อมีเจตนามุ่งเจริญวิปัสสนาญาณอยู่ พึงเจริญสติตามระลึกรู้อยู่ในอารมณ์ปัจจุบันขณะไม่ว่าจะเป็น
กาย เวทนา จิต หรือ ธรรมที่จิตจดจ่อสนใจอยู่อย่างต่อเนื่องไปจนเกิดปัญญาพิจารณารู้เห็นอาการของอารมณ์นั้น
ในสภาวะรูปนามที่แสดงอาการไตรลักษณ์ชัดแจ้งทุกขณะ เห็นอาการเกิดข้ึน ตั้งอยู่ ดับไปของรูปนามที่เป็นอารมณ์
นั้นๆ ปรากฏชัดอย่างต่อเนื่องและเมื่อปัญญาพิจารณามีกำลังแก่กล้าขึ้นก็จักเห็นอาการดับไปๆ อย่างถี่ยิบของ
อารมณ์นั้นจนตระหนักถึงภัยและโทษแห่งสภาวธรรมที่ชัดแจ้ง มีอานุภาพส่งผลให้จิตเกิดอาการเบื่อหน่ายถึงขั้น
อยากหลีกหนีให้ห่างไปจากสภาวธรรมนั้นเสีย เป็นต้น นักปฏิบัติผู้มีปัญญาเป็นเครื่องพิจารณาโดยความแยบคาย
ย่อมพิจารณาหยั่งรู้สภาวะของมนสิการเจตสิกซึ่งเป็นปรมัตถธรรมที่นับเนื่องในสังขารขันธ์เพราะเป็นสภาวะที่ปรุง
แต่งจิตให้เกิดการรับรู้อารมณ์ได้เป็นพิเศษต่างจากเวทนาขันธ์และสัญญาขันธ์ โดยอาศัยลักษณะพิเศษเฉพาะตน 4 
ประการ ได้แก่ 1)สาระณะลักขโณ เป็นสภาวธรรมที่นำสัมปยุตตธรรมคือจิตและเจตสิกท่ีเกิดพร้อมกับตนนั้นให้มุ่ง
สู่อารมณ์อยู่เสมอเป็นลักษณะ 2) สัมปะโยชะนะระโส มีการทำให้สัมปยุตตธรรมคือจิตและเจตสิกทั้งหลายที่เกิด
พร้อมกับตนได้รับรู้อารมณ์อยู่เสมอไม่ให้ว่างเว้นจากอารมณ์เลยแม้แต่ขณะเดียวเป็นกิจ 3) อารัมมะณาภิมุขี
ภาวะปัจจุปปัฏฐาโน มีการบ่ายหน้าตรงต่ออารมณ์เป็นอาการปรากฏ 4) อารัมมะณะปะทัฏฐาโน มีอารมณ์เป็นเหตุ
ใกล้ที่สุดที่ทำให้เกิด 2. พหุลีกาโร การทำให้มากๆ ในธรรมที่เป็นกุศล กล่าวคือการทำให้มากๆ ในโยนิโสมนสิการ
นั่นเอง ผู้ปฏิบัติพึงเจริญสติตามรำลึกรู้อยู่ในอารมณ์ปัจจุบันขณะไปอย่างต่อเนื่องไป เจริญสติให้มากเข้าไว้ พึง
อาศัยสติที่เจริญอย่างมีกำลังมากพอนั้นเพื่อช่วยรักษาความสมดุลระหว่างศรัทธากับปัญญาและวิริยะกับสมาธิ
ในขณะปฏิบัติ เมื่อผู้ปฏิบัติทำให้มากซึ่งโยนิโสมนสิการด้วยมีความสมดุลแห่งอินทรีย์ทั้ง5 เป็นบาทฐานรองรับดี
แล้วย่อมเป็นเหตุให้วิปัสสนาญาณเจริญขึ้นไปตามลำดับจนเป็นเหตุปัจจัยให้จิตเกิดสภาวะสมดุลเพราะมีสติปัญญา
รู้เท่าทันทุกอารมณ์ท่ีปรากฏ 
 การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสมโพชฌงค์เพื่อวิปัสสนาญาณ 
 ผลการวิจัย พบว่า ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์นี้ยังมีชื่อเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า วิปัสสนา คำนี้แปลความหมายตาม
ศัพท์ได้ว่า การเห็นโดยประการต่างๆ ในเรื่องนี้มุ่งหมายให้เป็นการรู้เห็นไตรลักษณ์ คือ ความไม่เที่ยง ความเป็น
ทุกข์ และความไม่ใช่ตัวตน ดังข้อความจากพระบาลีว่า  อนิจฺจาทิวเสน วิวิเธน อากาเรน ปสฺสตีติ วิปสฺสนา(มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 “สภาวะเห็นสังขารโดยอาการต่างๆ ด้วยอำนาจของไตรลักษณ์มีความไม่เที่ยงเป็น
ต้น ชื่อว่า วิปัสสนา” คำว่า วิปัสสนา หมายถึง ปัญญา กิริยาที่รู้ชัด การวิจัย ความวิจัยธรรม ภาวะที่รู้ที่ฉลาด ความ
รู้แจ่มแจ้ง ความใคร่ครวญ ปัญญาเครื่องทำลายกิเลส ความเห็นแจ้ง ความรู้ดี ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญา
เหมือนศัสตรา ความสว่างคือปัญญา แสงสว่างคือปัญญา ปัญญาเหมือนประทีป ปัญญาเหมือนปราสาท ไม่หลงงม
งาย ความเห็นที่ถูกต้อง วิปัสสนาเกิดจากการเจริญปัญญาพิจารณาจำแนกแยกรูปและนามให้รู้ชัดเจนตามความ
เป็นจริง คือ ต้องหยั่งเห็นให้ชัดเจนว่ารูปมีสภาพจับต้องได้ มีธรรมชาติแตกสลายแปรปรวนตลอดเวลา อีกทั้งรู้
อารมณ์เองไม่ได้ ส่วนนามมีสภาวะจับต้องไม่ได้ มีความเกิดดับตลอดเวลาและเป็นธรรมชาติน้อมไปสู่อารมณ์คือ
รับรู้อารมณ์ได้ ด้วยอานุภาพของธัมมวิจยสัมโพชฌงค์คือองค์ธรรมแห่งการตรัสรู้ด้วยการวิจัยธรรมนี้จึงจัดเป็นองค์
ธรรมสนับสนุนการเจริญปัญญาของผู้ปฏิบัติให้มีกำลังกล้าถึงขั้นสามารถจำแนกแยกวิเคราะห์จนหยั่งเห็นเหตุปัจจัย
ของนามและรูปตามหลักปฏิจจสมุปบาทได้ ส่งผลให้จิตเกิดสภาวะความสมดุลขึ้นไปอีกระดับ รองรับสภาวธรรม
ความเป็นบาทฐานสำคัญในการเจริญวิปัสสนาญาณให้เกิดผลที่หวังได้ 
 
 อภิปรายผลการวิจัย    
 ผลการวิจัย พบว่า การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพื่อวิปัสสนาญาณนั้นมีวิธีการ
ปฏิบัติที่สามารถเกิดผลได้จริงซึ่งผู้ปฏิบัติต้องเจริญปัญญาให้ผ่านญาณ 2 ขั้นเบื้องต้น ได้แก่ นามรูปปริจเฉทญาณ



1286 | การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณ 

คือปัญญาพิจารณาแยกนามและรูป ปัจจยปริคคหญาณคือปัญญาพิจารณาเหตุปัจจัยของนามและรูปเสียก่อนแล้ว
จึงเจริญวิปัสสนาญาณโดยเริ่มต้นที่สัมมสนญาณคือเจริญปัญญาพิจารณาเห็นไตรลักษณ์ในนามรูปทำลายความเห็น
ผิดที่เคยหลงยึดว่านามรูปเป็นของเที่ยงเป็นสุขเป็นตัวตนออกเสียได้ถัดจากนั้นก็เจริญปัญญาให้มีกำลังกล้าเพ่ือยก
จิตให้ก้าวพ้นวิปัสสนูกิเลส 10 แล้วตามเห็นความเกิดดับของนามรูปได้ชัดเจนจนจิตมีกำลังปัญญาแก่กล้าขั้นเห็นแต่
ความดับรวดเร็วของนามรูปต่อเนื่องเป็นเวลานานจนจิตเห็นภัยเห็นโทษแล้วเกิดความเบื่อหน่ายในสภาวะความดับ
ไป สูญไปตลอดเวลาของนามรูป ในขั้นนี้จิตเกิดความสมดุลหนักแน่นขึ้นมาอีกระดับด้วยกำลังของปัญญาคือ
วิปัสสนาญาณช่วงกลาง ถัดจากนั้นปัญญาจักเจริญมีกำลังขึ้นสู่วิปัสสนาญาณช่วงยอดคือเกิดมีความต้องการจะ
หลีกให้พ้นไปจากสภาวะอารมณ์ที่ประจักษ์แก่จิตอยู่จึงใคร่ครวญหาทางออก ครั้นถึงที่สุดแล้วก็ตระหนักรู้ว่าไม่
อาจจะหลีกพ้นไปได้จึงจำนนอยู่กับสภาวะอารมณ์ที่ประจักษ์อยู่ด้วยปัญญารู้เห็นตามความเป็นจริงแล้วในที่สุดจิตก็
ปล่อยวางความต้องการที่เคยมี สลัดทิ้งไปคลายความคาดหวังออกด้วยกำลังปัญญาที่ถึงพร้อมดีแล้ว จิตก็เลื่อนเข้า
สู่ความสงบเย็นด้วยปัญญาขั้นวิปัสสนาญาณช่วงยอดคือมุญจิตุกัมยตาญาณ สังขารุเปกขาญาณ อนุโลมญาณ เป็น
ต้น อันเป็นเหตุปัจจัยของการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตที่เกิดผลได้เป็นรูปธรรมนามธรรมอย่างแท้จริง นี้จึงเป็นผล
ที่เกิดมาจากการปฏิบัติตามวิธีการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณ 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 ผลการวิจัยทำให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ ดังนี้ จิต คือ ธรรมชาติรู้อารมณ์ ซึ่งธรรมชาติของจิตนั้นมีความสำคัญ
อันเป็นหน้าที่อยู่ 3 ประการ คือ 1) มีการรับอารมณ์ รู้อารมณ์อยู่เสมอ 2) เป็นเหตุให้เจตสิกทั้งหลายรู้อารมณ์ได้
เหมือนกับผู้นำคือตัวจิตเอง 3) ทำให้เกิดความวิจิตรพิสดารได้ทั้งในสิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต ส่วนธัมมวิจยสัมโพชฌงค์
นั้นมีบัณฑิตได้ให้การตีความเอาไว้ว่า ภิกษุนั้นเป็นผู้มีสติอยู่เหมือนเช่นนั้น วิจัยทบทวนอยู่  ถึงการสอบสวน
สภาวธรรมคือขันธ์ 5 นั้นด้วยปัญญา นี้เรียกว่า ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ หรือ องค์แห่งปัญญาเครื่องตรัสรู้คือการวิจัย
ธรรม ได้แก่ การจำแนกแยกสภาวธรรมระหว่างรูปกับนามออกจากกันแล้วพิจารณาเห็นสภาวลักษณะเฉพาะกับ
ลักษณะทั่วไปของรูปกับนาม และธัมมวิจยสัมโพขฌงค์นี้ยังมีชื่อเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า วิปัสสนา คือ สภาวะเห็นรูป
นามเป็นสังขารโดยอาการต่างๆ ด้วยอำนาจไตรลักษณ์ ส่วนพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือ
วิปัสสนาญาณนั้น เริ่มที่การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตในนามรูปปริจเฉทญาณ คือมีสติในปัจจุบันขณะอยู่จนเกิด
ปัญญาพิจารณาจำแนกแยกรูปและนามรู้ชัดเห็นแจ้งได้ตามความเป็นจริงจนจิตเพิกถอนความเคยยึดมั่นว่ามีสัตว์
บุคคลตัวตนออกเสียได้ เกิดทิฎฐิวิสุทธิคือมีความเห็นที่บริสุทธิ์ ส่วนการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตในปัจจยปริคคห
ญาณ คือ มีปัญญาพิจารณากำหนดรู้ปัจจัยของนามรูปในปัจจุบันขณะ เห็นเป็นปัจจักขญาณคือหยั่งเห็นประจักษ์ รู้
เหตุปัจจัยของนามรูปในอดีตและอนาคต กำหนดรู้ตามระยะกาลเป็นอนุมานญาณคือปัญญาอนุมานรู้ตามที่ไดเ้ห็น
ประจักษ์ ส่วนการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตในวิปัสสนาช่วงต้นขั้นสัมมสนญาณ คือเกิดปัญญาหยั่งเห็นรูปนามเป็น
สังขารที่ล้วนเป็นไปด้วยกฏไตรลักษณ์คือไม่เที่ยงเป็นทุกข์และไม่ใช่ตัวตน จิตของผู้ปฏิบัติได้มีปัญญาแก่กล้าช่วย
พัฒนาความสมดุลแห่งจิตขึ้นมาอีกระดับหนึ่ง การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตในอุทยัพพยญาณ คือ เกิดปัญญาหยั่ง
เห็นความเกิดดับของนามรูปว่าไม่เที่ยงเป็นทุกข์ไม่มีตัวตน นี้เป็นวิปัสสนาญาณช่วงต้น ส่วนการพัฒนาความสมดุล
แห่งจิตในภังคญาณ คือเกิดปัญญาหยั่งเห็นความดับของนามรูปที่กำหนดรู้และความดับของวิปัสสนาจิตควบคู่กัน
ไปอย่างรวดเร็ว ในวิปัสสนาญาณขั้นภยญาณ อาทีนวญาณ นิพพิทาญาณ ปัญญาของผู้ปฎิบัติย่อมรู้ชัดเห็นแจ้งว่า
รูปนามเป็นสังขารน่ากลัวซึ่งเต็มไปด้วยโทษจนเกิดความเบื่อหน่ายท่วมท้น นี้เป็นการยกระดับการพัฒนาความ
สมดุลแห่งจิตให้รู้เท่าทันอารมณ์ด้วยวิปัสสนาญานช่วงกลาง  ญาณต่อไปเมื่อวิปัสสนาญาณเจริญถึงขั้นมุญจิตุกัมย
ตาญาณแล้ว ย่อมเกิดปัญญาหยั่งเห็นว่ารูปนามเป็นสังขารน่ากลัวซึ่งเต็มไปด้วยโทษ เกิดความเบื่อหน่ายท่วมท้นจน
มีความต้องการแรงกล้าที่จะหลีกพ้นสลัดออกไปจากสังขารทั้งปวงที่มีความแตกดับทุกขณะซึ่งดำเนิน ไปในภพ 3 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 6 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2567 | 1287 

กำเนิด 4 คติ 4 วิญญาณฐิติ 7 และสัตตาวาส 9 ทั้งหมดแม้อย่างหนึ่ง นี้เป็นสภาวะพัฒนาความสมดุลแห่งจิตด้วย
วิปัสสนาญาณช่วงยอด การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตในปฏิสังขาญาณ คือมีปัญญาหยั่งเห็นรูปนามหรือสังขารทั้ง
ปวงว่าไม่เท่ียงบ้าง เป็นทุกข์บ้าง ไม่ใช่ตัวตนบ้าง ปัญญาพิจารณาทบทวนหาทางหลุดพ้น 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
สรุป  
 การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณนั้นจักปรากฎสภาวะสมดุลที่เห็น
ผลได้ชัดเจนมากเมื่อปัญญาแก่กล้าถึงในขั้นสังขารุเปกขาญาณ คือจิตย่อมมีสภาวะสมดุลด้วยปัญญาที่มีกำลังแห่ง
องค์ 6 ได้แก่ 1) ปราศจากความกลัวและความยินดี  2) วางเฉยไม่ดีใจไม่เสียใจ 3) กำหนดรู้ได้ง่ายโดยไม่ต้อง

จิต, ใจ 

สติ ระลึกรู้ใน 

กาย เวทนา จิต ธรรม 

ปัญญา พิจารณา 

ขันธ์ 5 คือ รูป 1
นาม 4 

ญาณเบื้องต้น 

บาทฐานวิปัสสนา 
ปัจจยปริคคหญาณ 

นามรูปปรจิเฉทญาณ 

ตรุณอุทยัพพยญาณ มีวิปัสสนู 10 

สัมมสนญาณ เห็นไตรลักษณ ์

ภังคญาณ เห็นการดับไปถี่ยบิถ่ายดียว 
พลวอุทยัพพยญาณ พ้นวิปัสสนู10 

อาทีนวญาณ  
นิพพิทาญาณ 

ภัยญาณ เห็นเป็นภัย น่ากลัว 

ปฏิสังขาญาณ ดภูาพรวมไตรลักษณ ์

มุญจิตุกมัยตาญาณ ใคร่จะพ้น 

อนุโลมญาณ สรุปทวนญาณ4-11 

สังขารุเปกขาญาณ มีปญัญาวางเฉย 

เมื่อถึงมรรคญาณ ผลญาณก็ถึงทันท ี

โคตรภูญาณ ยกจติพ้นโคตรปุถุชน 

ปัจจเวกขณญาณ  
เห็นกิเลสที่ละได้และที่ยังละไม่ได ้

วิปัสสนาญาณช่วงช้ันกลาง 

ข้ามพ้นวิปัสสนูกเิลส10 ได้แล้ว 

วิปัสสนาญาณช่วงช้ันยอด 

เกิดญาณยกจติให้ข้ามโคตรปุถุชน 

เจริญ
 

ทำให้มี 

คุ้มครอง
รักษา 

ร 

เกิดความสมดลุแห่งจิต 

มีปัญญาหยั่งรู้ในระดับอริยบุคล 

เกิดความสมดลุแห่งจิต 

ในระดับญาณช้ันยอด 

เกิดความสมดลุแห่งจิต 

ในระดับญาณช่วงกลาง 

เกิดความสมดลุแห่งจิต 

ในระดับญาณช่วงต้น 

วิปัสสนาญาณช่วงช้ันต้น 

มีวิปัสสนูกเิลส10 ขวางล่อลวงอยู่ 



1288 | การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณ 

พยายาม 4) สมาธิตั้งอยู่ได้นาน 5) มีความละเอียดสุขุมยิ่งขึ้นตามเวลาที่ผ่านไป 6) ไม่มีความฟุ้งซ่าน การพัฒนา
ความสมดุลแห่งจิตในขั้นอนุโลมญาณ จิตย่อมคลายออกจากสังขารเคลื่อนขึ้นไปสู่อริยมรรคอันมีพระนิพพานเป็น
อารมณ์   เมื่อวิปัสสนาญาณถึงขั้นโคตรภูญาณแล้ว จิตย่อมแล่นไปด้วยความเร็วแล้วมุ่งหน้าสู่อารมณ์แห่งพระ
นิพพานโดยถ่ายเดียว เมื่อวิปัสสนาญาณเจริญถึงขั้นมรรคญาณ ผลญาณแล้ว จิตย่อมแล่นเข้าหาสภาวะพระ
นิพพานเป็นที่สุด และเมื่อวิปัสสนาญาณเจริญถึงขั้นปัจจเวกขณญาณแล้ว จิตของผู้ปฎิบัติย่อมพิจารณามรรค ผล
และนิพพานอย่างแน่นอน หรืออาจมีการพิจารณาถึงกิเลสที่ละได้และที่ยังละไม่ได้ ขึ้นอยู่กับกำลังปัญญาของนัก
ปฏิบัติผู้บรรลุนั้น และนี้เป็นผลของการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตด้วยธัมมวิจยสัมโภชฌงค์เพื่อวิปัสสนาญาณช่วง
ยอดสุด คือ ปัจจเวกขณญาณ นับได้แน่นอนว่าจิตชองผู้ปฏิบัติที่พัฒนาปัญญาให้มีกำลังกล้าถึงวิปัสสนาญาณขั้นนี้
จักมีความสมดุลแห่งจิตที่มั่นคงอย่างแท้จริง มีสุขคติภูมิเท่านั้นเป็นที่อยู่ที่ไป 
 
ข้อเสนอแนะ 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใชป้ระโยชน์ 

  การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตโดยธัมมวิจยสัมโพชฌงค์เพ่ือวิปัสสนาญาณนี้มีความเหมาะสมสำหรับ
ให้บุคคลผู้มีสติปัญญาด้านการพัฒนาจิตหรือวิญญาณนำไปศึกษาเพื่อพัฒนาวิถีการดำเนินชีวิตประจำวันได้ตาม
กำลังสติปัญญาของแต่ละบุคคลผู้ซึ่งสามารถตระหนักรู้ถึงความสำคัญของความเก่ียวเนื่องกันระหว่างจิตกับอารมณ์
ที่ทำงานสัมพันธ์กันตลอดเวลา หากเมื่อบุคคลใด เรียนรู้ที่จะแสวงหาวิธีการพัฒนาชีวิตให้เจริญก้าวหน้าควบคู่ไป
กับความสงบสุขแล้ว บุคคลนั้น พึงใส่ใจในการเรียนรู้วิธีการพัฒนาความสมดุลแห่งจิตเพ่ือสร้างความสงบสุขในชีวิต
ให้เกิดผลได้จริงในทุกปัจจุบันขณะด้วยความสงบและสุขเย็นตามแนวทางพุทธศาสนาเถรวาท 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 ในการวิจัยครั้งต่อไป ผู้วิจัยขอเสนอแนะการทำวิจัยในหัวข้ออ่ืนที่มีความเกี่ยวข้องกับการพัฒนาความ

สมดุลแห่งจิตด้วยองค์ธรรมในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท ควรจะศึกษาในลักษณะดังนี้ 
1) การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตด้วยสติปัฏฐาน 4 เพ่ือมรรคจิตผลจิต 
2) การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตด้วยวิปัสสนาภาวนาเพื่อมรรคญาณผลญาณ 
3) การพัฒนาความสมดุลแห่งจิตด้วยวิปัสสนาญาณในญาณ 16 เพ่ือมรรคผล 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระพุทธโฆสาจารย์. (2554). วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ อาจ อาสถมหาเถร แปลและเรียบเรียง. 

กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกฏุราช

วิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2564). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 56).  กรุงเทพฯ:

สหธรรมิก. 
อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย. (2539). วิปัสสนากรรมฐาน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิสัทธัมมโชติกะ. 
 


