
การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ 
The Enlightenment of Phra Anuruddha Thera 

 
1พระวิโรจน์  รูปดี และ 2ธานี สุวรรณประทีป 

1Phra Wiroj Roopdee and 2Thanee Suwanprateep 
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 

E-mail: 1wiroj31082495@gmail.com, 2thanee.su@mcu.ac.th. 

Received June 15, 2023; Revised September 4, 2023; Accepted September 25, 2023 

 
บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาประวัติและการสั่งสมบารมีของพระอนุรุทธเถระ 2) เพื่อศึกษาการ
บรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถกถา 
และคัมภีร์ที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ คัมภีร์ปกรณ์วิสุทธิมรรค เป็นต้น ตรวจสอบโดยอาจารย์ที่ปรึกษา ปรับปรุง แก้ไข เรียบ
เรียงด้วยการบรรยายเชิงพรรณนา การศึกษาพบว่า การศึกษาการบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ แบ่งออกเป็น 2 
ส่วน คือ ในส่วนที่ 1 ประวัติและการสั่งสมบารมีของพระอนุรุทธเถระ พระอนุรุทธเถระ ท่านเป็นโอรสของเจ้าชาย
อมิโตทนะ มีพี่น้อง 2 พระองค์ คือ 1) มหานามะ พระเชษฐา (พี่ชาย) และ 2) โรหิณี พระกนิฏฐภคินี (น้องสาว) 
การส ั ่ งสมบารม ีของพระอน ุร ุทธเถระ ค ือ ในสม ัยพระปทุม ุตตรพุทธเจ ้า ท ่าน เห ็นภ ิกษ ุร ูปหน ึ ่ งอัน 
พระศาสดาทรงตั้งไว้ในตำแหน่งอันเลิศแห่งภิกษุท้ังหลายผู้มีตาทิพย์ จึงได้ทำความปรารถนาไว้ พระพุทธเจ้าได้ทรง
เห็นความสำเร็จแห่งความปรารถนานั้น จึงทรงพยากรณ์ว่าในอนาคตท่านจักเป็นเลิศกว่าภิกษุท้ังหลาย คือ เป็นผู้มี
ตาทิพย์ ในส่วนที่ 2 การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ ท่านได้เรียนกรรมฐานในสำนักของพระสารีบุตร ขณะที่
ท ่านกำลังตรึกมหาปุร ิสว ิตก 7 ข้ออยู ่น ั ้น พระพุทธเจ้าทรงให้ท่านตรึกมหาปุริสวิตกต่อไปเป็นข้อที ่ 8  
พระอนุรุทธะเถระ พิจารณาตามแนวเทศนาที่พระพุทธเจ้าตรัสแนะนำจนเกิดความรู้แจ้งและได้บรรลุอรหัตตผล ทำ
ให้ท่านมีคุณวิเศษ คือ ปฏิสัมภิทา 4 วิโมกข์ 8 และอภิญญา 6 

 
คำสำคัญ: การบรรลุธรรม; การสั่งสมบารมี;  พระอนุรุทธเถระ 
 
Abstract 

The objectives of this article were; 1) to study the biography and perfection accumulation 
of Phra Anuruddha Thera and, 2 )  to study the enlightenment of Phra Anuruddha Thera. This 
research was documentary research, conducted by taking data from Tipitaka, its commentary, 
and related scriptures such as Visuddhimagga, etc., examined by advisors, revised, and compiled 
with descriptive type. The result was found that the enlightenment of Phra Anuruddha Thera was 
divided into 2  parts: Part 1  biography and perfect accumulation of Phra Anuruddha Thera read 
that he was the son of prince Amitodana and had one elder brother, Mahanama, and a young 
sister, Rohini. He had started his perfection accumulation from Padumuttara Buddha’s time while 



1094 | การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ 

seeing a Bhikkhus granted the excellence position of clairvoyant one, then he made a wish on 
such. The Buddha knew and predicted that in the future he would be in a clairvoyant excellent 
position. Part 2 ; for the enlightenment of Phra Anuruddha Thera, he studied meditation from 
Venerable Sariputra. While he was meditating on the seven verses of Mahapurisavitaka, the Lord 
Buddha instructed him to while he was thinking on 7  Mahapurisavitaka, the Buddha persuaded 
him to think further 8 th Mahapurisavitaka, he followed the Buddha’s teaching until he had got 
enlightenment and Arahatship with great virtues, namely the four Patisambhida, eight Vimokkha, 
and the six Aphiñña. 
 
Keywords: Enlightenment; Perfection Accumulation; Phra Anuruddha Thera 
 
บทนำ  

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่อุบัติขึ้นได้ก็เพราะการตรัสรู้ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และเป็นศาสนาที่
ตั้งอยู่บนรากฐานแห่ง “ปัญญา” หรือเป็นศาสนาที่สอนให้ปฏิบัติตามจนเกิดปัญญา ดังนั้น ผู้ประสงค์ที่จะมีปัญญา
ให้ละเอียดลึกซึ้งยิ่ง ๆ ขึ้นไป เพื่อกำจัดกิเลสอกุศล คือ โลภะ โทสะ และโมหะ บรรเทาเบาบางลง หรือหมดสิ้นไป
อย่างเด็ดขาด จึงต้องอาศัยการฝึกฝนด้วยการเจริญ “วิปัสสนา” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เพ่ือให้เกิด
ความรู้ ความเข้าใจใน รูป-นาม ตามความเป็นจริง เพื่อการบรรลุมรรค ผล นิพพาน อันเป็นเป็นเส้นทางแห่งการ
พ้นทุกข์ได้ในที่สุด 

การบรรลุธรรม คือ การเห็นแจ้งด้วยปัญญาประจักษ์ในรูปนามที่ปรากฏ จนคลายอุปาทานจากอารมณ์ทั้ง
ปวงตามลำดับขั้น เข้าถึงมรรค ผล และนิพพาน สำเร็จเป็นพระอริยบุคคล แบ่งตามมรรคผลที่ได้ประหารสังโยชน์
แล้วเป็น 4 ระดับ คือ 1) พระโสดาบัน 2) พระสกทาคามี 3) พระอนาคามี และ 4) พระอรหันต์ การบรรลุธรรม
สำเร็จหรือถึงจุดมุ่งหมายในทางพระพุทธศาสนา ตั้งแต่การเข้าใจธรรมในระดับ ต้น ๆ คือ ระดับโลกียะ จนเข้าใจถึง
ธรรมในระดับมรรคผล คือ ระดับโลกุตตระ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2561) 

วิธีที่จะหลุดพ้นจากความแก่ ความเจ็บ ความตาย และความทุกข์ทั้งปวง ได้มีอยู่เพียงวิธีเดียวเท่านั้นก็คือ
การไม่เกิดอีก เพราะเมื่อไม่เกิดอีก เราก็ไม่ต้องแก่ ไม่ต้องเจ็บ ไม่ต้องตายไม่ต้องทุกข์กายทุกข์ใจ และไม่ต้องทุกข์
ทรมานในนรกอีกต่อไป สิ่งที่ทำให้สัตว์ทั้งหลายต้องเกิดอีกไม่มีที่สิ้นสุดก็คือ ความต้องการของสรรพสัตว์นั่นเอง จึง
เห็นได้ว่าการหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ จะต้องบรรลุธรรมเท่านั้นที่เรียกว่า วิมุตติ คือ ความ
หลุดพ้น เป็นวัตถุประสงค์มุ ่งหมายของการปฏิบัติธรรมในทางพระพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ใน
พระไตรปิฎก เพื่อให้ศึกษาหลักธรรมและนำไปปฏิบัติตามแนวทางแห่งการบรรลุธรรม ได้แก่ ธรรมที่เป็นฝักฝ่าย
แห่งอริยบุคคล หรือมรรคญาณ ธรรมที่เป็นเครื่องเกื้อกูลแก่การตรัสรู้ ประกอบความเพียรเนือง ๆ ในการเจริญ
อริยมรรคให้วิปัสสนาพัฒนาขึ้น ชื่อว่าเป็นฝักฝ่ายแห่งโพธิปักขิยธรรม การที่จะเข้าถึงสภาวะกระแสแห่งพระ
นิพพานจะต้องเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ในอริยสัจ 4 ด้วยวิปัสสนาภาวนา เพื่อพัฒนาปัญญาในการกำหนดรูปนาม
ให้รู ้ตามความเป็นจริงของไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา จึงจะต้องเจริญวิปัสสนาตามแนวทาง  
สติปัฏฐาน 4 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จึงจะหลุดพ้นเข้าสู่อริยมรรคในโลกุตตรธรรมได้ 

พระอนุรุทธเถระ หรือ พระอนุรุทธเถรศากยะ เป็นพระภิกษุสาวกเอตทัคคะของพระพุทธเจ้า โดยท่าน
เป็นพระราชโอรสของพระเจ้าอมิโตทนะผู้ เป็นพระอนุชาของพระเจ้าสุทโธทนะ ผู้เป็นพระราชบิดาของเจ้าชาย
สิทธัตถะ เมื่อท่านพระอนุรุทธะออกบวชแล้วได้ไปเรียนกรรมฐานกับพระสารีบุตร ท่านพระอนุรุทธะได้ตรึกถึงมหา
ปุริสวิตก 7 ประการ ว่าเป็นธรรมะของผู้ปรารถนาน้อย ยินดีด้วยสันโดษ ไม่ใช่ธรรมของผู้มักมาก เป็นอาทิ 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1095 

พระพุทธเจ้าเสด็จไปถึงทรงทราบความจึงตรัสแสดงมหาปุริ สว ิตกข้อที ่ 8 ว ่าเป็นธรรมของผู ้ไม ่เน ิ ่นช้า  
พระอนุรุทธะเจริญสมณธรรมต่อไปก็ได้บรรลุอรหันต์ เมื่อท่านบรรลุสมณธรรมแล้ว ท่านชอบตรวจดูสัตว์โลกด้วย
ทิพยจักษุอยู่เสมอ ยกเว้นแต่เวลาฉันภัตตาหารเท่านั้น ด้วยเหตุนี้พระพุทธเจ้าจึงยกย่องท่านว่าเป็นผู้เลิศกว่าภกิษุ
ทัง้หลายในด้าน “ทิพยจักษุ” ในวันที่พระบรมศาสดาดับขันธ์ปรินิพพานนั้น พระอนุรุทธะก็ร่วมอยู่เฝ้า ณ สาลวโน
ทยานนั้นด้วย และท่านยังได้ร่วมทำกิจพระศาสนาครั้งสำคัญ ในการทำปฐมสังคายนากัลป์คณะสงฆ์โดยมีพระ
มหากัสสปเถระเป็นประธาน พระอุบาลีเถระวิสัชนาพระวินัย และพระอานนท์เถระวิสัชนาพระสูตร เมื่อท่านพระ
อนุรุทธเถระดำรงอายุสังขารโดยสมควรแก่กาลเวลาแล้วก็ดับขันธ์ เข้าสู่นิพพาน ณ ภายใต้ร่มกอไผ่ ในหมู่บ้านเวฬุ
วะ แคว้นวัชชี 

จากความสำคัญดังที่กล่าวมา ผู้วิจัยมองเห็นสภาพปัญหา และต้องการแสวงหาคำตอบเกี่ยวกับประวัติ
และการสั่งสมบารมีของพระอนุรุทธเถระว่ามีความเป็นมาอย่างไร ท่านมีวิธีการปฏิบัติอย่างไร มีหลักธรรมใดบ้าง
สนับสนุนให้ท่านพระอนุรุทธเถระสามารถบรรลุธรรมได้ ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงทำการวิจัยเรื่อง “การบรรลุธรรมของ
พระอนุรุทธเถระ” เพื่อไขความเคลือบแคลงสงสัยในประการต่าง ๆ ให้มีความกระจ่างชัดเจนยิ่งขึ้น อีกทั้งยัง
เสริมสร้างองค์ความรู้ใหม่ที่จะเป็นข้อมูลในเชิงวิชาการ และยังเป็นปัจจัยที่สำคัญในการศึกษาค้นคว้ าและเป็น
แนวทางต่อการปฏิบัติอันจะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งของบุคคลผู้สนใจสืบต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1) เพ่ือศึกษาประวัติและการสั่งสมบารมีของพระอนุรุทธเถระ 
2) เพ่ือศึกษาการบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ 
 

การทบทวนวรรณกรรม 
ความสำคัญของ “การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ” เนื้อความในพระไตรปิฎกได้กล่าวถึง ประวัติ

พระอนุรุทธเถระว่า ท่านเป็นโอรสของเจ้าชายอมิโตทนะ มีพี่น้อง 2 พระองค์ คือ 1) มหานามะ พระเชษฐา และ  
2) โรหิณี พระกนิฏฐภคินี พระอนุรุทธะออกบวชในคราวเดียวกันกับ พระภัททิยะ พระอานนท์ พระภคุ  
พระกิมพิละ พระอุบาลี และพระเทวทัต ครั้นเมื่อท่านได้ออกบวชแล้ว ได้เรียนกรรมฐานในสำนักของพระสารีบุตร 
แล้วได้ไปประจำอยู่ที่ปาจีนวังสทายวันในแคว้นเจตี บำเพ็ญสมณธรรม ขณะที่ท่านตรึกมหาปุริสวิตก 7 ข้อ อยู่นั้น 
พระพุทธเจ้าได้เสด็จมาตรัสบอก ให้ท่านตรึกมหาปุริสวิตกต่อไปเป็นข้อที่ 8 จนเกิดความรู้แจ้งบรรลุอรหัตตผล ทำ
ให้ท่านมีคุณวิเศษ คือ ปฏิสัมภิทา 4 วิโมกข์ 8 และอภิญญา 6 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นลักษณะ
ของบรรพชิตที่นําไปสู่ความศรัทธาเลื่อมใสของหมู่ชน (พระราชธรรมนิเทส ระแบบ ฐิตญาโณ, 2537) สามารถนํา
ความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และสามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง  (พระคันธสาราภิวงศ์, 
2550) เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัตินี้จะนําไปสู่ความรู้แจ้ง
เห็นจริง (Damnoen et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการ
พัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ เดชดำรง, 2566) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้อง
นําไปใช้ด้วยความรอบคอบ (Tan & Damnoen, 2020) ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีสมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ 
สติปัญญา (โยตะ ชัยวรมันกุล และคณะ, 2566) ความรู้ ควบคู่กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยน
ทัศนคติและพฤติกรรม ด้วยการปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและเบญจธรรมเพื่อการดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร 
วิศาลบูรณ์ และคณะ, 2566) และมีวัฒนธรรมในการดํารงชีวิตสามารถอยู ่ร่วมกับผู ้อื ่นได้อย่างมีความสุข 
(Klomkul et al., 2023) 



1096 | การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ 

สรุปความได้ว่า พระอนุรุทธเถระ ท่านเป็นโอรสของเจ้าชายอมิโตทนะ มีพี ่น้อง 2 พระองค์ คือ  
1) มหานามะ และ 2) โรหิณี เมื่อท่านได้ออกบวช ได้เรียนกรรมฐานในสำนักของพระสารีบุตร เมื่อท่านบำเพ็ญ
สมณธรรม ตรึกมหาปุริสวิตกได้ 8 ข้อ ที่พระพุทธเจ้าตรัสแนะนำจนเกิดความรู้แจ้งและได้บรรลุอรหัตตผล ทำให้
ท่านมีคุณวิเศษ คือ ปฏิสัมภิทา 4 วิโมกข์ 8 และอภิญญา 6 
 
ระเบียบวิธีการวิจัย 

การศึกษาวิจัยเรื่อง “การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ” ในครั้งนี้ เป็นการวิจัยเอกสาร โดยผู้วิจัยมุ่ง
ศึกษาประวัติและการสั ่งสมบารมีของพระอนุรุทธเถระ และการบรรลุธรรมของพระอนุร ุทธเถระ โดยมี
วิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ 

1) ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ อัน ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 

2) เรียบเรียง ตรวจสอบความถูกต้อง และความน่าเชื่อถือของข้อมูล ตลอดจนจัดลำดับความสำคัญ
ของแหล่งที่มา โดยเปรียบเทียบกับคัมภีร์พระไตรปิฎก 

3) กำหนดประเด็นเพิ่มเติม หรือรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง โดยการขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ 
และคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง 

4) วิเคราะห์ และสรุปคำตอบปัญหาการวิจัย ตามคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ และคณาจารย์ที่มีความ
เชี่ยวชาญเฉพาะทาง 

5) ปรับปรุง แก้ไขเนื้อหา และนำเสนอผลการวิจัย 
 

ผลการวิจัย 
ประวัติและการสั่งสมบารมีของพระอนุรุทธเถระ 
พระอนุรุทธเถระท่านบังเกิดในวรรณะกษัตริย์ เป็นโอรสของเจ้าชายอมิโตทนะ พระอนุชาของพระเจ้า

สุทโธทนะ ผู้ครองกรุงกบิลพัสดุ ประสูติร่วมพระมารดาเดียวกันสามพระองค์ คือ พระเชษฐา (พี่ชาย) พระนามว่า 
มหานามะ พระกนิฏฐภคินี (น้องสาว) พระนามว่า โรหิณี รวมเป็นสามกับอนุรุทธเถระ ถ้านับตามลำดับพระวงศ์ 
เป็นพระอนุชาของสมเด็จพระบรมศาสดา ซึ่งต่อมาได้ครองราชย์สมบัติต่อจากพระเจ้าสุทโธทนะ ผู้เป็นพระราช
บิดาของเจ้าชายสิทธัตถะ อนุรุทธกุเถระ เป็นกษัตริย์อันสุขุมาลชาติ มีปราสาทสามหลังเป็นที่อยู่ในฤดูทั้งสาม 
สมบูรณ์ด้วยทรัพย์ศฤงคาร (ทรัพย์ที่ทำให้คนได้รับเกิดความรัก ความชอบใจ) และบริวารยศ แม้ท่ีสุด คำว่า “ไม่มี” 
ก็ไม่รู้จักและไม่เคยได้สดับเลย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

พระอนุรุทธเถระ ท่านได้ออกบวชในคราวเดียวกันกับ พระภัททิยเถระ พระอานนท์เถระ พระภคุเถระ 
พระกิมพิลเถระ พระอุบาลีเถระ และพระเทวทัตเถระ ในครั้งนั้นเจ้าชายศากยะทั้งหลายพร้อมใจกันกราบทูล
พระพุทธเจ้าบวชให้อุบาลีก่อนโดยให้เหตุผลพระพุทธเจ้าข้า พวกหม่อมฉันเป็นเจ้าศากยะยังมีความถือตัว อุบาลีผู้นี้
เป็นช่างกัลบกรับใช้พวกข้าพระ พุทธเจ้ามานาน ขอพระองค์ทรงโปรดให้เขาบวชก่อน พวกข้าพระพุทธเจ้าจะ
อภิวาท ลุกต้อนรับ ทำอัญชลีกรรม สามีจกิรรมแก่เขา เมื่อเป็นเช่นนี้ความถือตัวว่าเป็นศากยะของพวกหม่อมฉันจัก
บรรเทาไป พระพุทธเจ้าทรงทำตามที่เจ้าชายศากยะเหล่านั้นทูลขอ พระองค์ทรงบวชให้อุบาลีก่อนด้วยวิธีบวชแบบ
เอหิภิกขุอุปสัมปทา จากนั้นจึงทรงบวชให้เจ้าชายศากยะทีหลัง  

พระอนุรุทธเถระ ในพรรษาที่บวชนั้นเองก็ได้ทิพยจักษุ (ความรู้ที่เกิดจากตาทิพย์) จากนั้น ท่านก็ได้
เรียนกรรมฐานจากพระสารีบุตร แล้วลาไปบำเพ็ญสมณธรรมที่ป่าปาจีนวังสทายวันในแคว้นเจตี หรือเจติยะ ขณะที่
บำเพ็ญเพียรอยู่ในป่า ท่านตรึกมหาปุริสวิตก ความตรึกของบุคคลผู้ยิ่งใหญ่ ได้ 7 ข้อ ในขณะที่ท่านกำลังตรึกมหาปุ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1097 

ริสวิตก 7 ข้ออยู่นั้น พระพุทธเจ้าทรงตรวจดูวาระจิตของท่านเห็นว่ามีคุณธรรมแก่กล้าสามารถจะบรรลุอรหัตผลได้
หากได้ฟังข้อแนะนำเพิ่มเติม จึงเสด็จมาตรัสบอก ให้ท่านตรึกมหาปุริสวิตกต่อไปเป็นข้อที่ 8 เมื่อพระอนุรุทธะ
พิจารณาตามแนวเทศนาที่พระพุทธเจ้าตรัสแนะนำจนเกิดความรู้แจ้งและได้บรรลุอรหัตตผลในที่สุด 

พระอนุรุทธเถระ ท่านได้ท่องเที่ยวในชมพูทวีปมีสมุทรสาคร ทั้ง 4 เป็นขอบเขต 7 ครั้ง ได้ปกครองปวง
ประชานิการโดยธรรม ด้วยไม่ต้องใช้อาชญาหรือศาตราใด ๆ เราระลึกชาติหนหลังในคราวที่อยู่ในมนุษยโลกได้
ดังนี้คือ เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ 7 ชาติ เป็นพระอินทร์ 7 ชาติ รวมการท่องเที่ยวอยู่เป็น 14 ชาติด้วยกัน ในเมื่อ
สมาธิอันประกอบด้วยองค์ 5 เป็นธรรมอันเอกปรากฏขึ้น ที่เราได้เพราะความสงบ ระงับกิเลสทิพยจักษุของเราจึง
บริสุทธิ์เราดำรงอยู่ในฌานอันประกอบด้วยองค์ 5 ประการ รู้จุติและอุบัติ การมาการไป ความเป็นอย่างนี้และ
ความเป็นอย่างอื่น ของสัตว์ทั้งหลาย เรามีความคุ้นเคยกับพระบรมศาสดามาแล้วเป็นอย่างดี เราได้ทำคำสั่งสอน
ของพระพุทธเจ้าเสร็จแล้วปลงภาระอันหนักลงได้แล้วถอนตัณหาเครื่องนำไปสู่ภพขึ้นได้แล้ว เป็นผู้ไม่มีอาสวะ จั ก
นิพพานด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุภายใต้พุ่มกอไม้ไผ่ใกล้บ้านเวฬุวคามแห่งแคว้นวัชชี  

สรุปความได้ว่า พระอนุรุทธเถระท่านเป็นโอรสของเจ้าชายอมิโตทนะ พระอนุชาของพระเจ้าสุทโธทนะ 
ผู้ครองกรุงกบิลพัสดุ ประสูติร่วมพระมารดาเดียวกันสามพระองค์ คือ พระเชษฐา (พี่ชาย) พระนามว่า มหานามะ 
พระกนิฏฐภคินี (น้องสาว) รวมเป็นสามกับอนุรุทธเถระ ถ้านับตามลำดับพระวงศ์ เป็นพระอนุชาของสมเด็จพระ
บรมศาสดา ซึ่งต่อมาได้ครองราชย์สมบัติต่อจากพระเจ้าสุทโธทนะ ผู้เป็นพระราชบิดาของเจ้าชายสิทธัตถะ ท่านได้
ออกบวชในคราวเดียวกันกับ พระภัททิยเถระ พระอานนท์เถระ พระภคุเถระ พระกิมพิลเถระ พระอุบาลีเถระ และ
พระเทวทัตเถระ พระอนุรุทธเถระ ในพรรษาที่บวชนั้นเองก็ได้ทิพยจักษุ (ความรู้ที่เกิดจากตาทิพย์) จากนั้น ท่านก็
ได้เรียนกรรมฐานจากพระสารีบุตร ในขณะที่ท่านกำลังตรึกมหาปุริสวิตก 7 ข้ออยู่นั้น พระพุทธเจ้าทรงแนะนำ
เพิ่มเติม ให้ท่านตรึกมหาปุริสวิตกต่อไปเป็นข้อที่ 8 เมื่อท่านพิจารณาตามแนวเทศนาที่พระพุทธเจ้าตรัสแนะนำ
แล้วก็ได้บรรลุอรหัตตผลในที่สุด พระอนุรุทธเถระ ท่านได้ท่องเที่ยวปกครองปวงประชานิการโดยธรรม จากนั้น
ท่านไดอ้นุปาทิเสสนิพพานธาตุภายใต้พุ่มกอไม้ไผ่ใกล้บ้านเวฬุวคามแห่งแคว้นวัชชี 

 
การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ 
การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ มี 8 ประการ คือ 1. ธรรมของบุคคลผู้มักน้อย ไม่ใช่ธรรมของ

บุคคลผู้มักมาก 2. ธรรมของบุคคลผู้สันโดษ ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้ไม่สันโดษ 3. ธรรมของบุคคลผู้สงัด ไม่ใช่ธรรม
ของบุคคลผู ้ยินดีในการคลุกคลี 4. ธรรมของบุคคลผู ้ปรารภความเพียร ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู ้เกียจคร้าน  
5. ธรรมของบุคคลผู้มีสติตั้งมั่น ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้หลงลืมสติ 6. ธรรมของบุคคลผู้มีใจตั้งมั่น ไม่ใช่ธรรมของ
บุคคลผู้มีใจไม่ตั้งมั่น 7. ธรรมของบุคคลผู้มีปัญญา ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้มีปัญญาทราม 8. ธรรมของบุคคลผู้ยนิดี
ในนิปปปัญจธรรม ผู้พอใจในนิปปปัญจธรรม ดังจะได้กล่าวในบัดนี้ 

1. ธรรมของบุคคลผู้มักน้อย ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้มักมาก คือ ธรรมนี้คือโลกุตตรธรรม 9 ย่อมเกิดแก่
บุคคลผู้ชื่อว่ามีความมักน้อย เพราะปกปิดคุณที่ตนได้อย่างนี้ และเพราะรู้จักประมาณในการรับ ไม่เกิดแก่บุคคลผู้
มัก 

2. ธรรมของบุคคลผู้สันโดษ ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้ไม่สันโดษ คือ สันโดษ 3 และ 12 หมายถึง ความ
ยินดี ความพอใจ ความยินดีด้วยของของตนซึ่งได้มาด้วยเรี่ยวแรงความเพียรโดยชอบธรรม ความยินดีด้วยปัจจยัสี่
ตามมีตามได้ ความรู้จักอ่ิมรู้จักพอ  

3. ธรรมของบุคคลผู้สงัด ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้ยินดีในการคลุกคลี คือ วิเวก 3 ประการ  
4. ธรรมของบุคคลผู้ปรารภความเพียร ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้เกียจคร้าน คือ สัมมัปปธาน 4 ได้แก่ 



1098 | การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ 

1) สังวรปธาน เพียรระวังยับยั ้งบาปที่ยังไม่เกิดไม่ให้เกิดขึ ้น หมายถึง การทำฉันทะใ ห้เกิด 
พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิตตั้งมั่น เพ่ือไม่ให้อกุศลธรรมอันลามกที่ยังไม่เกิดให้เกิดข้ึน 

2) ปหานปธาน เพียรละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว หมายถึง การทำฉันทะให้เกิด พยายาม 
ปรารภความเพียร ประคองจิตตั้งมั่น เพ่ือละอกุศลธรรมอันลามกที่เกิดขึ้นแล้ว 

3) ภาวนาปธาน เพียรทำกุศลที่ยังไม่เกิดให้เกิดข้ึน หมายถึง การทำฉันทะให้เกิด พยายาม ปรารภ
ความเพียร ประคองจิตตั้งมั่น เพ่ือทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น 

4) อนุรักขนาปธาน เพียรรักษากุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วให้ตั้งมั่นมิให้เสื่อมและ เจริญยิ่งขึ้นไปจน
ไพบูลย์ หมายถงึ การทำฉันทะให้เกิด พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต ตั้งมั่น เพ่ือความตั้งมั่น เพ่ือความไม่
หลงลืม เพื่อความไพบูลย์ เพื่อความเจริญ เพื่อให้บริบูรณ์ แห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

5. ธรรมของบุคคลผู้มีสติตั้งมั่น ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้หลงลืมสติ คือ สติปัฏฐาน 4 ได้แก่ 
1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ว่าด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาโดยการรู้ทางกาย มี 14 บรรพ ได้นำมา

แสดงเกี่ยวกับอิริยาบถการเดิน และ อิริยาบถย่อย ด้วยการกำหนดการก้าวย่าง การเดิน หรืออิริยาบถต่าง ๆ มี
อาการดื่มน้ำ ทานอาหาร เป็นต้น ด้วยการกำหนดสภาพธรรมที่เกิดขึ้นแบบไม่ขาดตอนทำให้เกิดสติสัมปชัญญะ 
(พระคันธสาราภิวงศ,์ 2550) 

2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนดรู้เวทนาทั้ง 9 อย่างใดอย่างหนึ่งที่เกิดขึ้น กำหนดได้ทัน
ความรู้สึกในปัจจุบันขณะที่สภาพธรรมปรากฏตามความเป็นจริง (พระราชธรรมนิเทส (ระแบบ ต าโณ), 2537) 

3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน กำหนดจิต 16 อย่าง เมื่ออาการของจิตปรากฏขึ้นอย่างรวดเร็ว ผู้
ปฏิบัติเห็นการเกิดดับภายในจิตหรือภายนอกหรือทั ้งภายในและภายนอกได้อย่างชัดเจน จิตตั ้งมั ่นในการ
กำหนดการเกิดดับอย่างละเอียดถี่ยิบ ด้วยการจดจ่อต่อเนื่องไม่ปล่อยวางและกำหนดทั้งจิตและอารมณ์ที่เกิดดับไป
ได้ทันปัจจุบันขณะ (พระราชธรรมนิเทส (ระแบบ ต าโณ), 2537) 

4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) กำหนดธรรม 5 หมวดมี
นิวรณ์ เป็นต้น รู้ความเกิด ความเสื่อม หรือท้ังความเกิดและความเสื่อม รู้เหตุเกิด เหตุดับ หรือรู้ทั้งเหตุเกิดและเหตุ
ดับของนิวรณ์ที่เกิดขึ้น กิเลสไม่สามารถเกิดได้เพราะการกำหนดจิตที่รู้ทันสภาวธรรมที่ปรากฏแบบจดจ่อต่อเนื่องไม่
ขาดสายการพิจารณาอยา่งนี้ ก็เรียกว่าโยนิโสมนสิการ (พระคันธสาราภิวงศ,์ 2550) 

6. ธรรมของบุคคลผู้มีใจตั้งมั่น ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้มีใจไม่ตั ้งมั ่น คือ ผู้มีจิตมีอารมณ์เป็นหนึ่ง 
(เอกัคคตา หรือสมาธิ) ได้แก่ 

1) ขณิกสมาธิ สมาธิชั่วขณะ เป็นสมาธิขั้นต้น ซึ่งคนทั่วไปอาจใช้ประโยชน์ในการปฏิบัติหน้าที่การ
งานในชีวิตประจำวันให้ได้ผลดี และจะใช้เป็นจุดตั้งต้นในการเจริญวิปัสสนาได้ 

2) อุปจารสมาธิ สมาธิเฉียด ๆ หรือสมาธิจวนจะแน่วแน่ เป็นสมาธิขั้นระงับนิวรณ์ได้ ก่อนที่จะเข้า
สู่ภาวะแห่งฌาน 

3) อัปปนาสมาธิ สมาธิแน่วแน่ หรือสมาธิแนบสนิท เป็นสมาธิระดับสูงสุด ซึ่งมีในฌานทั้งหลาย 
ถือว่าเป็นผลสำเร็จที่ต้องการของการเจริญสมา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

7. ธรรมของบุคคลผู้มีปัญญา ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้มีปัญญาทราม คือ ผู้มีปัญญาด้วยปัญญา (อริยสัจ 
4) เป็นเหตุรู้ว่าสัตว์มีกรรมเป็นของของตน ได้แก่ 

1) ทุกขสัจจะ ธรรมชาติที่เป็นทุกข์ เป็นความจริงของพระอริยเจ้าทั้งหลาย องค์ธรรมได้แก่  
โลกียจิต 81, เจตสิก 51 (เว้น โลภะ), รูป 28 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1099 

2) สมุทยสัจจะ ธรรมชาติที่เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ เป็นความจริงของพระอริยเจ้าทั้งหลาย องค์ธรรม 
ได้แก่ โลภเจตสิก 

3) นิโรธสัจจะ ธรรมที่เป็นเครื่องดับทุกข์ เป็นความจริงของพระอริยเจ้าทั้งหลาย องค์ธรรม ได้แก่ 
นิพพาน 

4) มรรคสัจจะ หนทางที่เป็นเหตุให้ถึงความดับทุกข์ เป็นความจริงของพระอริยเจ้าทั้งหลาย องค์
ธรรมได้แก่ มัคคังคเจตสิก 8 ดวง มีปัญญาเจตสิก เป็นต้น ที่ในมรรคจิต 4 

8. ธรรมของบุคคลผู้ยินดีในนิปปปัญจธรรม ผู้พอใจในนิปปปัญจธรรม คือ (นิปปปัญจธรรม หมายถึง 
ธรรมที่ปราศจากสิ่งปรุงแต่ง คือ ตัณหา มานะ และทิฏฐิ) คือ พระนิพพาน กล่าวคือธรรมที่ปราศจากความเนิ่นช้า 
เพราะเว้นจากธรรมเครื่องเนิ่นช้าคือตัณหามานะและทิฏฐิ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

สรุปความได้ว่า การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ มี 8 ประการ คือ 1. ธรรมของบุคคลผู้มักน้อย 
ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้มักมาก 2. ธรรมของบุคคลผู้สันโดษ ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้ไม่สันโดษ 3. ธรรมของบุคคลผู้
สงัด ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้ยินดีในการคลุกคลี 4. ธรรมของบุคคลผู้ปรารภความเพียร ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้เกียจ
คร้าน 5. ธรรมของบุคคลผู้มีสติตั้งมั่น ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้หลงลืมสติ 6. ธรรมของบุคคลผู้มีใจตั้งมั่น ไม่ใช่ธรรม
ของบุคคลผู้มีใจไม่ตั้งมั่น 7. ธรรมของบุคคลผู้มีปัญญา ไม่ใช่ธรรมของบุคคลผู้มีปัญญาทราม 8. ธรรมของบุคคลผู้
ยินดีในนิปปปัญจธรรม ผู้พอใจในนิปปปัญจธรรม 

 
ข้อเสนอแนะ 

การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ สำหรับบุคคลที่สนใจศึกษาโดยละเอียด และนำข้อมูลไป ใช้ใน
วัตถุประสงค์อย่างอื่น หวังเป็นอย่างยิ่งว่างานวิจัยนี้จะมีข้อมูลที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ 
จึงตั้งประเด็นข้อเสนอแนะไว้ ดังนี้ 

จากการศึกษาเรื่อง “ศึกษาการบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ” ผู้วิจัย พบว่า ยังมีประเด็นที่เป็น
สาระสำคัญที่น่าสนใจศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 

1) ศึกษาการเจริญสติปัฏฐาน 4 ของพระอนุรุทธเถระ เพ่ือขยายความเข้าใจแนวทางของการเจริญ กา
ยานุปัสสนาสติปัฏฐาน เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน จิตนุปัสสนาสติปัฏฐาน และธรรมนุปัสสนาสติปัฏฐาน ของพระ
อนุรุทธเถระ ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการวิปัสสนาภาวนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 เพื่อละคลายจากอกุศลธรรม  
มี นิวรณ์ เป็นต้น แล้วเจริญวิถีทางสติปัฏฐาน 4 เพ่ือเข้าสู่วิชชาและวิมุตติ 

2) ศึกษาการกำหนดรู้อริยสัจ 4 ของพระอนุรุทธเถระ เพ่ือเข้าใจความเป็นเหตุและปัจจัยซึ่งกันและกัน
ว่า ทุกข์ ควรรู้ คือ การทำความเข้าใจปัญหาหรือสภาวะที่เป็นทุกข์อย่างตรงไปตรงมาตามความเป็นจริ ง เป็นการ
เผชิญหน้ากับปัญหา สมุทัย ควรละ คือ การกำจัดสาเหตุที่ทำให้เกิดทุกข์ เป็นการแก้ปัญหาที่เหตุต้นตอ นิโรธ ควร
ทำให้แจ้ง คือการเข้าถึงภาวะดับทุกข์ หมายถึงภาวะที่ไร้ปัญหาซึ่งเป็นจุดมุ่งหมาย มรรค ควรเจริญ คือการ
ฝึกอบรมปฏิบัติตามทางเพื่อให้ถึงความดับแห่งทุกข์ หมายถึงวิธีการหรือทางที่จะนำไปสู่จุดหมาย โดยวิเคราะหใ์ห้
เชื่อมโยงกับหลักธรรมที่เก่ียวเนื่องกันได้ชัดเจนยิ่งขึ้น 

 
เอกสารอ้างอิง 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พ่ึงจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในมิต ิทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระคันธสาราภิวงศ์. (2550). โพธิปักขิยธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: บุญศิริการพิมพ์. 



1100 | การบรรลุธรรมของพระอนุรุทธเถระ 

พระราชธรรมนิเทส (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2537). นิเทศธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: ธีรพงษ์การพิมพ์. 
พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงชั ้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ

พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
โยตะ ชัยวรมันกุล, พระครูโสภณวีรานุวัตร, สุพัฒน์ ชัยวรรณ์, สายน้ำผึ้ง รัตนงาม และ ธนัชพร เกตุคง. (2566). 

พุทธนวัตกรรมภาวนา 4 เพื ่อเพิ ่มพลังของผู้สูงอายุ อำเภอสามพราน จังหวัดนครปฐม. วารสารสห
วิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 6(2), 611-625. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 31). 
กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K.  (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Klomkul, L., Damnoen, S., Sawasdee, U., & Wilairadtanakun, A. (2023). Network Development of 
Buddhist Communication Innovative Space For Media Literacy of Thai Youths. Journal of 
Namibian Studies: History Politics Culture, 35, 919-935. 

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2020 ) .  Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 


