
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร 
An Analysis of Vipassana Practice in Atthsata Sutta 

  
1พระครูสุภัทรธรรมสาร (ศุภโชค พุ่มเอ่ียม) และ 2ธานี สุวรรณประทีป 

1Phrakrusuphatthammasarn (Supachock Pumiem) and 2Thanee Suwanprateep 
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 

E-mail: 2thanee.su@mcu.ac.th  

Received June 12, 2023; Revised September 2, 2023; Accepted September 4, 2023 

บทคัดย่อ  
บทความน้ีมีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในอัฏฐสตสูตร 2) เพื่อวิเคราะห์การ

ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร การวิจัยน้ี เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก และ
คัมภีร์ที่เกี่ยวข้อง ปรับปรุง แก้ไข สรุปผลการวิจัยในลักษณะพรรณนา ผลการวิจัย พบว่า  

1) เน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในอัฏฐสตสูตร คือ คำสอนเรื่องเวทนา คือ ความรู้สึก พระพุทธเจ้าทรง
สอนว่า จิตตั้งมั่น และสติสัมปชัญญะจึงสามารถรู้ชัดเวทนา นิพพานเป็นที่ดับและเป็นทางให้ถึงการดับเวทนา 
เพราะดับเวทนาภิกษุจึงหมดความหิว  

2) วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร พบว่า การเจริญวิปัสสนาภาวนาโดยการนำเอา
เวทนาที่กำลังเกิดขึ้นมาเป็นอารมณ์โดยการใช้ความเพียร ความรู้ตัวและสติเป็นเคร่ืองมือสำคัญในการปฏิบัติ โดย
ทำความเข้าใจเรื่องเวทนาอย่างถูกต้องและจากน้ันให้กำหนดรู้เวทนาคือความรู้สึกที่เป็นสุข ทุกข์หรือไม่สุขไม่ทุกข์
ทั้งที่เป็นทางร่างกายและทางจิตใจ ทั้งหยาบและละเอียด ที่เกิดขึ้นทุกขณะว่าตกอยู่ในไตรลักษณ์คือ ไม่ เที่ยง เป็น
ทุกข์ และเป็นอนัตตา จนจิตเข้าสู่วิปัสสนาญาณ มรรคผล นิพพานในที่สุด 

 
คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; อัฏฐสตสูตร; พระพุทธศาสนา 
 
Abstract  

This article aimed to 1) study the contents and teachings found in Atthasata Sutta, and 2) study 
of insight practice in Atthasata Sutta.  It was documentary research, collected received data was 
collected, compiled, and presented in detail. The results revealed that 1) the main teachings were the 
teachings of Vedana or feeling as the Buddha taught that only concentrated mind and awareness can 
see clearly the feelings, Nibbana is end and path to feeling extinction. Due to the extinction of feeling, 
Bhikkhu will overcome desire. 2) An analysis of insight practice in Atthasata Sutta was found that insight 
practice starts from taking whatever is happening as the insight object for insight practice with great 
efforts, awareness, and mindfulness as the key of meditation’s tool. The practitioners must rightly 
understand the feeling’s nature and then contemplate the feelings, happy, unhappy, and indifferent 
feelings which are the body and mentality, both rough and profound, happening in every moment 



1128 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร 

falling into Three Common Manners; impermanence, suffering, and non-self, finally entering insight 
knowledge, Noble Path, Fruits and Nibbana in final.       
 
Keywords: Vipassana Meditation; Atthasata Sutta; Buddhism  
 
บทนำ  
 ในทางพระพุทธศาสนา คำว่า เวทนา หมายถึง ความรู้สึกเสวยอารมณ์ที่เป็นสุข ทุกข์ เฉยๆ คือความรู้สึก
ของจิตและเจตสิก เมื่อรับรู้อารมณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้น โดยผ่านทางอายตนะภายใน 6 คือ ตา หูจมูก ลิ้น กาย ใจ และ
ภายนอก 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซึ่งคำว่าอารมณ์  
หมายถึง สิ่งที่จิตรับรู้และเสวยอารมณ์ความรู้สึกน้ันๆ ซึ่งเป็นผลต่อเน่ืองของเวทนาที่มีความรู้สึกเกิดขึ้น หลังจาก
เกิดการผัสสะ จึงทำให้เกิดการรับรู้เพราะมีวิญญาณเกิดขึ้นพร้อมผัสสะในการกระทบกันแต่ละคร้ัง (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2560) จึงทำให้เกิดการเสวยอารมณ์อย่างไม่มีที่สิ้นสุดองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าทรงตรัสรู้ความจริงอันประเสริฐด้วยพระองค์เองคืออริยสัจ 4 ได้แก่  ทุกขอริยสัจ  ทุกขสมุทยอริยสัจ  ทุกขนิ
โรธอริยสัจ ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ  ซึ่งเป็นคำสอนเร่ืองทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับทุกข์ และหนทางดับ
ทุกข์ ซึ่งเป็นความจริงที่ทำให้ผู้ดำเนินตามเข้าถึงความเป็นพระอริยบุคคล เป็นไปเพื่อความพ้นทุกข์และเป็นทาง
สายกลาง เรียกว่ามัชฌิมาปฏิปทา ได้แก่ อริยมรรคมีองค์ 8 ว่าโดยย่อ คือ ศีล สมาธิ ปัญญา หรือไตรสิกขา จัดเป็น
หัวใจของพระพุทธศาสนา (พระพุทธโฆสเถระ, 2551 ซึ่งเป็นหลักสำคัญของการปฏิบัติเพื่อเข้าสู่ความดบัทุกข์ที่
เป็นไปตามลำดับของธรรมทั้งหลาย สามารถใช้ปัญญาในการดำเนินชีวิตทั้งในปัจจุบันคือการเป็นอยู่ในโลกน้ีและใน
อนาคตคือภพเบื้องหน้า อีกทั้งสามารถพัฒนาตนให้หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดได้ อย่างรู้เท่าทัน (อุดมชัย  
ปานาพุต และคณะ, 2566) 
 ในหลักของเวทนา 108 ในอัฏฐสตสูตร พระพุทธเจ้าตรัส ภิกษุทั้งหลาย เราจักแสดงธรรมปริยายอนัมี
ปริยาย 108 แก่เธอทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงฟังธรรมปริยายน้ัน ก็ธรรมปริยายอันมีปริยาย 108 เป็นไฉน ดูกรภิกษุ
ทั้งหลาย โดยปริยายหน่ึง เรากล่าวเวทนา 2 ก็มี โดยปริยายหน่ึง เรากล่าวเวทนา 3 ก็มี โดยปริยายหน่ึง เรากล่าว
เวทนา 18 ก็มี โดยปริยายหน่ึง เรากล่าวเวทนา 36 ก็มี โดยปริยายหน่ึง เรากล่าวเวทนา108 ก็มี ฯ (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2552)  
 ผู้วิจัยจึงมีความสนใจในการที่จะศึกษาหลักธรรมในอัฏฐสตสูตร ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา อันมี
หลักธรรมที่เป็นข้อปฏิบัติธรรมเพื่อออกจากทุกข์ โดยการศึกษาความเป็นมาความสำคัญเน้ือหาของหลักธรรมและ
หลักปฏิบัติการเจริญวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร สามารนำมาประยุกต์ใช้ด้วยการศึกษาจากคัมภีร์ เอกสาร 
ตำรา งานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง ทั้งน้ีเพื่อวิเคราะห์และรวบรวมเป็นเอกสารหลักฐานยืนยันอย่างเป็นว ิชาการต่อ
คุณประโยชน์และคุณค่าของเวทนา 108 ซึ่งจะเป็นแนวทางในการปฏิบัติวิป ัสสนาภาวนาเพื่อเป็นแนวทาง
การศึกษาจะเป็นประโยชน์เกื ้อกูลต่อผู้ที ่สนใจนำไปประยุกต์ใช้ให้เกิดความเข้าใจจนสามารถเข้าถึงธรรมอัน
ประเสริฐของพระผู้มีพระภาคเจ้าที่ทรงตรัสไว้ นำมาใช้ในชีวิตและเพื่อให้พระพุทธศาสนาดำรงสืบต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในอัฏฐสตสูตร 
2. เพื่อวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร 

 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1129 

การทบทวนวรรณกรรม 
 ในการศึกษาฉบับน้ี ผู้วิจัยได้ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยแบ่งเอกสารออกเป็นสองส่วน คือ 
เอกสารชั้นปฐมภูมิ ประกอบด้วยคัมภีร์สำคัญทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ พระไตรปิฎก และเอกสารชั้นทติุยภูมิ 
ได้แก่ อรรถกถา และปกรณวิเสส วิสุทธิมรรค หนังสือ ตำรา บทความ เอกสารทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับ
การวิจัย ในส่วนของงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพื่อให้ได้ข้อมูลที่เป็นปัจจุบัน ผู้วิจัยได้ทบทวนรายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้อง
มีรายละเอียดดังน้ี 
  เวทนา หมายถึง การเสวยอารมณ์ คือ ความรู้สึกสุข ทุกข์และไม่สุขไม่ทุกข์ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. 
ปยุตฺโต, 2556) 
  วิปสัสนาภาวนา หมายถึง การปฏิบัติ หรือการฝึกอบรม ที่ทำให้เกิดปัญญาเห็นแจ้ง ในสภาวธรรมอารมณ์
ต่าง ๆ ที่ปรากฏทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ตามความเป็นจริง (เห็นรูปนาม) ว่า เป็นอนิจจังไม่เที่ยง เป็นทุกข์
ต้ังอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ เป็นอนัตตา บังคับบัญชาให้อยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ ไม่เป็นไปความอำนาจต้องการของใคร  
  การปฏิบัติวิปัสสนา หมายถึง วิธีการฝึกฝนอบรมตนเอง โดยมีสติกำหนดรู้ปัจจุบันอารมณ์ คือ รูปนาม 
ตามหลักโพธิปักขิยธรรม (พระพุทธโฆสเถระ, 2551) เพื่อให้เกิดปัญญาญาณรู้แจ้งตามความเป็นจริงคือ วิปัสสนา
ญาณไปตามลำดับ ตั้งแต่นามรูปปริเฉทญาณจนถึงปัจจเวกขณญาณหลุดพ้นจากอำนาจครอบงำของกิ เลส 
 (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2560; สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2535) เพียบพร้อมด้วยอาจาระ และโคจร 
มีปกติเห็นภัยในโทษแม้เล็กน้อย ผู้ปฏิบัติพึงทำศีลและอาจาระให้สมบูรณ์ เพื่อการปฏิบัติตนที่ถูกต้องตามแนวทาง
ที่เหมาะสมตามวิสัยของตนเอง (พระประยูร รุ ่งเรือง , 2565) โดยมีหลักคำสอนเป็นแนวทางในการปฏิบัติ จน
สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข (Chanthathong, 2021; Tan & Damnoen, 2020) ปรับเปลี่ยนทัศนคติ
และพฤติกรรม ด้วยการปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและเบญจธรรมเพื่อการดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาล
บูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช, 2566) ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา
จนถึงที่สุดแล้ว ผลที่ได้คือ การบรรลุธรรมสามารถขจัดกิเลสจนหมดสิ้นไป คือความหลุดพ้นอย่างเด็ดขาดทำลาย
อาสวกิเลสด้วยญาณหรือวิชชาขั้นสุดท้าย ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้ง
เห็นจริง (Damnoen et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการ
พัฒนาพฤติกรรมของตนเอง (พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป, 2565) การฝึกฝนจิตใจให้สงบเพื่อจะได้
เห็นโลกและชีวิตตรงไปตามความเป็นจริงว่าทุกคนเป็นเพื่อนร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตายเหมือนกัน มนุษย์จึงควร
ฝึกฝนจิตใจให้หลุดพ้นจากความทุกข์ (พระอรรถชาติ เดชดำรง, 2566)  
  สูตร แปลว่า พระสูตรที่ว่าด้วยข่ายอันประเสริฐคำว่าข่ายอันประเสริฐ หมายถึง พระสัพพัญญุตญาณของ
พระผู้มีพระภาค ที่เป็นเหตุให้ทรงรู้ทิฏฐิ หรือลัทธิต่าง ๆ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) ซึ่งแพร่หลายอยู่ใน
สมัยน้ันโดยแจ่มแจ้ง และยังทรงรู้แจ้งยิ่งไปกว่าน้ันอีก สรุปว่า เหตุให้เกิดชีวิตอันเป็นทุกข์น้ี มีหัวหน้าหลักๆ อยู่ 2 
อย่าง คือ อวิชชา ความไม่รู้อริยสัจ ไม่รู้ข้อเท็จจริง ของชีวิตอย่างครบถ้วนทุกแง่ทุกมุม พอไม่รู้จักชีวิตดีพอ ก็ทำให้
หลงเข้าใจผิด ไปเห็นว่า เป็นตัวเป็นตน เป็นเรา เป็นของเรา เป็นของดี ของวิเศษ ของสุข ของน่าเอา และ ตัณหา 
ความเพลิดเพลินยินดี เมื่อเกิดความหลง เพลิดเพลินยินดีในชีวิต ยินดีในทุกข์ รักทุกข์ ก็เป็นเหตุให้ เกิดความยึดถือ
ในทุกข์ ไม่ยอมปล่อยทุกข์ ก่อให้เกิดการ กระทำเพื่อให้ได้ทุกข์ที่มีรูปร่างหน้าตาต่างๆ กันออกไป วนเวียนไปเรื่อยๆ 
 
ระเบียบวิธีการวิจัย 

ในการศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพื่อละอวิชชาสังโยชน์น้ี เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative 
Research) ผู้วิจัยกำหนดขั้นตอนการวิจัยต่างๆ ดังน้ี 



1130 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร 

 1. รวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ (Primary source) จากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณวิเสส วิสุทธิมรรค 
และข้อมูลทุติยภมูิ (Secondary source) จากหนังสือ ตำรา บทความทางวิชาการ รวมทั้งงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 2. เรียบเรียง ตรวจสอบความถูกต้อง และความน่าเชื่อถือของข้อมูล ตลอดจนจัดลำดับความสำคัญของ
แหล่งที่มา โดยเปรียบเทียบกับคัมภีร์พระไตรปิฎก 
 3. วิเคราะห์ สังเคราะห์ ข้อมูล สรุปคำตอบปัญหาการวิจัย ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์  
 4. ปรับปรุง แก้ไขเน้ือหา และนำเสนอผลการวิจัยฉบับสมบูรณ์ต่อไป 
 
ผลการวิจัย 
 เนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในอัฏฐสตสูตร 

ผลการวิจัย พบว่า เวทนา คือ ความรู้สึก สุข ทุกข์หรือเฉยๆ เกิดจากอายตนะกับอารมณ์ประจวบกันโดย 
มีวิญญาณรับรู้ เป็นผัสสะ เวทนาอาจจำแนกได้โดยละเอียด ซึ่งเมื่อจะกล่าวถึงเวทนาโดยละเอียด ก็มีถึง 108 ชนิด 
เมื่อจะกล่าวในการปฏิบัติเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานก็มี 9 แต่เวทนาโดยทั่วไปมักกล่าวถึง เวทนา 3 อันได้แก่
ความรู้สึกสุข ทุกข์ และไม่สุขไม่ทุกข์หรืออุเบกขา ด้วยเกี่ยวข้องกับสภาพชีวิตมนุษย์โดยทั่วไป เวทนานี้จะ
เปลี่ยนแปลงไปมาอยู่เสมอจึงมีลักษณะเป็นไตรลักษณ์ คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์และไม่ใช่ตัวตน เวทนามีความสำคัญ
ต่อชีวิตเป็นอย่างยิ่ง เน่ืองจากเวทนาทำให้เกิดตัณหา เกิดกิเลสต่างๆ มากมายบังเกิดเป็นความทุกข์ซับซ้อนส่งผลให้
ชีวิตและสังคมโลกสงบสุขหรือไม่สงบสุขก็ได้ อันเป็นลักษณะชีวิตของปุถุชน เมื่อการรับรู้ของชีวิตในแต่ละคร้ัง
เวทนาจะเป็นขั้วต่อและเป็นทางแยกที่ส่งแรงผลักดันแก่องค์ธรรมหรือหลักธรรมอื่นๆ ทั้งดีและไม่ดีให้เกิดขึ้น 
เวทนาจึงเป็นหัวเลี้ยวหัวต่อระหว่างความดีกับความชั่วที่มนุษย์จะพึงกระทำ ระหว่างกุศลและอกุศลตลอดจน
ระหว่างความหลุดพ้นเป็นอิสระกับการวนเวียนแหวกว่ายอยู่ในสังสารวัฏ ในกระบวนการรับรู้เวทนาจะเป็นเคร่ือง
ชี้บอกให้ทราบว่าอะไรจะเป็นอันตรายต่อชีวิตควรหลีกเว้น อะไรเกื้อกูลแก่ชีวิตควรถือเป็นประโยชน์ได้ จึงนับว่า
เวทนามีอิทธิพลต่อชีวิตเป็นอย่างมาก ดังกล่าวแล้วข้างต้น และแม้ทุกขเวทนาจะเป็นสิ่งซึ่งคนทั้งหลาย ทั้งเกลียด 
ทั้งกลัว แต่ก็มีคุณในการปฏิบัติธรรม เหมือนทำวิกฤติให้เป็นโอกาส การปฏิบัติต่อเวทนาให้ถูกต้องจึงเป็นเร่ือง
สำคัญยิ่ง และจากวิธีการปฏิบัติต่อเวทนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา จะเห็นได้ว่าสาระของการ
ปฏิบัติต่อเวทนาอยู่ที่การกำหนดรู้ในเวทนาน่ันเอง ซึ่งจะเห็นว่าสอดคล้องกับหลักอริยสัจ 4 ซึ่งพระพุทธองค์ทรง
สอนไว้ว่ากิจอันพึงทำในอริยสัจ 4 ประการ คือทุกข์พึงกำหนดรู้ สมุทัยพึงละ นิโรธพึงทำให้แจ้งและมรรคพึงทำให้
เจริญน่ันเอง 

เนือ้หาเวทนาในอัฏฐสตสูตร          
อัฏฐสตสูตร กล่าวถึงเวทนา 108 ประการ เวทนา หมายถึง การเสวยอารมณ์เสวยความรู้สึก คือ ความรู้สึก

ในรสของอารมณ์ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัส หรือเกิดจากผัสสะที่เข้ามากระทบยังทวารภายใน ดังเช่น ตาเห็นรูป หูได้
ยินเสียง จมูกได้กลิ่น ลิ้นได้ลิ้มรส กายได้รับการกระทบถูกต้อง ใจรับรู้สภาพการรับกระทบจาก  อายตนะ (ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย) ผัสสะจึงเป็นที่มาของเวทนาสิ่งที่มากระทบกับ ตา หู  จมูก ลิ้น กาย ใจ ท่านเรียกว่าอารมณ์ 
ประกอบด้วย รูป หรือรูปารมณ์ เสียง หรือสัททารมณ์ กลิ่น หรือคันธารมณ์ รส หรือระสารมณ์ สัมผัส หรือโผฐฐัพ
พารมณ์และธัมมารมณ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เวทนาต้องอาศัยอารมณ์เป็นที่เกิด ไม่มีอารมณ์
เวทนาเกิดไม่ได้ เวทนาจึงแปลว่าการเสวยอารมณ์หรือเสพย์อารมณ์ เมื่อเวทนาต้องอาศัยอารมณ์สุขที่เป็นเวทนาก็
ต้องอาศัยอารมณ์ ฌานอาศัยธรรมมารมณ์อย่างเดียว แต่กามสุขต้องอาศัยอารมณ์ทุกอย่างโดยเฉพาะอย่างยิ่ง
อารมณ์ที่เป็นโลกียอารมณ์ หรือกามคุณอารมณ์ที่ปุถุชนแสวงหา 6 ประการ โดยมีผัสสะเป็นปัจจัย กล่าวคือเมื่อรู้
อารมณ์ก็ต้องมีความรู้สึกอย่างใดอย่างหน่ึง ไม่สุขสบาย ก็ทุกข์ ไม่รู้สึกสุขไม่รู้สึกทุกข์หรือเฉยๆ ผัสสะ หรือการรับ
กระทบสัมผัสเป็นขั้นตอนสำคัญในกระบวนการรับรู้ เมื่อผัสสะ เกิดขึ้นกระบวนธรรมก็ดำเนินต่อไปโดยเร่ิมขึ้นจาก



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1131 

ความรู้สึกต่ออารมณ์ที่รับรู้เข้ามา ปฏิกิริยาอย่างอื่นของจติใจ การจำได้หมายรู้ แล้วนำอารมณ์น้ันไปนึกคิดปรุงแต่ง 
จนถึงการแสดงออกต่างๆที่สืบเนื่องกันตามลำดับของผัสสะนี้ ท่านเรียกว่า “เวทนา” แปลว่า การเสวยอารมณ์ 
หรือ เสพรสอารมณ์คือมีความรู้สึกต่ออารมณ์ที่รับรู้เข้ามาโดยความเป็นสุข เป็นทุกข์ หรือเฉยๆ ผัสสะเป็นเหตุเป็น
ปัจจัยเป็นกระบวนการสำคัญในการรับรู้ที่ก่อให้เกิดเวทนา (พระพุทธโฆสเถระ, 2551)  
 

หลักธรรมสำคัญในอัฏฐสตสูตร 
อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นทางแห่งความดับทุกข์ ด้วยสภาพ 4 อย ่างเหล่านี ้ คือ 1) ม ีสภาพออกไป 

หมายความว่า มีสภาพทำให้กระแสวัฏฏะถอยกลับไปว่า สังขารย่อมมีเพราะอวิชชาเป็นปัจจัยเป็นต้น แล้วมุ่งหน้า
ออกไปทวนกระแสวัฏฏะว่า สังขารย่อมดับเพราะความดับของอวิชชา เป็นต้น 2) เป็นเหตุ หมายความว่า ก่อให้เกิด
ความต้ังมั่นแห่งคุณประเสริฐทั้งหมด 3) รู้ทั่ว หมายความว่า รู้ตลอดสัจธรรม 4 ด้วยการละความหลงผิดที่เรียกว่า
ความไม่รู้แจ้งเห็นจริง 4) เป็นใหญ่ หมายความว่า เป็นใหญ่รุ่งโรจน์ด้วยการถึงความเป็นอิสระ เพราะพ้นจากความ
เป็นทาสของตัณหา ปรมัตถธรรมของแต่ละองค์มรรคมีดังน้ี สัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาเจตสิก, สัมมาสังกัปปะ  

ผลท่ีเกิดข้ึนจากการแสดงธรรมในอัฏฐสตสูตร 
เวทนามีความสำคัญยิ่งต่อชีวิตความเป็นอยู่ของสัตว์โลกเพราะหากเวทนาใดเป็นสิ่งที่สัตว์โลกยินดีพอใจ 

เพราะก่อให้เกิดความสุขความสบาย ก็จะด้ินรนขวนขวายแสวงหา สำคัญมั่นหมาย คิดนึกปรุงแต่งที่จะให้ได้เสพ
เสวยเวทนาน้ัน หากไม่เป็นที่น่าปรารถนา ไม่น่ายินดีไม่น่าพอใจหรือเป็นทุกข์ ก็จะผลักไสปฏิเสธ กล่าวได้อีกนัยน่ึง
ว่าเวทนาเป็นกลไกสำคัญที่สุดในการขับเคลื่อนการดำเนินชีวิตของสัตว์โลกให้ไปในทิศทางใดทิศทางหน่ึง ในทาง
กลับกันหากรู้ความจริงของเวทนาก็จะทำให้พ้นไปเสียจากกองทุกข์เป็นการดับเวทนาโดยสิ้นเชิง (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลยั, 2539) 
 สรุป ทำให้ทราบว่าเวทนาคือความรู้สึก สุข ทุกข์หรือเฉยๆ เกิดจากอายตนะกับอารมณ์ประจวบกัน
โดย มีวิญญาณรับรู้ เป็นผัสสะ เวทนาอาจจำแนกได้โดยละเอียด ซึ่งเมื่อจะกล่าวถึงเวทนาโดยละเอียด ก็มีถึง 108 
ชนิด เมื่อจะกล่าวในการปฏิบัติเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานก็มี 9 แต่เวทนาโดยทั่วไปมักกล่าวถึง เวทนา 3 อันได้แก่
ความรู้สึกสุข ทุกข์ และไม่สุขไม่ทุกข์หรืออุเบกขา ด้วยเกี่ยวข้องกับสภาพชีวิตมนุษย์โดยทั่วไป  
 
วเิคาระห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร 
 การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร ผู้วิจัยได้ศึกษาแนวคิด วรรณกรรมที่เกี ่ยวข้องและค้นคว้า
เอกสาร ตำราวิชาการต่างๆ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพื่อนำมาประมวลเป็นแนวทางในการวิจัยโดยนำเสนอสาระสำคัญ
ตามลำดับ ดังต่อไปน้ี 
 1) ความสำคัญของการเจริญวิปัสสนาภาวนา  
 วิปัสสนาภาวนา มีความสำคัญ เป็นการอบรมจิตให้เกิดปัญญา เพื่อการเห็นแจ้งในพระไตรลักษณ์ ที่
ปรากฏรูป- นาม เป็นอารมณ์ หรือกำหนดพิจารณาสติปัฏฐาน 4 ฐาน กาย เวทนา จิต ธรรม เป็นอารมณ์ให้สติจด
จ่ออยู่กับฐานอารมณ์นั้น ๆ  จนเกิดปัญญามีความรู้แจ้งเห็นจริง เห็นสภาวะ และปรากฏการณ์โดยความไม่เที่ยง 
เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา แล้วนำมาโยนิโสมนสิการจนนำไปสู่ มรรค ผล นิพพาน ในที่สุด 
 2) หลักธรรมที่สนับสนุนการเจริญวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร  
 พระพุทธเจ้าทรงแสดงหลักธรรมที ่สนับสนุนการปฏิบ ัติวิปัสสนาภาวนา โดยสอนให้ภ ิกษุเป ็นผู้มี
สติสัมปชัญญะ คือ พิจารณาเห็นกายในกาย พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา พิจารณาเห็นจิตในจิต เห็นธรรมในธรรม
ทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกได้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2552; พระพุทธโฆสเถระ, 2551) การทำความรู้สึกตัวในการก้าวไป การถอยกลับในการแลดู การเหลียวดู ในการคู้



1132 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร 

เข้า การเหยียดออก ในการครองสังฆาฏิ บาตร และจีวร ในการฉัน การด่ืม การเค้ียว การลิ้ม การถ่ายอุจจาระ การ
ปัสสาวะ ทำความรู้สึกตัวในการยืน การเดิน การน่ัง การนอน การต่ืน การพูด การน่ิง เป็นผู้มีสติสัมปชัญญะอยู่การ
เจริญสติปัฏฐานเป็นการปฏิบัติ เพื่อให้มีความรู้เท่าทันในสภาวธรรมที่เกิดขึ้น เห็นความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น
อนัตตา ระลึกรู้สภาวธรรมปัจจุบัน คือ กาย เวทนา จิต ธรรม มีปัญญาดูรู้เท่าทันตรงตามเป็นจริงขณะปัจจุบันมีสติ
ตามดูกำหนดอารมณ์ที่ปรากฏ ให้ทันกับความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น ทำให้เกิดปัญญาเห็นความเกิดขึ้น ต้ังอยู่ ดับไป
ของสิ่งทั้งหลายการมีสติปรากฏอยู่ ก็เพื่ออาศัยเจริญญาณ เจริญสติเท่าน้ัน ไม่อาศัยด้วยตัณหา และทิฏฐิ ไม่ยึดมั่น
ถือมั่นอะไรๆ ในโลก   
 3) วิเคราะห์เวทนากับการเจริญวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร  
 วิเคราะห์เวทนาในการเจริญวิปัสสนาภาวนา พระพุทธเจ้าทรงแสดงหลักธรรมสำคัญที่มาคู่กัน คือ เวทนา 
3 และอริยมรรคมีองค์ 8 สำหรับเวทนา 3 น้ัน เป็นธรรมที่ควรกำหนดรู้ เพื่อละ ราคะ โทสะ โมหะ เพื่อการบรรลุ
เป็นพระอริยบุคคล เข้าถึงพระนิพพาน ส่วนอริยมรรคมีองค์ 8 น้ัน เป็นธรรมที่ควรเจริญ เพราะถ้าเจริญและทำให้
มากแล้ว จะเป็นธรรมที่กำจัด ราคะ โทสะ โมหะ ยิ่งทำให้มากเจริญให้มากกิเลสยิ่งลดลง การกำหนดรู้เวทนาน้ีมี
จุดมุ่งหมาย คือ เพื่อให้รู้สภาพธรรมของเวทนาตามความเป็นจริง ซึ่งสภาพธรรมที่แท้จริงของเวทนามีลักษณะที่
แปรปรวน เช่น ในขณะกำหนดรู้ ทุกขเวทนา 
 4) อานิสงส์การเจริญวิปัสสนาภาวนา  
 ในแนวทางการปฏิบัติโดยการพิจารณาขันธ์ 5 นำมาเป็นอารมณ์ในการกำหนดวิปัสสนาภาวนาโดยใช้หลัก
สติปัฏฐาน 4 น้ันโดยสภาวะเป็นการกำหนดสติในแต่ละคร้ังล้วนใช้สติกำหนดในรูปขันธ์ นามขันธ์ ซึ่งมีอยู่ทั้งภายใน
และภายนอก การพิจารณาอารมณ์แล้วพิจารณาเห็นความแตกดับจิตมีรูปเป็นอารมณ์เกิดขึ้นแล้วย่อมแตกดับ 
นำมาเป็นอารมณ์ของวิปัสสนา ซึ่งผลของการกำหนดขันธ์ 5 ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา มีดังน้ี 1) การเห ็นไตร
ลักษณ์ 2) การละอุปทาน 3) การละวิปลาส (พระพรหมคุณาภรณ์, ป.อ. ปยุตฺโต, 2556; พระพุทธโฆสเถระ, 2551) 
การเจริญเวทนานุปัสสนาภาวนาในทางปฏิบัติเวทนาในอัฏฐสตสูตร พระพุทธเจ้าทรงเลือกเวทนา 108 มาใช้เป็น
หลักต้ังสติในการพิจารณาเวทนา ทั้งน้ีเพราะว่าถ้าจับจากเวทนา 3 น้ันจะเข้าใจง่าย เอาไปปฏิบัติได้จริง ถึงแม้ว่า
เวทนาจะแบ่งออกเป็นไปอย่างพิสดารเพียงใดก็วนเวียนอยู่ใน กรอบของสุข ทุกข์และอุเปกขา ได้แก่  
 1) สุขเวทนาบรรพ ว่าด้วยการพิจารณาสุขเวทนา เป็นแต่ว่าเป็นแต่ว่า เป็นเวทนา เป็น นามธรรม มีสภาพ
เสวยอารมณ์ที่ดีแล้วสบายเป็นลักษณะ แบ่งออกเป็น 2 ชนิด คือ (1) สุขกาย ได้แก่ สุขทางกาย มีสบายเมื่อได้
โผฏฐัพารมณ์ที่ดี ซึ ่งมีความอบอุ่นและนิ่มนวลทางกาย (2) สุขใจ ได้แก่ โสมนัสเวทนา ดีใจ สบายใจ เมื่อได้รับ
อารมณ์ที่ดีความสุขกายและใจน้ีเป็นเวทนาเจตสิก จัดเป็นนามธรรม เวทนาขันธ์ ธัมมายตนะ ธัมมธาตุ และเป็น
ทุกขสัจไม่ใช่สัตว์ บุคคล ไม่ใช่เราสุข ไม่ใช่เขาสุขดังนั้น เมื่อนักปฏิบัติผู ้เจริญเวทนานุปัสสนาภาวนากรรมฐาน 
ในขณะที่เกิดความสุขทางกายและใจ ต้องต้ังสติกำหนดรู้สุขเวทนา ความเสวยอารมณ์ ความเสวยอารมณ์สบาย
กายใจนี้ เป็นนามธรรม ผู้ปฏิบัติตามกำหนดรู้สุข เวทนาว่า “สบายหนอ” “โล่งหนอ “ดีใจหนอ” เป็นต้น จน
วิปัสสนาญาณเกิดเห็นสุขเวทนา อันเป็นนามเกิดขึ้นแล้วดับไป เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เสมอจนกว่าสั้นกิเลสพ้น
ทุกข์  
 2) ทุกเวทนาบรรพ ว่าด้วยการตั้งสติพิจารณาทุกขเวทนา สักแต่ว่าเป็นทุกขเวทนาไม่ใช่เรา หรือสัตว์ 
บุคคลใดๆ เป็นนามธรรม มีสภาพเสวยอารมณ์ที่ไม่ดีไม่สบายเป็นลักษณะ แบ่งออกเป็น 2 ชนิด คือ (1) ทุกข์กาย 
ได้แก่ ทุกขเวทนาทางกายที่ไม่สบายกาย เมื่อโผฏฐัพพารมณ์ที่ไม่ดีเช่น ร้อนเกินไป หนาวเกินไปมากระทบ เป็นต้น 
(2) เวทนาทางใจ ได้แก่ โทสนัสเวทนา ความเสียใจ ไม่สบายใจ ได้รับอารมณ์ที่ไม่ดี ความทุกข์กายและทุกข์ใจน้ีเป็น
เวทนาเจตสิก จัดเข้าเป็นนามธรรม เวทนาขันธ์ ธัมมายตนะ ธัมมธาตุ และเป็นทุกขสัจจ ไม่ใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน 
เรา ผู้เจริญเวทนานุปัสสนาภาวนา พึงต้ังสติกำหนดรู้ว่า กำหนดรู้ทุกขเวทนาว่า “ปวดหนอ “เมื่อยหนอ “คันหนอ” 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1133 

“เจ็บหนอ” “เสียใจหนอ “หดหู่หนอ”“เศร้าใจหนอ” เป็นต้น จนวิปัสสนาญาณเกิดเห็นทุกขเวทนาตามความเป็น
จริง ว่าเป็นนาม 
   
สรุป 
  อัฏฐสตสูตร กล่าวถึงเวทนา 108 ประการ เวทนา หมายถึง การเสวยอารมณ์เสวยความรู้สึก คือ ความรู้สึก
ในรสของอารมณ์ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัส หรือเกิดจากผัสสะที่เข้ามากระทบยังทวารภายใน วิเคราะห์เวทนาในการ
เจริญวิปัสสนาภาวนา พระพุทธเจ้าทรงแสดงหลักธรรมสำคัญที่มาคู่กัน คือ เวทนา 3 และอริยมรรคมีองค์ 8 
สำหรับเวทนา 3 น้ัน เป็นธรรมที่ควรกำหนดรู้ เพื่อละ ราคะ โทสะ โมหะ เพื่อการบรรลุเป็นพระอริยบุคคล เข้าถึง
พระนิพพาน ส่วนอริยมรรคมีองค์ 8 น้ัน เป็นธรรมที่ควรเจริญ เพราะถ้าเจริญและทำให้มากแล้ว จะเป็นธรรมที่
กำจัด ราคะ โทสะ โมหะ ยิ่งทำให้มากเจริญให้มากกิเลสยิ่งลดลง การกำหนดรู้เวทนาน้ีมีจุดมุ่งหมาย คือ เพื่อให้รู้
สภาพธรรมของเวทนาตามความเป็นจริง ซึ่งสภาพธรรมที่แท้จริงของเวทนามีลักษณะที่แปรปรวน เช่น ในขณะ
กำหนดรู้ ทุกขเวทนา 
  
ข้อเสนอแนะ 
  ผลการวิจัย พบว่า พระสูตรมีเนื้อหาใจความบางตอนที่ละเอียดลึกซึ้ง และมีหลักธรรมหรือศัพท์ที่เป็น
สภาวะซับซ้อนที่ทำให้เข้าใจคลาดเคลื่อน ดังน้ันควรมีการแสดงความเชื่อมโยงกับพระสูตรที่เกี่ยวข้อง ยังมีข้อจำกัด
ในการศึกษาหลาย ๆ ประเด็น เช่น การศึกษาหลักธรรมในพระสูตรอื่น ๆ หรือการนำเน้ือหาหลักธรรมเชื่อมโยง
งานวิจัยเชิงปริมาณและคุณภาพ ดังน้ันหากมีเรื่องศึกษาในประเด็นเดียวกันน้ีควรศึกษาในประเด็นรายละเอียดของ
หลักธรรมต่าง ๆ คือควรที่จะศึกษาในลักษณะดังน้ี 1) ศึกษาเปรียบเทียบแนวทางการปฏิบัติในพระสูตรอื่น ๆ 
2) ศึกษาเร่ืองเวทนากับการพัฒนาจิตและเจริญสติปัญญา 
 
เอกสารอ้างอิง  
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในมิติทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระประยูร รุ่งเรือง. (2565). บทบาทการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสาวกในพระสุตตันตปิฎก. วารสารสห
วิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(4), 1366-1375. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . (พิมพ์ครั้งที่ 24).  
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2551). คัมภีร ์ว ิส ุทธ ิมรรค.  แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย ์ (อาจ อาสภมหาเถระ).  
(พิมพ์คร้ังที่ 10). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 

พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูและ
พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 

พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป. (2565). การปฏิบัติวิปัสสนาในวิตถตธนสูตร. วารสารสหวิทยาการ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(2), 538-545. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



1134 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอัฏฐสตสูตร 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2552). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2560).  พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 49). กรุงเทพฯ:
สหธรรมิก. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2535). พระไตรปิฎกฉบับสำหรับประชาชน. (พิมพ์คร้ังที่ 16). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย. 

อุดมชัย ปานาพุต, ชาตรี สุขสบาย , สงคราม จันทร์ทาคีรี, วีรพงศ์ พิชัยเสนาณรงค์  และ พระมหาณรงค์ราช ครอง
เชื้อ. (2566). ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษา
และการวิจัย, 5(3), 759-768. 

Chanthathong, S. (2021). The Significance of the Right View (Sammaditthi) in Theravada Buddhism. 
Journal of International Buddhist Studies, 12(1), 61-70. 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K. (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2 0 2 0 ) .  Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 
 
 


