
ฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
A Study of Jhana as the Foundation in Vipassana Meditation  

 

1พระมหาประทีป สุขเสน และ 2วิโรจน์ คุ้มครอง 
1Phramaha Prateep Suksean and 2Viroj Koomkrong 

 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand.  
E-mail: 1prateepsuksen@gmail.com, 2koom-krong9@hotmail.com 

 
Received June 1, 2023; Revised September 4, 2023; Accepted October 15, 2023 

 
บทคัดย่อ  

 บทความน้ีมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาฌานในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อศึกษาวิปัสสนาภูมิใน
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา และ 3) เพื่อศึกษาฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนา การวิจัยน้ีเป็นการ
วิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา และวิสุทธิมรรค 
เป็นต้น ปรับปรุง แก้ไข สรุปผลการวิจัยในลักษณะพรรณนา ผลการวิจัย พบว่า ฌานในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท
ฌาน หมายถึง การเพ่ง หรือ เผา องค์ฌาน คือ วิตก วิจาร ปีติ สุข และเอกัคคตา โดยการเลือกเพ่งอารมณ์สมถ
กัมมัฏฐานอย่างใดอย่างหนึ่งที่ เหมาะกับจริตของตน เมื่อสมาธิถึงขั้นอัปปนาสมาธิ จึงบรรลุปฐมฌาน ฝึกวสีใน
ปฐมฌานน้ันคือเข้า - ออก ในปฐมฌานให้มีความชำนาญ เพื่อเป็นประโยชน์แก่องค์ฌานเบื้องสูง การเจริญวิปัสสนา
ต้องอาศัยภูมิแห่งปัญญา ที่เรียกว่า วิปัสสนาภูมิ พิจารณาให้เกิดปัญญา เป็นสิ่งที่ต้องกำหนดรู้ ได้แก่ ขันธ์ 5 เป็นต้น 
เมื่อจิตให้มีความต้ังมั่นในฌานก่อนแล้วเจริญวิปัสสนาเพื่ออบรมจิตโดยมีจุดหมายสูงสุดอยู่ที่มรรค ผล นิพพาน เมื่อ
เจริญสมถภาวนาจนได้สมาธิระดับอุปจารสมาธิ หรืออัปปนาสมาธิบรรลุปฐมฌานควรเข้าปฐมฌานก่อนเพื่อให้ฌาน
เป็นบาท ออกจากปฐมฌาน แล้วกับมาพิจารณาสังขาร ปฏิบัติจนถึงเนวสัญญานาสัญญายตนฌานด้วยความเป็นวสี 
และอาศัยขณิกสมาธิ ยกอารมณ์ขึ้นสู่วิปัสสนาพิจารณากำหนดรู้สภาวธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นทางอายตนะทั้ง 6 มี
วิปัสสนาภูมิเป็นอารมณ์ยังวิปัสสนาญาณ 9 ให้ปรากฏ เกิดความรู้แจ้ง เห็นจริง จิตเข้าถึงตัววิปัสสนา พัฒนาไป
ตามลำดับญาณ 16 บรรลุมรรค ผล นิพพาน 

คำสำคัญ: ฌาน; บาทฐาน; วิปัสสนา  

 

Abstract 
The thesis focused on: (1) study Jhana in Theravada Buddhist scriptures and 2) study 

of Vipassana’s objects for Vipassana meditation and 3) study Jhana as the base of Vipassana 
practice. It was documentary research, conducted by survey the Buddhist scriptures, Tipitaka, 
Atthakatha and Visuddhimagga text etc., then compiled, reviewed, and presented in a descriptive 
type. The result found that; 

1. Jhana in Buddhist sense refers to the contemplation or burning. Its components are 
initiated implication, sustained application, rapture, happiness, and one-pointedness. For practice, 



1338 | ฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

one must choose any meditative objects which fit to one own character, with complete firm 
concentration, he will enter first absorption, i.e., in-out breath exercise with skills for advance 
higher absorption.   

2. The insight meditation relies on wisdom’s objects called as Vipassanabhumi, the 
objects of insight observing which is five aggregates etc., The insight practitioner, with still 
concentration in Jhana at first, continues insight practice for higher advance of mentality training 
for the aim of complete realization, the Nibbana attainment.  

3. When one, with complete meditation of Upacara or Appamana level, enters the first 
Jhana as its base, then he quits that Jhana, observing all mental formations from first Jhana upto 
Nevasaññanasaññayatana stage with skillfulness and focusing on temporary concentration, 
observing all formed objects arising from six sensual doors, carrying on such objects, then enters 
into nine insight knowledge, then his complete realization or enlightenment will be obtained 
through the steps of 16 insight knowledge.  

Keywords: Jhana; Foundation; Vipassana meditation  

บทนำ  
พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้อนุตตสัมมาสัมโพธิญาณ พระองค์เป็นผู้ทรงเห็นธรรมอันเป็นส่วนที่ส ุดสิ้น

แห่งชาติที่ทำให้หลุดพ้นจากกกิเลสอาสาวะทั้งปวงโดยสิ้นเชิงด้วยการปฏิบัติธรรมเพื่ออบรมจิตและพัฒนาปัญญา 
ทรงเป็นผู้ประเสริฐประกอบด้วยปัญญาธิคุณอันยิ่งใหญ่ ทรงสั่งสอนเวไนยสัตว์ตามจริตนิสัยของผู้ฟังเพื่อให้สามารถ
รู้จริงเห็นจริง โดยทรงชี้แนวทางมัชฌิมาปฏิปทาโดยปฏิบัติในอริยมรรคมีองค์ 8 อันเป็นปฏิปทาที่ก่อให้เกิดจักษุ
ญาณ  เป็นไปเพื่อความสงบ เพื่อความรู้ยิ่ง เพื่อความตรัสรู้ และเพื่อพระนิพพาน  

พระองค์เมื่อทรงแสดงพระธรรมเทศนากับบุคคลใดก็ตามจะต้องมีเหตุเกิดขึ้นเสมอ ซึ่งอาจจะมี
เหตุการณ์ที่กำลังจะเกิดขึ้นในขณะนั้นบ้าง  เกิดจากการที่พระองค์ทรงต้องการตรัสรู้สั ่งสอน เป็นไปตามจริต
อุปนิสัยของผู้ต้องการถามปัญหา และก่อนที่จะทรงแสดงทุกคร้ังจะทรงพิจารณาก่อนว่าบุคคลที่ รับฟังพระธรรม
เทศนาน้ันมีประวัติความเป็นมาอย่างไร ควรแสดงธรรมด้วยเน้ือหาสาระและนำเสนออย่างไร เป็นต้น ซึ่งโดยส่วน
ใหญ่เมื่อได้ฟังธรรมจากพระองค์แล้วย่อมได้ผลคือการบรรลุธรรมส่วนธุระที่สำคัญในทางพระพุทธศาสนามี 2 อย่าง
คือ (1) การศึกษาทางภาคปริยัติหรือเรียกว่าคันถธุระเป็นการเรียนรู้ทรงจำพระสูตรแล้วบอกกล่าวให้ผู้อื่นรู้ตาม (2) 
วิปัสสนาธุระเป็นภาคในการปฏิบัติธรรมเช่นการปฏิบัติตามแนวทางแห่งสมถภาวนาเป็นอุบายเพื่อให้จิตใจมีความ
สงบตั้งมั่นและวิปัสสนาภาวนาเพื่อให้เกิดปัญญาญาณรู้แจ้งธรรมตามความเป็นจริงของสังขารตามหลักพระไตร
ลักษณ์ในเรื่องของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาคือ การเห็นด้วยปัญญาญาณตามความเป็นจริงเป็นวิธีปฏิบัติเพื่อการ
หลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงเพื่อบรรลุญายธรรมเพื่อกระทำให้แจ้งนิพพานซึ่งทางน้ีคือสติปัฏฐาน 4 เป็นปฏิปทาทาง
ดำเนินไปสู่การปฏิบัติเพื่อจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา 

ในปัจจุบันศาสนาพุทธเจริญรุ่งเรืองแต่ผู ้ปฏิบัติยังเข้าไม่ถึงธรรมที่แท้จริงโดยเฉพาะในการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาและประกอบกับทางผู้ทำวิทยานิพนธ์ฉบับน้ีต้องการนำหลักปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาไปเผยแผ่แก่คน
รุ่นหลังๆได้อย่างถูกต้องไม่หลง  เกี่ยวกับฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการทั้งหลายได้รู้ตามว่าโดยองค์ธรรมคือ
มรรคมีองค์ 8 ว่าโดยย่อ คือ ศีล สมาธิ ปัญญาหรือไตรสิกขาอันเป็นสายกลางแห่งการปฏิบัติหรือมัชฌิมาปฏิปทา
ซึ่งมีสัมมาทิฏฐิเป็นปัญญาเห็นชอบในอริยสัจ 4 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และการปฏิบัติตามหนทาง
แห่งอริยมรรคมีองค์ 8 คือการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาซึ่งเป็นอุบายวิธีสำหรับฝึกจิตให้เกิดปัญญารู้แจ้งตามความเป็น



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1339 

จริงการเข้าถึงจุดสูงสุดของการเจริญภาวนาในทางพระพุทธศาสนาคือการบรรลุมรรคผลและนิพพานซึ่งพระพุทธ
องค์ทรงค้นพบวิธีน้ีน่ันคือการเจริญวิปัสสนาภาวนาที่สามารถปฏิบัติให้เห็นผลจริงได้ในปัจจุบันซึ่งมีพระอริยเจ้า
สามารถพิสูจน์จนเห็นประจักษ์แจ้งแล้วนำมาเผยแผ่สืบทอดต่อกันมาจนถึงปัจจุบันด่ังพระพุทธพจน์ตรัสว่า “ภิกษุ
ทั้งหลายธรรมสองอย่างเหล่าน้ีเป็นเหตุเกิดปัญญาธรรมสองอย่างน้ีได้แก่สมถะและวิปัสสนา” 

การเจริญภาวนาหรือการปฏิบัติสมถและวิปัสสนากรรมฐานจึงมีอยู่ 2 ประการคือ (1) สมถภาวนาหรือ
สมถกรรมฐานคือกรรมฐานเป็นอุบายสงบใจได้แก่การปฏิบัติธรรมด้วยการบริกรรมเป็นการบำเพ็ญเพียรทางจิตโดย
ใช้สติเป็นหลักมุ่งให้จิตสงบระงับจากนิวรณ์ซึ่งเป็นตัวขัดขวางจิตไม่ให้บรรลุความดีเป็นสำคัญเป็นอุบายวิธีที่หยุด
ความฟุ้งซ่านแห่งจิตซึ่งมักจะฟุ้งซ่านไปตามอารมณ์ต่างๆกล่าวคือหยุดความคิดของจิตไว้โดยใช้สติยึดดึงอารมณ์
อย่างใดอย่างหนึ่งมาบริกรรมจนกระทั่งจิตเป็นสมาธิแนบแน่น ทำให้นิวรณ์กิเลสสงบระงับลงได้ไม่ฟุ้งซ่านมั่นคง
น่ันเอง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผลสำเร็จสูงสุดของการเจริญสมถะ คือฌานแปลว่าการเพ่งคือภาวะ
จิตที่เพ่งอารมณ์จนแน่วแน่ถึงขั้นอัปปนาสมาธิ (2) วิปัสสนาภาวนาหรือวิปัสสนากรรมฐานคือการอบรมปัญญา
เพื่อให้เกิดความรู้แจ้งตามความเป็นจริงได้แก่การปฏิบัติเพื่อให้เกิดปัญญาเห็นแจ้งตามความเป็นจริงในขันธ์  5 ว่า
เป็นตัวทุกข์ เป็นสภาวะไม่เที่ยงเป็นทุกข์ทนได้ยากไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตนถ้าใช่ตัวตนของเราจริงๆ เราก็ต้องบังคับบัญชา
ได้เช่นไม่ให้แก่ไม่ให้เจ็บไม่ให้ป่วย เป็นต้น การเจริญภาวนาจึงเป็นการฝึกอบรมทางด้านจิตใจเป็นการบริหารและ
พัฒนาจิตหรือที่เรียกว่าจิตตภาวนาซึ่งหมายถึงการคุ้มครองรักษาจิตด้วยการฝึกอบรมอยู่เนืองๆเพื่อลดความกระวน
กระวายและเพื่อให้จิตมีความเข้มแข็งก่อให้เกิดสุขภาพจิตที่ดีการเจริญภาวนาจึงมีอยู่ในทุกศาสนาแต่การ เจริญ
ภาวนาที่เป็นไปเพื่อให้เกิดปัญญาพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงมีอยู่ในพระพุทธศาสนาเท่านั้น  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

ผลของฌานแบ่งเป็น 2 ระดับ ได้แก่ 1) รูปฌาน ผลของรูปฌานจำแนกอารมณ์ มี 4 ระดับตามอารมณ์
ที่ประณีตขึ้นตามลำดับ คือ ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน ได้แก่สภาวจิตเพ่งอารมณ์จนแน่วแน่โดย
อาศัยรูปธรรม ไม่มีการเปลี่ยนแปลงอารมณ์ จนจิตเป็นสมาธิแน่วแน่ไปตามลำดับเร่ิมแต่อุปจารสมาธิ เป็นจิตระงับ
นิวรณ์ทั้ง 5 ที่เป็นธรรมเครื่องรบกวนจิต เมื่อจิตยึดหรือเกาะอยู่ในรูปหรือวัตถุนั ้นมากทำให้จิตมีกำลังมากขึ้น
จนถึงอัปปนาสมาธิ อันเป็นสภาวที่เรียกว่าฌานจิต ในขณะน้ันเรียกว่าผู้เข้าฌานหรือดำรงจิตอยู่ในฌาน เมื่อจิตไม่
ตกจากสมาธิ กำลังแห่งสมาธิก็จะเพิ่มขึ้นไปโดยตามลำดับ 2) อรูปฌาน คือการเพ่งอารมณ์ (นามธรรม) เป็น
อารมณ์ มี 4 ระดับคือ อากาสานัญจายตนฌาน วิญญาณัญจายตนฌาน อากิญจัญญายตนฌาน และ เนวสัญญานา
สัญญาฌาน รูปฌาน 4 และอรูปฌาน 4 ของบุคคลบางจำพวกในศาสนาน้ี มีความที่มีจิตเป็นอารมณ์เป็นหน่ึงเป็น
ประโยชน์ รูปฌาน 4  และอรูปฌาน 4 ของบุคคลบางพวก เป็นบาทฐานแห่งวิปัสสนา รูปฌาน 4 และอรูปฌาน 4 
ของบุคคลบางพวก เป็นบาทฐานแห่งอภิญญา รูปฌาน 4 และอรูปฌาน 4 ของบุคคลบางพวก เป็นบาทฐานแห่ง
นิโรธ รูปฌาน 4 และอรูปฌาน 4 ของบุคคลบางพวก มีก้าวลงสู่ภพเป็นประโยชน์ 

ผู้วิจัยพิจารณาเห็นว่า ฌานในฐานะเป็นบาทฐานะการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนานั้นควรศึกษาอย่างยิ่ง
เพราะฌานเหล่าน้ีบังเกิดกับพระพุทธเจ้าโดยตรงก่อนการบรรลุธรรมเกิดขึ้นแล้ว ณ โคนต้นโพธิพฤกษ์ได้เป็นบาท
ฐานแห่งวิปัสสนาด้วย เป็นบาทแห่งอภิญญาด้วย เป็นบาทแห่งนิโรธด้วย บันดาลกิจทั้งปวงให้สำเร็จด้วย บัณฑิตพึง
ทราบว่า อำนวยให้คุณทั้งที่เป็นโลกียะและโลกุตตระ ประกอบกับโดยพื้นฐานของพระภิกษุในศาสนาน้ีคุ้นเคยเร่ือง
ฌานเป็นอย่างดีแต่ไม่รู ้วิธียกระดับเป็นฌานสู่วิปัสสนาเพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุด อันได้แก่ มรรค ผล นิพพาน 
ผู้จัดทำวิทยานิพนธ์น้ีจึงมีความสนใจอย่างยิ่งเพราะเป็นเรื่องใกล้ตัวสัมผัสได้ด้วยบุญบารมีที่แตกต่างกั นไปแต่ละ
บุคคลจะนำหลักธรรมอันองค์พระพุทธเจ้าได้รู้แจ้งเห็นจริงมาเผยแพร่ต่อไป 

วัตถุประสงค์การวิจัย  



1340 | ฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

 1. เพื่อศึกษาฌานในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 

 2. เพื่อศึกษาวิปัสสนาภูมิในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 3. เพื่อศึกษาฌานในฐานะเป็นบาทฐานการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 
การทบทวนวรรณกรรม 
 ความสำคัญของการศึกษาวิเคราะห์ฌานในฐานะบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ดังน้ัน 
ความสำคัญของฌานในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ฌาน มีความหมาย 2 ประการ คือ 1) สภาวะกำจัด คือ 
กำจัดนิวรณ์ด้วยการข่มไว้ 2) สภาวะเพ่ง คือเพ่งอารมณ์มีกสิณเป็นต้น หรือเพ่งไตรลักษณ์ (พระโฆสเถระ, 2558) 
หรือฌาน หมายถึง การเพ่ง เผา เป็นอาการของการจดจ้องอารมณ์ โดยมีอารมณ์ใด อารมณ์หน่ึงซึ่งเป็นอารมณ์เพ่ง
พินิจ การเพ่ง การจดจ่อน้ัน ถ้าเป็นศัพท์พยัญชนะอาจจะหมายถึง กิริยาของสัตว์ก็ได้ ไม่ได้หมายถึงกิริยาของการ
เจริญฌานอย่างเดียวเท่าน้ัน เช่น กิริยาของสัตว์จดจ่อหาอาหาร เป็นต้น ไม่ได้มีจุดประสงค์ให้ความเปลี่ยนแปลงใน
เรื่องของจิตหรือนาม เพราะฉะน้ันการเจริญฌานน้ัน หมายถึง การเพ่ง การเผาบาปธรรม คือ นิวรณ์ธรรมอันเป็น
ข้าศึกของจิต อารมณ์สมถกัมมัฏฐานทั้ง 40 ประการน้ัน ผู้บำเพ็ญสามารถนำมาเป็นอารมณ์สมถกัมมัฏฐานให้เกิด
บรรลุถึงฌานสมาบัติได้ 30 ประการ อีก 10 ประการ ไม่สามารถนำมาเป็นอารมณ์บำเพ็ญให้เกิดฌานได้ (พระ
พรหมโมลี (วิลาส ญาณวโร), 2545) 

การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวเจริญสติปัฏฐาน 4  มีประโยชน์ในการควบคุมสภาพจิตใจ ทำให้มีร่างกายและ
จิตใจปลอดโปร่ง เป็นสมาธิ ลดละพฤติกรรมต่างๆ ที่ผิดพลาดลงไปได้ และประโยชน์ของการฝึกฝน  สามารถนํา
ความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และสามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือ
ปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen et al., 
2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้
อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ เดชดำรง , 2566) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องนําไปใช้ด้วยความรอบคอบ 
(Tan & Damnoen, 2020) ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีสมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา (โยตะ ชัยวรมันกุล  
และคณะ, 2566) ความรู้ ควบคู่กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม เพื่อการ
ดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ, 2566) 
  
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยน้ี เป็นการวิธีวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มีลำดับการวิจัยดังน้ี 
1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) อัน ได้แก่ คัมภีร์

พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539  อรรถกถา ฎีกา ปกรณ์วิเสส  
  2. ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ เอกสาร ตำรา และ
งานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้องซึ่งส่วนใหญ่เป็นวิทยานิพนธ์และดุษฎีนิพนธ์ ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาเถรวาท   

3. กำหนดประเด็นเพิ่มเติม หรือรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง โดยการขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ 
และคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง 

4. วิเคราะห์ และสรุปคำตอบปัญหาการวิจัย ตามคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ และคณาจารย์ที่มีความ
เชี่ยวชาญเฉพาะทาง 

5. ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์  
6. ปรับปรุง แก้ไขเน้ือหา และนำเสนอรายละเอียดที่สมบูรณ์ต่อไป 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1341 

 
ผลการวิจัย 

 ฌานในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 
ฌานในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง การเพ่ง หรือ เผา เป็นกิริยาของการทำจิตให้  จดจ่ออยู่กับสิ่ง

ใดสิ่งหน่ึง  โดยการเลือกเพ่งอารมณ์สมถกรรมฐานอย่างใดอย่างหน่ึงที่เหมาะกับจริตของตน เมื่อสมาธิถึงขั้นอัปป
นาสมาธิ จึงบรรลุปฐมฌาน หมายถึง การสงัดจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลาย  ฝึกวสีในปฐมฌานนั้น คือ เข้า - 
ออก ในปฐมฌานให้มีความชำนาญ เพื่อเป็นประโยชน์แก่องค์ฌานเบื้องสูงต้ังแต่อากาสานัญจายตนฌาน ถึงเนวสัญญา
นาสัญญายตนฌาน ความสำคัญของฌาน คือนำมาเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เพื่อให้เกิดปัญญา
ตามลำดับโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ บรรลุ มรรค ผล นิพพาน และฌาน มีองค์ประกอบ คือ วิตก วิจาร ปีติ สุข 
และเอกัคคตา องค์ฌานจะลดน้อยลงตามลำดับและเหลือเพียงอุเบกขาและเอกัคคตา ในฌานขั้นสูง ซึ่งมีความ
ปราณีตและละเอียดกว่า (พระพุทธโฆสาจารย์, 2558) หลักการและวิธีการเจริญฌาน คือ กำหนดบริกรรมจนจิตต้ัง
มั่นเป็นอุปจารสมาธิ และอัปปนาสมาธิที่รู้เห็นปฏิภาคนิมิต ประคองปฏิภาคนิมิต เมื่อจิตปราศจากนิวรณ์และอกุศล
แล้ว จึงบรรลุปฐมฌาน จากน้ันฝึกความชำนาญหรือความเป็นวสี ให้เกิดขึ้นในปฐมฌานน้ัน ๆ ก่อน แล้ว จึงเจริญ
ฌานขั้นต่อไป โดยวสี มี 5 อย่าง คือ 1) อาวัชชนวสี คือ ความสามารถในการพิจารณาองค์ฌาน ด้วยมโนทวาราวัช
ชนจิต 2) สมาปัชชนวสี คือ ความสามารถในการเข้าฌาน 3) อธิฏฐานวสี คือ ความสามารถในการเข้าฌานดำรงอยู่
ตามกำหนด 4) วุฏฐานวสี คือ ความสามารถในการออกจากฌานตามกำหนด 5) ปัจจเวกขณวสี คือ ความสามารถ
ในการพิจารณาองค์ฌานด้วยชวนจิต ซึ่งอารมณ์สมถกรรมฐาน 40 กอง มีเพียงกสิณ 10, อสุภะ 10, กายคตาสติ 1, 
อานาปานสติ 1, อัปปมัญญา 4 และ อรูปฌาน 4 ที่สามารถนำมาเป็นอารมณ์ให้จิตบรรลุถึงระดับฌาน และเมื่อทำ
ให้เกิดวสีชำนาญในปฐมฌาน เป็นต้น เมื่อนำฌานเป็นบาทฐานในการปฏิบัติ วิปัสสนาภาวนา รู้แจ้งในอริยสัจ 4 
ตามลำดับโพธิปักขิยธรรม 37 บรรลุโลกุตตรธรรม 9 และด้วยความหลุดพ้นแห่งจิตด้วยกำลังแห่งสมาธิ เรียกว่า เจ
โตวิมุตติ อานิสงส์ของการเจริญรูปฌานจะนำไปเกิดในรูปภูมิ 16 ภูมิใดภูมิหน่ึงตามลำดับของฌาน โดยเมื่อเจริญ
รูปฌาน 4 การได้ปฐมฌานอย่างสามัญ จะไปบังเกิดในรูปภูมิชั้นพรหมปริสัชชาภูมิ เป็นที่อยู่ของพรหมผู้เป็นบริวาร
ของท้าวมหาพรหม มีอายุประมาณ 1 ใน แห่งกัป กัป หมายถึง กาลกำหนดช่วงระยะเวลายาวนานเหลือเกิน ที่
กำหนดว่า โลก คือ สกลจักรวาลประลัยคร้ังหน่ึง เป็นต้น และเมื่อเจริญอรูปฌาน 4 หากอรูปฌานไม่เสื่อม เมื่อตาย
ไปจะนำไปเกิดในอรูปภูมิ ภูมิใดภูมิหนึ่งตามลำดับของฌาน อรูปฌานที่ 1 คือ อากาสานัญจายตนฌาน จะไป
บังเกิดในอรูปภูมิ ชั ้นอากาสานัญจายตนภูมิ เป็นที่อยู่ของพรหมผู้เข้าถึงภาวะมี อากาศไม่มีที่สุด มีอายุประมาณ 
20,000 กัป เป็นต้น 

 
วิปัสสนาภูมิในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 การปฏิบัติวิปัสสนาต้องอาศัยอารมณ์วิปัสสนา หรือภูมิแห่งปัญญา ที่เรียกว่า วิปัสสนาภูมิ เป็นพื้นที่ใน
การเจริญปัญญา เมื่อต้องการทำงานอย่างใดอย่างหน่ึงให้สำเร็จ จะต้องมีตัวยึดเหน่ียวจิต สิ่งหน่วงเหน่ียวจิต สิ่งที่
ยึดจิตไว้ พิจารณาให้เกิดปัญญา วิปัสสนาภูมิเป็นสิ่งที่ต้องกำหนดรู้ ได้แก่ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 
4 ปฏิจจสมุปบาท 12 เมื่อกล่าวถึงวิปัสสนา ต้องใช้วิปัสสนาภูมิเป็นอุปกรณ์ในการปฏิบัติจึงจะเกิดเป็นวิปัสสนา
ญาณ ด้วยหนทางสู่ความดับทุกข์ คือ มรรคอริยสัจ เป็นหน่ึงใน อริยสัจ 4 เรียกอีกอย่างว่า ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา 
หรือการลงมือปฏิบัติเพื่อให้พ้นจากทุกข์ ประกอบด้วยอริยมรรคมีองค์ 4 น้ีเป็นทางสายกลาง คือเป็นข้อปฏิบัติอัน
พอดีที่จะนำไปสู่ความหลุดพ้น โดยพิจารณาธรรมตามหลักสติปัฏฐาน 4 พิจารณา “ขันธ์ 5” ว่าสังขารเป็นสิ่งที่ปรุง
แต่ง ไม่เที่ยงและก่อให้เกิดทุกข์หลายอย่างไม่ว่าจะเป็นความอยาก ความยึดมั่นถือมั่นในตนเอง ขันธ์ 5 หมายถึง 



1342 | ฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

กองนามธรรมและรูปธรรม 5 อย่างที่ก่อให้เกิดชีวิตที่เรียกว่าสังขาร สังขารประกอบด้วยรูป เวทนา สัญญา สังขาร 
และวิญญาณ ที่รวมกันกลายเป็นชีวิต สามารถแยกออกได้เป็นส่วนที่เป็นรูปคือร่างกาย และส่วนที่เป็นนาม  คือ 
ส่วนที่เป็นความคิดและความรู้สึกที่ก่อให้เกิดทุกข์ และอายตนะ 12 เช่น จักขุที่เป็นอายตนะภายในและรูปที่เป็น
อายตนะภายนอก คือ ทั้งสองน้ันเป็นธรรมว่าง ชื่อว่ามีส่วนเสมอกันกับภาวะแห่งอายตนะภายใน 6 เป็นต้น ชื่อว่ามี
ส่วนไม่เสมอกันกับอายตนะเหล่าอื่น วิญญาณเป็นตัวรู ้อารมณ์ที่มากระทบ เป็นต้น วิญญาณกายา คือ หมวด
วิญญาณที่กระทบกันแล้วทำเกิดวิญญาณ ทำให้เกิดการต่อ หรือที่เกิดเป็นที่ประชุม และธาตุ 18 เป็นความเป็นไป
ทั้งมวลในสรรพสิ่งที่มีชีวิต เป็นการประชุมพร้อมกันของธาตุ 18  และการจะรู้ว่าธาตุนั้น ตกอยู่ภายใต้กฎไตร
ลักษณ์ คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน การที่จะเห็นได้อย่างชัดเจนน้ัน ก็ต้องเห็นด้วยธรรมจักษุเท่าน้ัน 
ดังน้ัน การศึกษาธาตุ 18 ในภาคปริยัติจึงเป็นเพียงพื้นฐานให้พอเข้าใจ และศึกษาเพิ่มเติมในภาคปฏิบัติวิปัสนาภาวนา 
และอินทรีย์ 22 การให้กำหนดสำรวมอินทรีย์ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจะมีผลก้าวหน้าหรือไม่ จะดูที่อินทรีย์ มี
สติให้รู้ทันอารมณ์ เกิด - ดับ คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน ได้อย่างชัดเจน รวดเร็วยิ่ง ไม่ให้ครอบงำเสียซึ่ง
ปฏิปักขิยธรรม เป็นธรรมฝ่ายตรงข้ามการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา และการปรับอินทรีย์ให้เสมอกัน คือ การปรับ
ศรัทธาให้เสมอกับปัญญา และปรับปัญญาให้เสมอกับศรัทธา ปรับวิริยะให้เสมอกับสมาธิ และปรับสมาธิให้เสมอกับ
วิริยะ ส่วนสติน้ันยิ่งมีเท่าไรก็ยิ่งดีไม่มีคำว่าเกิน และปฏิจจสมุปบาท 12 เปรียบเสมือนกงล้อ มีเหตุมีปัจจัย ให้เกิด
การหมุน การสืบต่อดำเนินไป พระพุทธเจ้าทรงทำลายเหตุให้เกิดทุกข์ เช่น ทุกข์เกิดขึ้นเพราะมีปัจจั ย 12 เรื ่อง
เกิดขึ้นสืบ ๆ เน่ืองกันมาตามลำดับ เพราะขันธ์ 5 เป็นตัวทุกข์เพราะมีอวิชชาเป็นปัจจัยสังขารจึงมี เพราะฉะน้ัน 
สิ่งมีชีวิตทั้งมวลเกิดมาโดยความไม่รู ้ เรียกว่า อวิชชาเป็นมูลเหตุ เพราะมีเกิด จึงมีชราและมรณะเป็นที่สุด การ
เจริญวิปัสสนาเพื่อดับวงจรปฏิจจสมุปบาท ไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป และอริยสัจ 4 ทุกขอริยสัจ หมายถึง 
เกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นทุกข์เป็นสิ่งที่นำมาซึ่งความไม่ชอบใจ ควรกำหนดรู้ สมุทัย เหตุให้เกิดทุกข์ ควรละ นิโรธ 
ความดับทุกข์ ควรทำให้ประจักษ์แจ้ง และมรรค หนทางแห่งความดับทุกข์ ควรทำให้เจริญขึ้น จะถือว่าเห็นอริยสัจ
ไม่ได้หากไม่เห็นด้วยภาวนาญาณ เป็นการเห็นขันธ์ 5 เป็นทุกข์ อริยสัจจะปรากฏขึ้นในมรรคจิต สภาพของทุกขอ
ริยสัจ จะทำประโยชน์ให้แก่บุคคลผู้เข้าไปรู้เบื่อหน่าย  สภาวธรรมแต่ละอย่างได้ชัดเจนว่า มีเพียงรูปนามที่ไม่ใช่
บุคคล เรา ของเราบุรุษหรือสตรี  และผู้ที ่ได้เจริญสติปัฏฐาน 4 อย่างถูกต้องแล้ว ย่อมได้รับอานิสงส์มากมาย
เหลือล้นพ้นที่จะนับที่จะประมาณ เมื่อจะกล่าวโดยย่อๆ แล้วมีอานิสงส์ คือ 1) สติทันปัจจุบัน 2) เห็นรูปนาม 3)
เห็นพระไตรลักษณ์ 4) ได้มรรค ผล นิพพาน (พระธรรมธีรราชมุนี (โชดก ญาณสิทธิ ป.ธ. 9) ,2548) 
 
ฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา        
 การปฏิบัติสมถกรรมฐานเบื้องต้นเมื่อจิตสงบขั้นอุปจารสมาธิ ถึงอัปปนาสมาธิเป็นที่สุด เพราะละนิวรณ์ได้
บรรลุปฐมฌานตามลำดับ เรียกว่า องค์ฌาน 5 ปรากฏ คือ วิตก วิจาร ปีติ สุข และเอกัคคตาจิต เป็นการละกิเลส
ด้วยการข่มไว้ด้วยองค์ฌานเรียกว่า วิกขัมภนปหาน เมื่ออาศัยฌานเป็นบาทฐานเจริญวิปัสสนา คือออกจาก
ปฐมฌานแล้วพิจารณาสภาพธรรม คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ โดยความเป็นของไม่เที ่ยง เป็นทุกข์ 
เป็นอนัตตา เป็นต้น การพิจารณาในทุติยฌาน ถึงเนวสัญญานาสัญญายตนฌานก็ทำนองเดียวกัน ซึ่งเมื่อบรรลุใน
ระดับรูปฌาน คือจตุตถฌาน ไม่มีทุกข์ ไม่มีสุข มีสติบริสุทธิ์เพราะอุเบกขา พิจารณาสภาพธรรม คือ รูป เวทนา 
สัญญา สังขาร วิญญาณ โดยความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นโรค เป็นดังหัวฝี เป็นดังลูกศร ไม่มีสุข เป็นอาพาธ 
เป็นของผู้อื่น เป็นของชำรุด ว่างเปล่า เป็นอนัตตา ยังจิตให้ต้ังอยู่ด้วยธรรมเหล่าน้ัน โน้มจิตไปเพื่ออมตธาตุว่าสงบ 
ประณีต คือ ธรรมเป็นที่สงบแห่งสังขารทั้งปวง ความสละคืนอุปธิทั้งปวง ความสิ้นตัณหา ความคลายกำหนัด ความ
ดับ นิพพาน ย่อมถึงความสิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย และก่อนที่จะเจริญอรูปฌานจะต้องเจริญจตุตถฌานให้เกิด
ความชำนาญเป็นวสีก่อนแล้วจึงเพ่งอากาศอันไม่มีที่สุดเป็นอารมณ์หรือเอาอากาศเป็นนิมิตน้ันอยู่บ่อย ๆ ว่า อา



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1343 

กาโส ๆ เป็นต้น กสิณเป็นอารมณ์รวมเป็น 9 อย่าง มี ดิน น้ำ ลม ไฟ , วรรณะกสิณ 4 ประการและอาโลกกสิณ 
พิจารณาอยู่อย่างน้ี ย่อมรู้ชัดว่า แม้อากาสานัญจายตนสมาบัติน้ีอันเหตุปัจจัยปรุงแต่งขึ้น สิ่งใดสิ่งหน่ึงอันเหตุปัจจัย
ปรุงแต่งขึ้น สิ่งน้ันไม่เที่ยง มีความดับไปเป็นธรรมดา ต้ังอยู่ในธรรม คือ สมถะและวิปัสสนาน้ัน ย่อมถึงความสิ้นไป
แห่งอาสวะทั้งหลาย และวิญญาณัญจายตนฌานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เมื่อมีวสีภาวะทั้ง ๕ ในอากาสานัญ
จายตนฌานมาก่อนแล้ว จึงเจริญวิญญาณัญจายตนฌาน เมื่อพยายามเจริญอยู่อย่างน้ีเรื่อยๆ ไปในอากาสานัญจาย
ตนฌาน จนจิตใจปราศจาก นิกันติตัณหา (ความติดใจยินดี) ในกสิณุคฆาฏิมากาสบัญญัติ คือ อากาสบัญญัติ เมื่อ
เจริญภาวนาต่อไปในอากาสบัญญัติที่เป็นนิมิตกรรมฐานสูญหายไปจากใจ ก้าวล่วงอารมณ์ที่เป็นอากาสบัญญัติ ซึ่ง
แนบแน่นในจิตใจเสียได้ในเวลาใดแล้ว เวลานั้นอากาสานัญจายตนฌานก็ปรากฏยึดเอาอากาศ(อากาโส ๆ )เป็น
อารมณ์ขึ้นแทน จิตที่มีอากาสานัญจายตนฌานเป็นอารมณ์ มีชื่อว่า วิญญาณัญจายตนฌานจิต การได้วิญญาณัญ
จายตนฌานจิต เรียกว่า วิญญาณัญจายตนฌาน ความสิ้นตัณหา ความคลายกำหนัด ความดับ นิพพาน ต้ังอยู่ใน
วิญญาณัญจายตนฌานนั้น ย่อมถึงความสิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย การเจริญให้ถึงอากิญจัญญายตนฌาน เป็น
ทำนองเดียวกับวิญญาณัญจายตนฌาน กล่าวคือ เมื่อได้พยายามบริกรรม นัตถิ กิญจิ (นิดหน่ึงก็ไม่มี) อยู่เร่ือย ๆ 
การได้วสีในฌานน้ี เรียกว่า อากิญจัญญายตนฌาน จนจิตใจปราศจากความติดใจยินดีในอากาสานัญจายตนฌาน 
ครั้นเจริญฌานที่เป็นนิมิต-กรรมฐานสูญหายไปจากจิต ก้าวล่วงอารมณ์ที่เป็นอากาสานัญจายตนฌาน ย่อม
พิจารณาเห็นธรรมทั้งหลาย คือ เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ โดยความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นโรค เป็น
ดังหัวฝี เป็นดังลูกศร ไม่มีสุข เป็นอาพาธ เป็นของผู้อื่น เป็นของชำรุด ว่างเปล่า เป็นอนัตตา ยังจิตให้ต้ังอยู่ ด้วย
ธรรมเหล่าน้ัน พิจารณาเห็นโทษในฌานเบื้องต่ำ เห็นอานิสงส์แห่งฌานเบื้องสูง เพื่อเจริญเนวสัญญานาสัญญายตน
ฌานต่อไป การยกอารมณ์ฌานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา การเจริญฌาน เบื้องต้นสำรวมในพระปาฏิโมกข์ มีศีล
เป็นเคร่ืองรักษาต่อจากน้ัน เริ่มฝึกสติในอิริยาบถต่าง ๆ มียืน เดิน น่ัง นอน หรืออิริยาบถย่อยต่าง ๆ เช่น ในการไป
ข้างหน้า ถอยหลัง ฉันอาหาร เป็นต้นสิ่งเหล่าน้ีเป็นการฝึกสติเตรียมพร้อมในการปฏิบัติ จากน้ันแสวงหาสถานที่
เหมาะแก่การปฏิบัติ มีความสงบ เงียบจากผู้คน ไม่มีเสียงรบกวน แล้วเข้าสู่การปฏิบัติในขณะปฏิบัติต้องพยายาม
กำจัดนิวรณ์ทั้งหลายที่เกิดขึ้น บำเพ็ญสมถกรรมฐานไปตามลำดับจิตสมาธิไปตามลำดับต้ังแต่ขณิกสมาธิ อุปจาร
สมาธิ และอัปปนาสมาธิ เข้าสู่ฌานสมาบัตินั ้น ครั้นออกจากฌานสมาบัติแล้วพิจารณา เห็นความไม่เที่ยง เมื่อ
พิจารณาเห็นโทษในฌานเบื้องต่ำ เห็นอานิสงส์แห่งฌานเบื้องสูง ผลที่เกิดขึ้นจากการยกอารมณ์ฌานขึ้นสู่วิปัสสนา
ภาวนา เมื่อสภาพที่มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตเกิดขึ้นประจักษ์แจ้งลักษณะของนามธรรมและรูปธรรมที่แยกขาด
จากกันทีละอารมณ์ ปรากฏสภาพที่สูญเปล่าจากตัวตน ไม่มีอัตตสัญญาที่เคยทรงจำสภาพธรรม เมื่ อสภาพธรรม
ขณะน้ันปรากฎในลักษณะที่เป็นอนัตตา โดยมีสัญญาจดจำลักษณะที่เป็นอนัตตาของสภาพธรรมน้ัน ๆ ไว้ ความ
เป็นอนัตตาจึงจะเริ่มมีได้ และพิจารณาธรรมตามแนวสติปัฏฐาน ระลึกถึงอนัตตสัญญาที่ได้ประจักษ์แล้ว พิจารณา
ลักษณะของนามธรรมและรูปธรรมอื่น ๆ  ต่อไป เพราะถ้าไม่ระลึกถึงอนัตตสัญญาที่ได้ประจักษ์แล้วในนามรูป
ปริจเฉทญาณเพิ่มขึ้น อีกอัตตสัญญาที่สะสมพอกพูนมาเน่ินนานในสังสารวัฏฏ์ก็หมดสิ้นไปไม่ได้ และเมื่อปัญญาที่
ประจักษ์แจ้งการเกิดดับสืบต่อกันอย่างรวดเร็วของนามธรรม 
 
 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

ฌานในฐานะบาทฐานการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาลำดับแรกต้องเลือกอารมณ์ของกรรมฐานให้ตรงกับจริต
ของตนน้ันเพื่อแก้จริต เช่น โทสจริต กรรมฐานที่เหมาะที่สุดก็คือเมตตา เป็นต้น การปฏิบัติสมถกรรมฐานเบื้องต้น
เมื่อจิตสงบขั้นอุปจารสมาธิ ถึงอัปปนาสมาธิเป็นที่สุดเพราะละนิวรณ์ 5 ได้แล้วจึงบรรลุปฐมฌาน มีองค์ฌาน 5 คือ 



1344 | ฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

วิตก วิจาร ปีติ สุข และเอกัคคตาจิต เป็นการละกิเลสด้วยการข่มไว้ด้วยองค์ฌานเรียกว่า วิกขัมภนปหาน ต่อเมื่อ
ฝึกวิปัสสนาอาศัยฌานเป็นบาทฐานเจริญวิปัสสนาภายหลังตามแนวสติปัฏฐาน 4 กาย เวทนา จิต ธรรม จนสำเร็จ
เป็นอริยบุคคลที่สุดเรียกว่า ฌานลาภีบุคคล เพราะฉะน้ันการเจริญวิปัสสนาน้ันเป็นการตามกำหนดรู้รูปนาม ก่อน
จะออกจากองค์ฌานพึงพิจารณาสังขาร อันได้แก่ความจางคลาย ความไม่เที่ยง ความเกิด–ดับหรือธรรมารมณ์ ละ
อกุศล เจริญอกุศลเป็นต้น ส่วนการพิจารณาทุติยฌานถึงเนวสัญญานาสัญญายตนฌานก็ทำนองเดียวกันน้ี แต่องค์
ฌานในอรูปฌานปราณีตยิ่งกว่า คืออุเบกขาและเอกัคคตา มีเหตุปัจจัยปรุงแต่งขึ้น ก็สิ่งใดสิ่งหน่ึงอันเหตุปัจจัยปรุง
แต่งขึ้น สิ่งน้ันไม่เที่ยง มีความดับไปเป็นธรรมดา พิจารณาเห็นขันธ์ 5 เป็นเพียงรูป–นาม ดังน้ัน โยคีผู้ต้ังอยู่ในธรรม 
คือ สมถะและวิปัสสนาน้ัน ย่อมถึงความสิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย 

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

            

 
 

 
 

จากการวิจัย พบว่า จิตที่สงบจากอกุศลเป็นสมถภาวนาน้ัน ต้องเป็น”กุศลจิต” ในอารมณ์ 40 อารมณ์ คือ 
กสิณ 10 อสุภ 10 อนุสสติ 10 อาหาเรปฏิกูลสัญญา 1 จตุธาตุววัฏฐาน 1 พรหมวิหาร 4 อรูปฌาน 4 ซึ่งบาง
อารมณ์จิตสงบได้ไม่ถึงอุปจารสมาธิ บางอารมณ์จิตสงบได้ถึงอุปจารสมาธิ บางอารมณ์จิตสงบได้ถึงปฐมฌาน บาง
อารมณ์สงบได้ถึงจตุตถฌาน บางอารมณ์สงบได้ถึงปัญจมฌาน หรือบางอารมณ์เป็นอารมณ์เฉพาะปัญจมฌาน
เท่าน้ัน คือ กสิณ 10 จิตสงบได้ถึงปัญจฌาน, อสุภ 10 จิตสงบได้ถึงปฐมฌาน, อนุสสติ 10 ผู้ไม่ใช่อริยบุคคลจิตสงบ
ได้ไม่ถึงอุปจารสมาธิ อริยบุคคลจิตสงบได้ถึงอุปจารสมาธิ ยกเว้นกายคตาสติ จิตสงบได้ถึงปฐมฌาน และอานาปาน

อารมณ์กรรมฐาน 40 

ไม่ถึงระดับฌาน  ถึงระดับระดับฌาน 

กสิณ 10 

อสุภ 10 

กายคตาสติ 1 

อานาปานสติ 1 

อัปปมัญญา 4 

อรูป 4 

อนุสสติ 8 

อาหาเรปฏิกูลสัญญา 1 

อาหาเรปฏิกูลสัญญา 1 

บาท
ฐาน 

ยกข้ึนสู่
วิปัสสน

บรรลุ
มรรค 
ผล 

นิพพาน 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1345 

สติ จิตสงบได้ถึงปัญจมฌาน, อัปปมัญญา 4 เมตตา กรุณา มุทิตา จิตสงบได้ถึงตติยฌาน และอุเบกขาเป็นอารมณ์
เฉพาะปัญจมฌานฌานเดียวเท่านั้น, อรูปฌาน 4 จิตสงบได้ถึงปัญจมฌาน, อาหาเรปฏิกูลสัญญา จิตสงบได้ถึง
อุปจารสมาธิ, จตุธาตุววัฏฐาน จิตสงบได้ถึงอุปจารสมาธิ ดังน้ันจึงมีอารมณ์เพียง 30 อารมณ์เท่าน้ันที่สามารถสงบ
ได้ถึงระดับฌาน คือ กสิณ 10 อสุภ 10 กายคตาสติ 1 อานาปานสติ 1 อัปปมัญญา 4 และ อรูป 4 เมื่อนำมาเป็น
บาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ก่อให้เกิดปัญญาตามลำดับโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ คือ คือ สติปัฏ
ฐาน 4 สัมมัปปทาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และอริยมรรคมีองค์ 8 บรรลุ มรรค ผล นิพพาน 
 
สรุป 

ฌาน หมายถึง การเพ่ง หรือการทำจิตให้จดจ่ออยู่กับสิ่งใดสิ่งหน่ึง  โดยการเลือกเพ่งอารมณ์สมถกรรม 
ฐานอย่างใดอย่างหนึ่งที่เหมาะกับจริตของตน เป็นภาวะจิตที่มีสมาธิถึงขั้นอัปปนาสมาธิ  ฌานแบ่งเป็น 2 ระดับ 
ได้แก่ 1) รูปฌาน มี 4 ระดับตามอารมณ์ที่ประณีตขึ้นตามลำดับ คือ ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน 2) 
อรูปฌาน มี 4 ระดับ คือ อากาสานัญจายตนฌาน วิญญาณัญจายตนฌาน อากิญจัญญายตนฌาน และ เนวสัญญา
นาสัญญาฌาน องค์ธรรมประกอบหรือองค์ฌานมทีั้งหมด 6 อย่าง คือ 1) วิตก แปลว่า ความตริ หมายถึง การจรด 
หรือปักจิตลงไปในอารมณ์ หรือยกจิตใส่อารมณ์ วิตก มีในปฐมฌาน 2) วิจาร แปลว่า ความตรอง หมายถึง การฟั้น 
เคล้า หรือเอาจิตผูกพันอยู่กับอารมณ์ วิจาร มีในปฐมฌาน และมีในทุติยฌานแบบปัญจกนัย 3) ปีติ แปลว่า ความ
อิ่มใจ ด่ืมด่ำ หรือเอิบอิ่ม หมายเอาเฉพาะปีติ ชนิดที่แผ่เอิบอาบซาบซ่านไปทั่วสรรพางค์กาย ที่เรียกว่า ผรณาปีติ  
มใีนฌานที่ 1 และ 2  และ 4) สุข แปลว่า ความสุข หมายถึง ความสำราญ ชื่นฉ่ำ คล่องใจ ปราศจากความบีบค้ัน
หรือรบกวนใดๆ มีในฌานที่ 1 ถึงฌานที่ 3 และ 5) อุเบกขา แปลว่า ความวางเฉย หรือความมีใจเป็นกลาง จัดเป็น
องค์ฌานโดยเฉพาะของฌานที่ 4 และ 6) เอกัคคตา แปลว่า ภาวะที่จิตมีอารมณ์หนึ่งเดียว ได้แก่ ตัวสมาธิ มีใน
ฌานทุกขั้น ผู้ได้ปฐมฌานควรกระทำวสีในปฐมฌานให้คล่องแคล่วก่อน เพราะการเข้าออกฌาน จะเป็นประโยชน์
หรือเป็นบาทฐานเพื่อการพิจารณาธรรมตามลำดับองค์ฌานของมรรคนั้นๆ และฌานเป็นบาทฐานในการปฏบิติั
วิปัสสนาภาวนา คือ การฝึกอบรมปัญญาโดยมีฌานเป็นบาทฐาน เมื่อเจริญวิปัสสนาสมบูรณ์แล้ว ทำให้เกิดญาณที่
ทำให้อาสวะสิ้นไป คือ อาสวักขยญาณ ผลของอาสวักขยญาณ คือ ทำให้บรรลุมรรค ผล นิพพาน อันเป็นจุดหมาย
สูงสุดของพระพุทธศาสนา 
 
ข้อเสนอแนะ  

          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 
             1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

ผลจากการวิจัย พบว่า ฌานในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทเป็นการศึกษาสมถกรรมฐาน ฐานะเป็นบาทฐาน
ของวิปัสสนาภาวนา คือ เป็นฐานหรือช่วยส่งเสริม สนับสนุนวิปัสสนาภาวนา สำนักปฏิบัติธรรมสามารถนำไปใช้ใน
การประยุกต์สอนชีวิตส่งเสริมสังคม ทำให้ใจสงบ และนำมาเป็นบาทฐานการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา  

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยคร้ังต่อไป 
งานวิจ ัยนี ้ เป ็นการว ิจ ัยเฉพาะกรณีฌานในฐานะเป็นบาทฐานในการปฏิบ ัติวิป ัสสนาภาวนาจึงมี

ข้อเสนอแนะในการศึกษาคร้ังต่อไปดังต่อไปน้ี 
1) ศึกษากสิณ 9 บาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
2) ศึกษาอภิญญา 6 อานิสงส์แห่งฌานบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
3) ศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบฌานในพุทธศาสนาเถรวาทและลัทธิอื่น  



1346 | ฌานในฐานะเป็นบาทฐานของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

เอกสารอ้างอิง 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในม ิติทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระธรรมธีรราชมุนี (โชดก าณสิทธิ). (2548). วิปัสสนากรรมฐานภาค 2. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สหธรรมิก.  
พระพรหมโมลี (วิลาศ ณาณวโร). (2545). วิมุตติรัตนมาลี เล่ม 1. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ดอกหญ้า. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2558). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. (พิมพ์ครั้งที่ 10). แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ 

(อาจ อาสภมหาเถร). กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 
พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ

พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
โยตะ ชัยวรมันกุล, พระครูโสภณวีรานุวัตร, สุพัฒน์ ชัยวรรณ์, สายน้ำผึ้ง รัตนงาม และ ธนัชพร เกตุคง. (2566). 

พุทธนวัตกรรมภาวนา 4 เพ ื ่อเพ ิ ่มพลังของผู ้สูงอายุ อำเภอสามพราน จังหว ัดนครปฐม. วารสาร 
สหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 6(2), 611-625. 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K.  (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2 0 2 0 ) .  Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 


