
การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่ปฏิบัติธรรม  
ธรรมโมลี 

Mettacetovimutti Cultivation for Uplifting to Vipassana Meditation with 
Samathayanika Type Performed at Dhammamoli Meditation Center 

 
1จันทร์จิรา ชินศรี และ 2ธานี สุวรรณประทีป 

1Chanchira Chinsri and 2Thanee Suwanprateep 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Palisuksa Buddhagosa Campus. Thailand.  

E-mail: 1chanchirabua@gmail.com, 2thanee.su@mcu.ac.th. 
 

Received June 1, 2023; Revised September 4, 2023; Accepted October 16, 2023 
 
บทคัดย่อ   
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ 2) เพื่อศึกษาการเจริญเมตตาเจโต
วิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก และ 3) เพื่อศึกษาการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถ
ยานิกที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร แล้วเขียนบรรยายเชิงพรรณนา 
ผลการวิจัยพบว่า 

 1. เมตตาเจโตวิมุตติ คือ เมตตาที่แผ่ไปในสรรพสัตว์ไม่มีประมาณ มีกำลังสมาธิขั้นฌานจิต เป็นบาทฐาน
ยกขึ้นสู่วิปัสสนา จึงเป็นความหลุดพ้นแห่งจิตด้วยกำลังสมาธิและหลุดพ้นจากกิเลสด้วยปัญญา การแผ่มี 4 วิธี คือ 
แบบโอธิโสผรณา อโนธิโสผรณา ทิสาผรณา อินทริยวาร สามารถพัฒนากำลังสมาธิถึง 9 ระดับ คือ รูปฌาน 4 อรูป
ฌาน 4 และสัญญาเวทยิตนิโรธ 

 2. การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก คือ ผู้เจริญเมตตาเจโตวิมุตติเข้าฌาน ออก
จากฌานแล้วยกองค์ฌานที่ปรากฏชัดหรือนำสภาพธรรมที่ประกอบกับฌานหรือจิตเป็นอารมณ์ในการเจริญ
วิปัสสนาหมวดเวทนา จิต ธรรม เห็นสภาพธรรมที่เป็นอารมณ์ดับไปและเห็นจิตน้ันดับไปด้วย 

 3. การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี คือ การแผ่
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ใน 31 ภูมิ แผ่อโนทิศบุคคล 5 บท 10 ทิศ ด้วยเมตตาเจโตวิมุตติและเมตตาอินทรีย์ 
จนจิตต้ังมั่นเป็นฌานจิต ออกจากฌานน้ันตามรู้เวทนา จิต หรือสภาพธรรมที่ปรากฏชัดในขณะจิตปัจจุบัน เห็นความ
ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เกิดวิปัสสนาญาณ บรรลุ มรรค ผล นิพพาน 
 
คำสำคัญ : เมตตาเจโตวิมุตติ; วิปัสสนา; สมถยานิก; สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 
 
Abstract  

The article aims at 3 objectives: 1) study Mettacetovimutti development, 2) to study 
Mettacetovimutti for uplifting Vipassana with Samathayanika type, and 3) to study 



1356 | การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกท่ีปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 

Mettacetovimutti cultivation for uplifting to Vipassana meditation with Samathayanika type 
performed at Dhammamoli Meditation Center. It was documentary research by taking data from 
Theravada Buddhist scriptures and related documents, analyzed, compiled, and described in 
descriptive style. The findings were that; 
 1.Mettacetovimutti refers to the loving-kindness spread to all sentient beings without 
boundary, having Jhana meditation, it was a base for Vipassana uplifting functioning as the 
liberation of mentality with meditation power and liberation from defilements with wisdom. There 
are 4 practical ways of loving-kindness spread; Odhisophalana, Anodhisopharana, Disapharana and 
Indriyavara. With this type of practice, meditation power can reach the 9 supreme states; 4 formal 
absorption, 4 formless absorption and Sannavedayitanirodha. 
 2.The way to uplift Mettacetovimutti into insight with Samathayanika revealed that the 
practitioner must be skillful for entering and exit such absorption, then observing the clear mental 
state appearing in absorption as insight objects as seen in feeling, mentality, and mental objects 
until realizing the true state of all, materials, and mind, falling away. 
 3.Mettacetovimutti cultivation for uplifting to Vipassana meditation with Samathayanika 
type performed at Dhammamoli Meditation Center showed that the Center uses this method to 
spread loving-kindness, compassion, sympathy and indifferences to all sentients in 32 realms, 
indicated to 5 person types, in 10 directions with Mettacetovimutti and great faculties until the 
mind becomes concentrated or Jhana, then leaving such state, observing feeling, mentality and 
all phenomena clearly appearing at a present moment falling into transitory, contradictory being 
and non-self. The insight knowledge will be obtained leading to Noble path, fruits and Niibbana 
attainment. 
 
Keywords: Mettatcetovimutti; Vipassana; Samathayanika; Dhammamoli Meditation Center 
 
บทนำ  

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ตรัสโอวาทปาฏิโมกข์ เป็นหลักคำสอนที่สำคัญในพระพุทธศาสนา คือ 
หลักการ อุดมการณ์ และวิธีการ ทรงกล่าวถึงหลักการอันเป็นหัวใจสำคัญ คือ การไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้
ถึงพร้อม การทำจิตใจให้บริสุทธิ์ และอุดมการณ์อันสูงสุดในพระพุทธศาสนา คือ ขันติ พระนิพพาน เมตตากรุณา 
ด้วยการไม่เบียดเบียนเป็นผู้มีจิตใจสงบจากอกุศลวิตกทั้งหลาย และวิธีการ คือ ไม่กล่าวร้าย ไม่ทำร้าย สำรวม
อินทรีย์ พอเพียงหรือเป็นผู้รู้จักประมาณในการบริโภค สงบหรือสันโดษ พัฒนาจิตใจให้ยิ่งด้วยสมถและวิปัสสนา 
โดยเมตตา กรุณา เป็นธรรมในพรหมวิหาร 4 คือ ธรรมเครื่องอยู่อันประเสริฐ คือ เมตตา กรุณา มุทิตา และ
อุเบกขา ให้ประโยชน์ทั่วไปโดยรวมคือได้ภพสมบัติ เป็นสุขในปัจจุบัน การได้ไปบังเกิดในรูปภพ อรูปภพ พรหมโลก 
และการได้วิปัสสนาสุข คือ ความสุขในการเจริญวิปัสสนา เพราะพรหมวิหารทุกข้อที่เจริญดีแล้ว เป็นบาทแห่ง
วิปัสสนาได้ทุกข้อ และได้ประโยชน์เฉพาะข้อ คือ การสามารถขจัดปฏิปักขธรรม (ธรรมที่เป็นข้าศึกหรือตรงข้าม) 
ของพรหมวิหารแต่ละข้อได้ คือ เมตตามีประโยชน์ สามารถกำจัดพยาบาท กรุณาสามารถกำจัดวิเหสา  (วิหิงสา) 
มุทิตาสามารถกำจัดอรติ อุเบกขาสามารถกำจัดราคะ ซึ่งเมตตาในพรหมวิหาร 4 เป็นเมตตาในระดับพื้นฐาน เป็น
ความรักใคร่ ปรารถนาดี เพื่อความอยู่ร่วมกันอย่างผาสุก เมตตาในระดับสูงขึ้นมาคือ เป็นการเจริญเมตตาในอัปป



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1357 

มัญญา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2553) คือ เมตตาที่เป็นไปในสัตว์ทั้งหลาย โดยไม่มีจำกัด ไม่มีเขตแดน คือ 
เมื่อทำจิตให้มีเมตตาเสมอกันในบุคคล 4 จำพวก (พระภาวนาพิศาลเมธี วิ., 2564) คือ ตัวเอง บุคคลที่รักหรือ
เคารพ บุคคลที่เป็นกลางๆ และบุคคลที่เป็นคู่เวร ชื่อว่า ได้ทำลายขอบเขตหรือเขตแดนแห่งเมตตา ไม่ให้มีจำกัดอยู่
เฉพาะแต่ในบุคคลประเภทใดประเภทหน่ึง ชื่อว่า เจริญเมตตาโดยไม่มีเขตแดน หรือที่เรียกว่า สีมสัมเภท และเมื่อ
เจริญเมตตาถึงขั้นสีมสัมเภทแล้ว เมื่อพึงเจริญเมตตาต่อไป ก็จะบรรลุถึงอัปปมัญญา หรือ การเจริญเมตตาเจโต
วิมุตติ 

แนวทางการปฏิบัติเพื่อเข้าถึงความเป็นอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย
ปฏิสัมภิทามรรค กล่าวว่า การเจริญธรรมเป็นคู่ มี 4 แนวทาง คือ 1) การเจริญวิปัสสนามีสมถะนำหน้าเรียกว่า 
สมถปุพพังคมวิปัสสนา 2) การเจริญสมถะมีวิปัสสนานำหน้า เรียกว่า วิปัสสนาปุพพังคมสมถภาวนา 3) การเจริญ
สมถะและวิปัสสนาควบคู่กันไป เรียกว่า ยุคนัทธนัย 4) การเจริญวิปัสสนามีใจถูกอุทธัจจะในธรรมกั้นไว้เวลาที่ จิต
ต้ังมั่นเรียกว่า ธัมมุทธัจจวิคคหิตมานัส ซึ่งทั้ง 4 แบบน้ี แบ่งออกเป็น 2 วิธี คือ 1) สมถยานิกะ คือ การปฏิบัติสม
ถกรรมฐานก่อน โดยอาศัยอารมณ์สมถ 40 ประการ สร้างสมาธิในระดับอัปปนาสมาธิจนสำเร็จสมถะ คือได้
อภิญญา หรือไม่สำเร็จอภิญญาแต่สามารถทำฌานตั้งแต่ปฐมฌานเป็นต้นไปให้เกิดขึ้น แล้วจึงยกขึ้นสู่วิปัสสนา 
พิจารณาธรรมที่เกิดในสมาธิน้ันหรือพิจารณาองค์ฌานโดยความเป็นขันธ์ 5 รู้แจ้งรูปนาม เห็นพระไตรลักษณ์จน
เกิดมรรคจิต ผลจิต ตามลำดับ และ 2) วิปัสสนายานิกะ คือ การปฏิบัติที ่มีอารมณ์เป็นวิปัสสนาล้วนหรือสทุธ
วิปัสสนา คือการปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน 4 พิจารณาธรรม 4 หมวด คือ กาย เวทนา จิต ธรรม เป็นการกำหนดรู้
สภาวะของรูปนาม และเห็นโดยความเป็นพระไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เกิดมรรคญาณ ผลญาณ 
ตามลำดับ การวิจัยคร้ังน้ีผู้วิจัยให้ความสำคัญในการเจริญวิปัสสนามีสมถะนำหน้าเรียกว่า สมถปุพพังคมวิปัสสนา 
เมื่อเจริญวิปัสสนาอันมีสมถะนำหน้าอยู่มรรคย่อมเกิดขึ้น เมื่อมรรคเกิดขึ้นแล้วเสพคุ้นเจริญทำให้มาก ซึ่งมรรคน้ัน
สังโยชน์ทั้งหลายย่อมถูกละอนุสัยทั้งหลายย่อมสิ้นไป 

การศึกษาการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ เมื่อสัมมาทิฏฐิสมบูรณ์เข้าถึงความเป็นอริยบุคคลขั้นต้นแล้ว 
เจริญเมตตาภาวนาจนเป็นฌานจิตอันเป็นอัปปมัญญาหรือเมตตาเจโตวิมุตติแล้วใช้ฌานเป็นบาท (พื้นฐาน) ยกขึ้นสู่
วิปัสสนาจนบรรลุอริยบุคคลขั้นสูง โดยลำดับตัวอย่าง เช่น การปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมของพระสุภูติ คือ การ
เจริญเมตตาฌาน เจริญอัปปมัญญาและการรู้แจ้งอริยสัจ 4 เข้าถึงกระแสแห่งธรรมตามลำดับจนสามารถบรรลุถึงโล
กุตตรธรรม 9 คือ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 และบุคคลแม้จะยังไม่ได้บรรลุอรหัตผลก็อาจบรรลุอนาคามีมรรค 
อนาคามีผล เป็นพระอนาคามีบุคคลได้ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค กล่าวว่า ขณะที่ผู้ปฏิบัติกำลังเจริญเมตตาภาวนาถึงขั้น
สีมสัมเภทแล้ว จะมีนิมิตปรากฏขึ้นเป็นเคร่ืองหมายแสดงว่า ผู้ปฏิบัติได้บรรลุอุปจารสมาธิ เมื่อบรรลุอุปจารสมาธิ
แล้วพึงน้อมจิตไปในนิมิตน้ันหลาย ๆ คร้ังก็บรรลุอัปปนาฌาน และอัปปนาฌาน ก็คือ ฌาน 3 ได้แก่ ปฐมฌานฌาน
ที่ 1 ทุติยฌานฌานที่ 2 และตติยฌานฌานที่ 3 ที่พึงบรรลุได้ตามลำดับ และพึงเจริญเมตตาจนจิตต้ังมั่นวางเฉยใน
บุคคลและสัตว์ทั ้งหลายเสมอหน้ากัน ในโคทัตตสูตร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อธิบายถึง จิต
ประกอบด้วยเมตตาแผ่ไปตลอดทิศหน่ึงอยู่ ทิศที่ 2 ทิศที่ 3 ทิศที่ 4 ก็เหมือนกัน โดยนัยน้ี ทั้งเบื้องบน เบื้องล่าง 
เบื้องขวางแผ่ไปตลอดโลก ทั่วสัตว์ทุกเหล่า ในที่ทุกสถาน ด้วยใจอันประกอบด้วยเมตตาอันไพบูลย์ ถึงความเป็น
ใหญ่ หาประมาณมิได้ ไม่มีเวร ไม่มีความเบียดเบียนอยู่ มีใจประกอบด้วยกรุณาประกอบด้วยมุทิตาประกอบด้วย
อุเบกขาเรียกว่าอัปปมาณาเจโตวิมุติก้าวล่วงวิญญาณัญจายตนฌาน เข้าอากิญจัญญายนฌานด้วยมนสิการว่า
อะไรๆก็ไม่มีเรียกว่าอากิญจัญญาเจโตวิมุติ และพิจารณาเห็นความว่างเปล่าจากตน เรียกว่าสุญญตาเจโตวิมุติ และ
เข้าถึงอนิมิตตาเจโตสมาธิ เพราะไม่มนสิการถึงนิมิตทั้งปวง เรียกว่าอนิมิตตาเจโตวิมุติ 

การปฏิบัติธรรมของพระอริยสาวก เพื่อเข้าสู่กระแสแห่งมรรค ผลนิพพานน้ัน แบ่งออกเป็น 3 ส่วน คือ 
1) สมถะ 2) วิปัสสนา 3) สมถะและวิปัสสนา มีพุทธพจน์ว่า “ทางที่ให้ถึงอสังขตธรรม (นิพพาน) คือ สมถะและ



1358 | การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกท่ีปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 

วิปัสสนา” เจโตวิมุตติ หมายถึง สมาธิที่สัมปยุตตด้วยอรหัตตผล พ้นจากราคะ มีสมถกัมมัฏฐานเป็นพื้นฐาน ปัญญา
วิมุตติ หมายถึง ปัญญาที่สหรคตด้วยอรหัตตผลน้ันหลุดพ้นด้วยวิปัสสนากัมมัฏฐานเป็นพื้นฐาน พระอรหันตสาวกผู้
ซึ ่งนำเอาเมตตาภาวนาที่เป็นเมตตาฌานเป็นบาทฐาน ยกขึ้นสู่ วิปัสสนาเห็นพระไตรลักษณ์ด้วยวิปัสสนาปัญญา 
หลุดพ้นเป็นพระอรหันต์ เช่น พระสุภูติเถระ เป็นต้น 

บทความน้ีนำเสนอการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม 
ธรรมโมลี เพื่อไขความเคลือบแคลงสงสัยในประการต่าง ๆ  ให้มีความกระจ่างชัดมากยิ่งขึ้น อีกทั้งยังเป็นการ
เสริมสร้างองค์ความรู้ใหม่ที่จะเป็นข้อมูลในเชิงวิชาการ เกื้อกูล และเป็นปัจจัยที่สำคัญ อันจะเป็นประโยชน์ต่อ
ความก้าวหน้าในการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกของพุทธศาสนิกชนสืบต่อไป 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย   

1. เพื่อศึกษาการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ 
2. เพื่อศึกษาการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก 
3. เพื่อศึกษาการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี

  
การทบทวนวรรณกรรม 

การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก  ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี มีหลักการ
ปฏิบัติที่ถูกต้องและถูกตรงตามพระไตรปิฏก ตามที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ในโคทัตตสูตร  และในมหาเวทลัลสูตร 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2553) ว่า สามารถบรรลุได้ถึงปัญจมฌานหรือระดับอรูปสมาธิ 4 และการเจริญ
เมตตาเจโตวิมุตติเต็มรูปแบบ สามารถพัฒนากำลังสมาธิได้ถึง 9 ระดับ เรียกว่าสมาบัติ 9 คือ ปฐมฌาน ทุติยฌาน 
ตติยฌาน จตุตถฌาน อากาสานัญจายตนฌาน วิญญาณัญจายตนฌาน อากิญจัญญายตนฌาน เนวสัญญานา
สัญญายตนฌาน และสัญญาเวทยิตนิโรธ โดยมีหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนา
แบบสมถยานิก ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 โพชฌงค์ 7 วิชชาและวิมุตติ ดังน้ีคือ บุคคลผู้บรรลุฌานแล้ว และเมื่อออกจาก
ฌานหรือสมาธิน้ันๆ นำเอาสภาพธรรมที่ประกอบกับฌานหรือจิตน้ันยกขึ้นสู่วิปัสสนา หรือมาเป็นอารมณ์ในการ
เจริญวิปัสสนาในหมวดเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานที่ปรากฏชัด
เป็นปัจจุบันอารมณ์ วิปัสสนาปัญญาจึงเกิดขึ้นด้วยการเจริญสติปัฏฐาน 4 ย่อมบำเพ็ญโพชฌงค์ 7 ให้ถึงความเจริญ
และความบริบูรณ์ และโพชฌงค์ 7 ที่บริบูรณ์จากปัญญาที่เกิดพร้อมด้วยความเพียร ความรู้ตัวทั่วพร้อม และมีสติ
ระลึกรู้ลักษณะของสภาพธรรมสมบูรณ์เป็นวิปัสสนาญาณแต่ละขั้น ย่อมทำให้วิชชาและวิมุตติบริบูรณ์ 

การปฏิบัติวิปัสสนาเป็นกระบวนการของการ ศึกษาเมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติ คือ ทดลองฝึกปฏิบัติ
ตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอน
ทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสม ในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตให้มีสมบูรณ์ทั ้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา (พระอรรถชาติ เดชดำรง, 2566; โยตะ ชัยวรมันกุล และ
คณะ, 2566) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องนําไปใช้ด้วยความรอบคอบ ความรู้ ควบคู่กับการมีคุณธรรม 
จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม ด้วยการปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและเบญจธรรมเพื่อการ
ดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ, 2566) และมีวัฒนธรรมในการดํารงชีวิตสามารถอยู่ร่วมกับ
ผู้อื่นได้อย่างมีความสุข (Klomkul et al., 2023) จุดหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา คือ การแสวงหาเพื่อหลีก
ออกจากทุกข์ เพื่อความพ้นจากทุกข์ เพื่อหนทางแห่งการดับทุกข์ อันเป็นแนวทางพัฒนายกสภาพจิตใจของมนุษย์
เพื่อให้เกิดการพัฒนาทางปัญญา 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1359 

 ผลการสืบค้นพบว่า การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ เมื่อจิตเป็นอัปปนาสมาธิจนเกิดองค์ฌานทั้ง 5 คือ วิตก 
วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา ย่อมพ้นหรือระงับนิวรณ์ 5 คือ กามฉันทะหรือความพอใจ พยาบาทหรือความไม่พอใจ ถีน
มิทธะหรือความง่วงเหงาซึมเซา อุทธัจจะกุกกุจจะหรือความฟุ้งซ่าน และวิจิกิจฉาหรือความลังเลสงสัย ลงได้
ชั่วคราวในทุกขณะที่ยังปรากฏองค์ฌานอยู่หรือจิตยังทรงอารมณ์ฌานไว้ และเมตตาสามารถกำจัดพยาบาท กรุณา
สามารถกำจัดวิเหสา คือ ความคิดเบียดเบียน มุทิตาสามารถกำจัดอรติ อุเบกขาสามารถกำจัดราคะ เมื่อแผ่ออกไป
ไม่มีจำกัด ไม่มีประมาณ จิตจะต้ังมั่นเป็นอุเบกขา จตุตถฌานที่มีอุเบกขาในสัตว์ทั้งหลายเป็นอารมณ์ก็จะเกิดขึ้น
และเข้าสู่ปัญจมฌานตามลำดับ และคุณลักษณะที่สำคัญที่สุดของผู้เจริญเมตตาเจโตวิมุตติ คือ ต้องเป็นผู้มี
สัมมาทิฏฐิสมบูรณ์ เรียกว่า โสดาปัตติผล เป็นผู้มีศีลสมบูรณ์ สมาธิพอประมาณ และปัญญาพอประมาณ  ดังนั้น
การบรรลุสมาบัติของผู้เจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี เป็นผู้
เข้าถึงสมาบัติทั้ง 3 คือ ฌานสมาบัติ เป็นผู้เข้าถึงอารมณ์ฌานอยู่ในฌานจิตและมีวสี 5 มีความชำนาญในการเข้า
และออกจากฌานแต่ละขั้น ได้แก่ รูปฌาน 4 และอรูปสมาธิหรืออรูปฌาน 4 ด้วยมีจิตเป็นโลกุตตระจิต จึงสามารถ
เข้าผลสมาบัติหรือเข้าถึงอริยผลหรือการเข้าอยู่ในอริยผลจิต เป็นการเข้าอยู่ในอารมณ์พระนิพพานที่ได้มาจากอริ
ยผลญาณและด้วยสติและสมาธิต้ังมั่นเป็นฌานจิต สามารถใช้พิจารณาธรรมทำสังโยชน์ให้ลดลงไปตามลำดับจนสิ้น
อุปธิบรรลุเป็นพระอรหันต์หรือหากยังไม่สิ้นอุปธิก็เป็นอนาคามีบุคคลได้และด้วยเป็นผู้ชำนาญในสมาบัติ 8 จึงเข้า
นิโรธสมาบัติได้  
  
ระเบียบวิธีวิจัย 

การศึกษาวิจัยคร้ังน้ี เป็นการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ช้อ
มูลที่เกี ่ยวข้องกับการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 
กำหนดขั้นตอนการวิจัย ดังน้ี 

1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) อัน ได้แก่ คัมภีร์
พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539  อรรถกถา ฎีกา ปกรณ์วิเสส  

 2. ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ เอกสาร ตำรา และ
งานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาเถรวาท   

3. กำหนดประเด็นเพิ่มเติม หรือรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง โดยการขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ 
และคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง 

4. วิเคราะห์ และสรุปคำตอบปัญหาการวิจัย ตามคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ และคณาจารย์ที่มีความ
เชี่ยวชาญเฉพาะทาง 

5. ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์  
6. ปรับปรุง แก้ไขเน้ือหา และนำเสนอผลการวิจัยฉบับสมบูรณ์ 
 

ผลการวิจัย 
 การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ 

ผลการวิจัย พบว่า เมตตาเจโตวิมุตติ หมายถึง ความรักใคร่ปรารถนาดีอยากให้เขามีความสุข มีจิตอันแผ่
ไมตรีดำรงในพรหมวิหาร ที่เจริญหรือแผ่ไปในสัตว์ทั้งหลาย ไม่มีจำกัด ไม่มีประมาณ ซึ่งเป็นการพัฒนาจิตด้วยการ
แผ่ความปรารถนาดีให้แก่ผู ้อื ่น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป. อ. ปยุตฺโต , 2561; พระโสภณมหาเถระ มหา
สีสยาดอ, 2555) เมื่อเจริญและทำให้มากแล้ว จิตจะต้ังมั่นมีกำลังขั้นอัปปนาสมาธิเป็นฌานจิต เป็นบาทฐานยกขึ้น
สู่วิปัสสนาขั้นสูง จนสามารถหลุดพ้นจากอาสวะกิเลสทั้งปวง อันเป็นเจโตวิมุตติความหลุดพ้นแห่งจิตด้วยกำลังแห่ง



1360 | การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกท่ีปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 

สมาธิ และปัญญาวิมุตติความหลุดพ้นทั ้งปวงด้วยปัญญา  ซึ ่งล ักขณาทิจตุกะของเมตตาเจโตวิม ุตติ ได้แก่  
1) ลักขณาทิจตุกะของเมตตากัมมัฏฐาน คือ อโทสะเจตสิก ย่อมเป็นปัจจัยแก่ความเป็นหนุ่มเป็นสาว เพราะบุคคล
ที่ ไม่มักโกรธ ย่อมไม่ถูกไฟ คือ โทสะแผดเผาให้หนังเหี่ยวย่นเป็นร้ิวรอย เส้นผมก็ไม่หงอก ย่อมยังความเป็นหนุ่ม
สาวให้อยู่ได้นาน ๆ 2) ลักขณาทิจตุกะของกรุณากัมมัฏฐาน คือ กรุณาเจตสิก สภาพของกรุณาน้ี มีการสงบระงับ
จากความเบียดเบียน เป็นสมบัติ และ มีการเกิดความเศร้าโศก ร่ำไห้ คล้อยตาม เป็นวิบัติ คือ ถ้าในขณะใดบุคคล
เกิดความสงสารสัตว์หรือบุคคลที่กำลังได้รับความทุกข์ความเดือดร้อนอยู่หรือจะได้รับความทุกข์ ความเดือดร้อนใน
กาลข้างหน้าก็ดี ซึ่งความสงสารน้ันประกอบด้วยกัมมัสสกตาญาณ คือ พิจารณาให้เป็นไปตามกฎแห่งกรรม ไม่ให้
เกินเลยกฎแห่งกรรมนั้น ในขณะนั้น ชื่อว่า มีความสมบูรณ์พร้อมแห่งกรุณา หรือเป็นกรุณาแท้ ส่วนในขณะใด 
บุคคลเกิดความสงสาร ทุกขิตสัตว์แล้ว แสดงอาการเศร้าโศกเสียใจพิไรรำพันตามสัตว์หรือบุคคลที่กำลังได้ความ
ทุกข์ ความเดือดร้อนน้ัน ในขณะน้ัน ชื่อว่า เป็นความวิบัติแห่งกรุณา คือ กรุณาจิตของบุคคลน้ัน ได้หลุดหายไป
แล้ว ย่อมไม่ได้รับอานิสงส์แห่งการเจริญกรุณาแต่อย่างใด 3) ลักขณาทิจตุกะของมุทิตากัมมัฏฐาน คือ มุทิตาเจตสิก 
สภาพของมุทิตาเจตสิกน้ี ย่อมทำให้จิตใจเข้าถึงความสงบ ระงับความไม่ยินดี ทั้งปวงเป็นสมบัติ และทำลายการ
เกิดความเอิบอิ่มร่าเริงเป็นวิบัติ และ 4) ลักขณาทิจตุกะของอุเบกขากัมมัฏฐาน คือ ตัตตรมัชฌัตตตาเจตสิก 
ในขณะที่รับสัตวบัญญัติเป็นอารมณ์ คือ มัชฌัตตสัตวบัญญัติ ได้แก่ สัตว์หรือบุคคลที่เป็นกลาง ๆ ไม่ได้เป็นที่รัก 
ไม่ได้เป็นที่น่าสงสาร และไม่ได้เป็นที่เกลียดชัง ท่านเรียกว่า อุเบกขาพรหมวิหาร เป็นเจตสิกที่เป็นตัวกลาง ทำให้
จิตและเจตสิก ที่เกิดพร้อมกับตนในขณะน้ัน ทำกิจของตน ๆ โดยสม่ำเสมอกัน เปรียบเหมือนนายสารถีผู้วางเฉย
ต่อม้าอาชาไนยที่วิ่งเรียบไป ฉันน้ัน (พระมหาชินวัฒน์ จกฺกวโร, 2556) วิธีการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ จะสำเร็จ
เป็นไปได้เฉพาะผู้ได้บรรลุถึงขั้นอัปปนาฌานแล้วเท่านั้น แม้วิธีการแผ่เมตตาที่ท่านแสดงไว้ในคัมภีร์ปฏิสัมภทิา
มรรค 3 อย่าง คือ 1) วิธีการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติแบบโอธิโสผรณา คือ การแผ่ไปโดยเจาะจง จัดเป็นเมตตาแท้ 
ด้วยภาวะจิตแห่งเมตตาจะมีความเสมอกันในบุคคล 4 จำพวก คือ ตัวเอง บุคคลที่รักหรือเคารพ บุคคลที่เป็นกลาง 
ๆ และบุคคลที่เป็นคู่เวร 2) วิธีการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติแบบอโนธิโสผรณา คือ การแผ่ไปโดยไม่เจาะจง เมื่อเจริญ
เมตตาถึงขั้นสีมสัมเภทแล้ว เจริญเมตตาต่อไปโดยไม่มีจำกัด ไม่มีประมาณ ภาวะจิตจะมีกำลังสมาธิขั้นอัปปนา
สมาธิเป็นฌานจิต 3) วิธีการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติแบบทิสาผรณา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2553) เป็นการ
แผ่ในสรรพสัตว์ 12 จำพวก แผ่ไปสู่ทิศทั้ง 10 ไม่มีจำกัด ไม่มีประมาณ อันเป็นเมตตาอัปปมัญญาหรือเมตตาเจโต
วิมุตติ 4) วิธีการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติแบบอินทริยวาร เป็นการแผ่ครอบคลุมทั้งเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา อัน
เป็นเจโตวิมุตติ ประกอบด้วยอินทรีย์ 5 การแผ่ในขั้นน้ีจิตของผู้เจริญเมตตาจะต้องประกอบด้วยศรัทธา วิริยะ สติ 
สมาธิ ปัญญา อย่างมั่นคง และจิตต้องดำรงอยู่ในธรรม 8 อย่างคือ ด้วยเว้นจากการบีบค้ันสัตว์ เว้นจากการฆ่าสัตว์ 
เว้นจากการทำให้สัตว์เดือดร้อน เว้นจากการย่ำยีสัตว์ เว้นจากการเบียดเบียนสัตว์ เว้นจากการจองเวรกัน จงเป็นผู้
มีสุข ซึ่งระดับการบรรลุฌานของการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ พระพุทธองค์ตรัสไว้ในพระอภิธรรมปิฎก วิภังค์ (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ว่า บรรลุได้ถึงเพียงจตุตถฌานโดยปัญจกนัย หรือตติยฌานโดยจตุตถนัย หรือ
บรรลุได้เพียงในระดับรูปฌานเท่าน้ัน สำหรับในโคทัตตสูตรและเวทัลลสูตร พระพุทธองค์ตรัสว่า สามารถบรรลุได้
ถึงปัญจมฌาน หรือบรรลุได้ถึงระดับอรูปสมาธิหรืออรูปฌาน 4 และระดับการบรรลุฌานหรือสมาบัติ 9 ของการ
เจริญเมตตาเจโตวิมุตติขั้นสูงน้ัน กำลังสมาธิและปัญญามีการพัฒนาไปพร้อมกัน สามารถพัฒนากำลังสมาธิได้ถึง 9 
ระดับ จึงเรียกว่าสมาบัติ 9 หรือสมาธิจริยา 9 คือ รูปฌาน 4 อรูปฌาน 4 และสัญญาเวทยิตนิโรธ พร้อมกับพัฒนา
ปัญญาไปตามลำดับ เป็นไปเพื่อวิชชาและวิมุตติที่บริบูรณ์ 

การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก 
ผลการวิจัย พบว่า การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกหมายความว่า บุคคลผู้

บรรลุฌานแล้ว ควรเข้าฌานน้ันบ่อยๆ กระทั่งเกิดเป็นวสีหรือความชำนาญในการเข้าฌาน และเมื่อออกจากฌาน



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1361 

น้ันๆ แล้วยกองค์ฌานอย่างในอย่างหน่ึงที่ปรากฏชัดในปัจจุบันขณะ  (สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักด์ิ อุปสมมหา
เถระ, 2554) หรือนำเอาสภาพธรรมที่ประกอบกับฌานหรือจิตน้ันยกขึ้นสู่วิปัสสนา หรือมาเป็นอารมณ์ในการเจริญ
วิปัสสนาในหมวดเวทนา จิต ธรรม อย่างเช่น องค์ฌานทั้ง 5 คือ วิตก วิจาร ปีติ สุข และเอกัคคตาหรืออุเบกขา น้ัน 
องค์ฌานที่ปรากฏชัดที่สุด คือ ปีติ สุข หรืออุเบกขา เมื่อยกขึ้นสู่วิปัสสนา ก็จะเห็นว่าปีติ สุข หรืออุเบกขา ก็มีการ
เกิดดับ แม้จิตที่เป็นสมาธิเองก็มีการเกิดดับ ซึ่งจิตของผู้ที่เจริญเมตตาเจโตวิมุตติ จะเห็นการเกิดดับที่รวดเร็วมาก 
การแสดงความเกิดดับให้ปรากฏแก่การเพ่งพิจารณา จิตก็จะดำเนินไปในอารมณ์ของวิปัสสนาด้วยขณิกสมาธิ 
พิจารณาเห็นธรรมที่เป็นอารมณ์ดับไป และเห็นจิตนั้นดับไปด้วย พิจารณาเห็นโดยความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น
อนัตตา เกิดวิปัสสนาญาณ ไปตามลำดับ จนได้บรรลุมรรค ผล นิพพาน การบรรลุธรรมของผู้เจริญเมตตาเจโต
วิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมยานิก เป็นท่านผู้เป็นอุภโตภาควิมุต คือ ผู้หลุดพ้นทั้งสองส่วน หมายถึง หลุดพ้นจาก
รูปกายด้วยอรูปสมาบัติ และหลุดพ้นจากนามกายด้วยอริยมรรค ได้แก่พระอรหันต์ผู้บำเพ็ญสมถภาวนาได้สัมผัส
วิโมกข์ 8 หรือสมาบัติ 8 และนิโรธสมาบัติด้วยนามกาย ได้เจโตวิมุตติขั้นอรูปสมาบัติ และสิ้นอาสวะเพราะเห็น
อริยสัจ 4 ด้วยปัญญาได้ปัญญาวิมุตติด้วยน่ันคือเป็นผู้หลุดพ้นทั้งสองส่วน ได้เจโตวิมุตติเป็นความหลุดพ้นแห่งจิต
ด้วยกำลังแห่งสมาธิ และได้ปัญญาวิมุตติหลุดพ้นจากอาสวะกิเลสทั้งปวงด้วยปัญญา 

การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติมีคุณพิเศษกว่าสมถกรรมฐานอื่น ๆ  ด้วยอานิสงส์ 11 ประการ ได้แก่ 1) 
หลับเป็นสุข 2) ตื่นเป็นสุข 3) ไม่ฝันลามก 4) เป็นที่รักแห่งมนุษย์ทั้งหลาย 5) เป็นที่รักแห่งอมนุษย์ทั้งหลาย 6) 
เทวดาทั้งหลายย่อมรักษา 7) ไฟ ยาพิษ หรือศาตราย่อมไม่กล้ำกรายได้ 8) จิตต้ังมั่นโดยรวดเร็ว 9) สีหน้าย่อมผ่อง
ใส 10) ไม่หลงลืมสติตาย และ 11) ถ้าไม่บรรลุอรหันตตผลย่อมเป็นผู้เข้าถึงพรหมโลก และกล่าวว่าผู้เจริญเมตตา
จิตอย่างน้อยเพียงขณะการหยดน้ำนมโค 3 คร้ังในวันหน่ึง มีผลมากกว่าทานที่บุคคลให้แล้วคร้ังละ 100 หม้อ 3 
คร้ังในวันหน่ึงน้ันนอกจากน้ีอานิสงส์ของการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติกล่าวว่า เหนือกว่าบุญกิริยาวัตถุทั้งปวง และ
ได้รับอานิสงส์แห่งสมถะอีก 5 ประการ คือ 1) ทำให้เข้าสมาบัติได้ เพื่อเป็นสุขในภพปัจจุบัน 2) ทำให้เกิดเป็นบาท
ของวิปัสสนา 3) ทำให้เกิดโลกียอภิญญา 5 ประการ 4) ทำให้เกิดเป็นพรหม และ 5) ทำให้เข้านิโรธสมาบัติได้ ซึ่ง
การจะฝึกอบรมให้เกิดคุณวิเศษแต่ละอย่างน้ี จะต้องเป็นผู้สามารถในฌานสมาบัติทั้ง 8 (รูปฌาน 4 โดยจตุตถนัย
และอรูปฌาน 4) อย่างยอดเยี่ยม โดยจะต้องฝึกจิตในการเข้าฌานตามลำดับฌาน (ต้ังแต่ปฐมฌานถึงเนวสัญญานา
สัญญายตนฌาน) เข้าฌานโดยย้อนฌานตามลำดับ (ต้ังแต่เนวสัญญานาสัญญายตนฌานถึงปฐมฌาน) หรือเข้าฌาน
ตามลำดับฌานแล้วย้อนฌานตามลำดับ เป็นต้น และผลของการยกขึ้นสู่วิปัสสนา คือ การฝึกอบรมปัญญาโดยมี
สมาธิ (ฌาน) เป็นบาทฐาน เมื่อเจริญวิปัสสนาสมบูรณ์แล้ว ทำให้เกิดอภิญญาเพิ่มอีก 1 ข้อ คือ อาสวักขยญาณ 
(ญาณที่ทำให้อาสวะสิ้นไป) ผลของอาสวักขยญาณ คือทำให้บรรลุมรรค ผล นิพพาน อันเป็นจุดหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนา 
 
การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ท่ีสำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 
 ผลการวิจัย พบว่า สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี ตั้งอยู่ที ่ตำบลหนองน้ำแดง อำเภอปากช่อง จังหวัด
นครราชสีมา เป็นศูนย์กลางการศึกษาและเจริญวิปัสสนาภาวนาที่สร้างขึ้นตามปณิธานของเจ้าประคุณสมเด็จพระ
พุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ) ก่อตั้งขึ ้นเมื่ อปี พุทธศักราช 2548 เนื้อที่ประมาณ 180 ไร่ เป็นศูนย์ให้
การศึกษาและฝึกอบรมการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 และการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ สำหรับ
พระนิสิต/นิสิต นักศึกษาทุกระดับของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
นครปฐม และพระสังฆาธิการในเขตหนกลาง เป็นศูนย์ฝึกอบรมพระวิปัสสนาจารย์สำหรับพระสงฆ์ไทย ตลอดจน
เปิดโอกาสให้พระนิสิต/นิสิต นักศึกษา นักเรียน พุทธศานิกชนทั่วไป เข้าฝึกอบรมการเจริญวิปัสสนาภาวนาตาม
โอกาสต่าง ๆ เป็นศูนย์กลางการพัฒนาคุณภาพชีวิตของชาวพุทธแบบองค์รวมและเผยแผ่ เป็นสำนักปฏิบัติธรรมที่



1362 | การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกท่ีปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 

เหมาะแก่การปฏิบัติธรรมอย่างแท้จริง ประกอบด้วยสัปปายะ 7 คือ อาคารปฏิบัติธรรมและที่พักเหมาะสมเกื้อกูล
ต่อการปฏิบัติธรรม สภาพอากาศแวดล้อมเหมาะสม การเดินทางสะดวกทั้งรถส่วนตัวและรถสาธารณะ เปิดรับ
สมัครผู้ปฏิบัติธรรมทุกวันและเปิดปฏิบัติธรรมต่อเน่ืองตลอดปี โดยไม่มีค่าใช้จ่าย มีการฟังธรรมทุกวันเพื่อความรู้
ความเข้าใจและความก้าวหน้าในการปฏิบัติธรรม มีการสอน/สอบอารมณ์ทุกวันโดยคณะพระวิปัสสนาจารย์ ผู้ทรง
ภูมิปัญญาทั้งด้านปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเป็นสำนักปฏิบัติธรรมเพียงแห่งเดียวที่เปิดสอนการ
เจริญเมตตาเจโตวิมุตติ   

การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี เป็นการ
เจริญเมตตาเต็มรูปแบบ ครอบคลุมถึงการเจริญเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา โดยมีวิธีการดังน้ี ขั้นแรกเป็นการ
เจริญเมตตาภาวนาใน 31 ภูมิ ได้แก่ ตนเอง ผู้มีพระคุณ ญาติทั้งหลาย  หญิงทั้งหลายชายทั้งหลายพระอริยเจ้า
ทั้งหลาย ผู้ไม่ใช่พระอริยเจ้าทั้งหลาย คือปุถุชนหรือคนทั้งหลายพรหมทั้งหลายเทวดาทั้งหลายมนุษย์ทั้งหลายสัตว์
เดรัจฉานทั้งหลาย เปรตทั้งหลาย อสุรกายทั้งหลาย สัตว์นรกทั้งหลาย ในเบื้องต้น ให้เจริญเมตตาเพียงอย่างเดียว
ทั้ง 31 ภูมิ ต่อมาจึงเจริญหรือแผ่แบบแยกประเภทกลุ่มเป็นเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา คือ 1) เมตตาพรหม
วิหาร เป็นการเจริญเมตตาภาวนาเบื้องต้น ภาวะปรุงแต่งจิตด้วยเมตตา ประกอบบริกรรมภาวนา เป็นบริกรรมนิมิต 
เป็นการแผ่ความปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุข หรือการแผ่ความรัก ความปรารถนาดีต่อสัตว์อันเป็นที่รัก เรียกว่า ปิยม
นาปสัตวบัญญัติ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นเมตตาเทียม คือ ยังไม่ได้ทำลายขอบเขตหรือเขตแดน
แห่งเมตตา มีลำดับขั้นตอนในการเจริญ(แผ่) โดยเจริญเมตตาภาวนาในตนเองเป็นอันดับแรก โดยห้ามเจริญเมตตา
ในบุคคล 4 จำพวกเป็นอันดับแรก คือ คนที่เกลียดชัง คนที่รักกันมาก คนที่เป็นกลางๆ คนที่เป็นคู่เวรกัน และคนที่
ตายไปแล้วก็ไม่ควรเจริญเมตตาไป และคนต่างเพศกันก็ห้ามมิให้เจริญเมตตาไปโดยเฉพาะเจาะจง ต่อมาเจริญ
เมตตาในคนที่รักหรือคนที่เคารพเป็นอันดับสอง เช่น พระอุปัชฌาย์ หรืออาจารย์ ผู้มีพระคุณ ต่อมาเจริญเมตตาใน
คนที่เป็นกลางๆ เป็นอันดับสาม “กลุ่มหญิงทั้งหลาย ,ชายทั้งหลาย,พระอริยเจ้าทั้งหลาย ผู้ไม่ใช่พระอริยเจ้า
ทั้งหลาย” และต่อมาเจริญเมตตาในคนที่เป็นคู่เวรกันเป็นอันดับสี่ “กลุ่มปุถุชนหรือคนทั้งหลาย (อาจมีผู้ที่เป็นคู่
เวร)” ขั้นต่อมาเป็นเจริญเมตตาขั้นสีมสัมเภท คือ เมื่อเจริญเมตตาแผ่ออกไป ๆ  กระทั่งจิตมีเมตตาเสมอกันใน
บุคคล 4 จำพวก เป็นการเจริญเมตตาโดยไม่มีขอบเขตหรือเขตแดนที่เรียกว่า สีมสัมเภท (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) ชื่อว่า สำเร็จถึงขั้นอุปจารสมาธิแล้ว เมตตาในขั้นน้ีจัดเป็นเมตตาแท้ และขั้นต่อมาเป็นการเจริญ
เมตตาขั้นอัปปมัญญา คือ เมื่อเจริญเมตตาภาวนาถึงขั้นสีมสัมเภทแล้ว พึงเจริญเมตตาแผ่ออกไปๆ ก็จะบรรลุ
ถึงอัปปนาสมาธิ ที่เรียกว่า อัปปมัญญาหรือเมตตาเจโตวิมุตติเป็นการแผ่ที่เป็นไปในสัตว์ทั้งหลาย โดยไม่มีจำกัด ไม่
มีประมาณ เป็นการเจริญฌานสมาธิระดับสูง จัดเป็นเมตตาฌาน 2) กรุณาพรหมวิหาร เป็นการแผ่ความปรารถนา
ให้ผู้อื่นพ้นจากทุกข์ อารมณ์ของกรุณา คือ ทุกขิตสัตวบัญญัติ (สัตว์ที่ได้รับความทุกข์เป็นอารมณ์ในการแผ่) พึง
เจริญกรุณาพรหมวิหาร ใน “กลุ่มมนุษย์ทั้งหลาย(ที่มีความทุกข์) สัตว์เดรัจฉานทั้งหลาย เปรตทั้งหลาย อสุรกาย
ทั้งหลาย สัตว์นรกทั้งหลาย จนในที่สุดจิตที่ประกอบอยู่ด้วยกรุณาน้ัน เข้าถึงสมาธิแน่วแน่มั่นคง  3) มุทิตาพรหม
วิหาร เป็นการแผ่ความรู้สึกยินดีเมื่อผู้อื่นมีความสุข อารมณ์ของมุทิตา คือ สุขิตสัตวบัญญัติ (สัตว์ที่กำลังมีความสุข
เป็นอารมณ์ ในการพลอยชื่นชมยินดีด้วย) พึงเจริญมุทิตาพรหมวิหารไปใน “กลุ่มพรหมทั้งหลาย เทวดาทั้งหลาย 
มนุษย์ทั้งหลาย(ที่มีความสุข)” จนมุทิตาพรหมวิหารเกิดเต็มที่ถึงระดับฌานพรหมวิหาร 3 ให้ได้สมาธิถึงขั้นตติย
ฌาน 4) อุเบกขาพรหมวิหาร การวางใจเป็นกลาง อารมณ์ของอุเบกขาคือ มัชฌัตตสัตวบัญญัติ คือ จิตต้ังมั่นวาง
เฉยในบุคคลและสัตว์ทั้งหลายเสมอหน้ากัน เมื่อจิตต้ังมั่นเป็นอุเบกขา สามารถแผ่ไปได้ในทุกกลุ่ม ให้แผ่อุเบกขา
รวมกันไปไม่แยกประเภท รวมทั้งตัวเองด้วย เมื่อแผ่ออกไปๆ จิตจะต้ังมั่นเป็นอัปปนาสมาธิ จตุตถฌาน ที่มีอุเบกขา
ในสัตว์ทั้งหลายเป็นอารมณ์ก็จะบังเกิดขึ้น และขั้นต่อมาเป็นการแผ่ โดยไม่เจาะจงด้วยอาการ 5 สู่ทิศทั้ง 10 ซึ่ง
อาการ 5 ในที่น้ี หมายถึง อโนทิสบุคคล(ไม่เจาะจง) 5 จำพวก คือ สัตว์ทั้งปวง สิ่งมีชีวิตที่มีลมหายใจทั้งปวง ภูติ(สิ่ง



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1363 

มีวิญญาณ)ทั้งปวง บุคคลทั้งปวง ผู้ที่นับเน่ืองด้วยอัตภาพทั้งปวง และทิศทั้ง 10 ได้แก่ ทิศบูรพา(ทิศตะวันออก) 
ทิศปัจฉิม(ทิศตะวันตก) ทิศอุดร(ทิศเหนือ) ทิศทักษิณ(ทิศใต้) ทิศอาคเนย์ (ทิศตะวันออกเฉียงใต้) ทิศพายัพ
(ทิศตะวันตกเฉียงเหนือ) ทิศอีสาน(ทิศตะวันออกเฉียงเหนือ) ทิศหรดี(ทิศตะวันตกเฉียงใต้) ทิศเบื้องบน ทิศ
เบื้องล่าง ด้วยเมตตาเจโตวิมุตติและเมตตาอินทรีย์ (พระภาวนาพิศาลเมธี วิ., 2565) แผ่ออกไปไม่มีที่สุด ไม่มี
ประมาณ จนจิตตั้งมั่นเป็นฌานจิตขั้นใดขั้นหนึ่ง กระทั่งแผ่ไม่ไปก็ออกจากฌานนั้นตามรู้เวทนา จิต หรือสภาพ
ธรรมที่ปรากฏชัดในขณะจิตปัจจุบัน หรือนำเอาสภาพธรรมที่ประกอบกับฌานหรือจิตนั้น  เช่น ปีติ สุข หรือ
อุเบกขา ยกขึ้นสู่วิปัสสนาตามดูอาการเกิดดับ การแสดงความเกิดดับให้ปรากฏแก่การเพ่งพิจารณา จิตก็จะดำเนิน
ไปในอารมณ์ของวิปัสสนาด้วยขณิกสมาธิ พิจารณาเห็นธรรมที่เป็นอารมณ์ดับไป และเห็นจิตนั้นดับไปด้วย 
พิจารณาเห็นโดยความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เกิดวิปัสสนาญาณตามลำดับ คือ วิปัสสนาญาณ 9 ซึ่งใน
คัมภีร์พระไตรปิฏกแสดงวิปัสสนาญาณไว้ 9 ขั้น มุ่งหมายถึง ญาณที่นับเข้าในวิปัสสนา สามารถนำบุคคลผู้ปฏิบัติ
ไปสู่โลกุตตระปัญญาได้ หลุดพ้นจากกิเลสอาสวะทั้งปวง นับตั้งแต่ญาณที่ ๔ อุทยัพพยญาณ จนถึงญาณที่ ๑๒ 
อนุโลมญาณ เพราะอุทยัพพยญาณเป็นญาณแรกที่รู้เห็นไตรลักษณ์ ด้วยปัญญาชนิดที่เรียกว่า ภาวนามยปัญญา 
โดยไม่ต้องอาศัยจินตามยปัญญาเข้ามาช่วย ปรากฏแก่ผู้เจริญวิปัสสนาแบบสมถยานิก และผู้ปฏิบัติวิปัสสนาญาณ 
๙ ผ่านมาแล้วจะเกิดความรู้แจ้ง เห็นจริง คือ เข้าถึง “ญาณทัสสนะวิสุทธิ” และในระหว่างน้ันจะเกิดญาณหน่ึง คือ 
โคตรภูญาณ แปลว่า ญาณครอบโคตร หมายถึงญาณที่อยู่ท่ามกลางระหว่างเป็นปุถุชนกับอริยชน เปรียบเหมือนคน
ข้ามเรือ เมื่อเรือเข้าเทียบท่าแล้วก้าวขาข้างหน่ึงลงไปเหยียบบนเรือ ส่วนขาอีกข้างหน่ึงยังอยู่บนบก จะกล่าวว่า
บุรุษผู้น้ีอยู่ในน้ำและบนบก สภาพจิตของผู้เข้าโคตรภูญาณน้ีเป็นเบื้องต้นแห่งโสดาปัตติมรรค ญาณเปรียบเหมือน
แสงเงินแสงทอง เป็นนิมิตแห่งพระอาทิตย์กำลังจะขึ้น ตัววิปัสสนาญาณ ๙ และโคตรภูญาณน้ีจะเรียงลำดับขั้นตอน
ที่จะให้จิตเข้าถึงตัววิปัสสนา ผู้ปฏิบัติเมื่อได้ผ่านขั้นตอนมาโดยลำดับแล้ว จะได้บรรลุ มรรค ผล อันเป็นเป้าหมาย
สูงสุดแห่งชีวิต 

 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัย พบว่า การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม 
ธรรมโมลี เป็นการสร้างสมาธิให้ต้ังมั่นเป็นฌานจิต เพื่อใช้เป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนา กระทั่งสามารถบรรลุ
อริยบุคคลขั้นสูงได้โดยลำดับ ทั้งน้ีอาจเป็นเพราะการแผ่เมตตาเจโตวิมุตติขั้นสูงหรือการแผ่เมตตาอินทรีย์ (พระ
ภาวนาพิศาลเมธี วิ., 2565) เป็นการเจริญวิปัสสนาพิจารณาอารมณ์เมตตาฌาน ที่ส่งความปรารถนาดีแก่สรรพสัตว์
ไม่มีที่สุด ไม่มีประมาณ จนสมาธิพัฒนาไปตามลำดับสมาธิ 8 ระดับ ต้ังแต่ปฐมฌาน จนถึงเนวสัญญานาสัญญายต
นะ และขณะเดียวกันก็จะมีการพัฒนาวิปัสสนาญาณไปตามลำดับของโพธิปักขิยธรรม 37 คือ สติปัฏฐาน 4 
สัมมัปปทาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และอริยมรรคมีองค์ 8 จนเข้าถึงความหลุดพ้น 2 ส่วน 
เรียกว่า “อุภโตภาควิมุตติ” คือ ด้วยกำลังของสมาธิที่เป็นเจโตวิมุตติ(สมาบัติ 8) และหลุดพ้นด้วยปัญญาเป็น
ปัญญาวิมุตติ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 
 
 
 
 
 
 



1364 | การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกท่ีปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 

 
 

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
  
 
 
  

  

 

 

 

 

 

       

 

 

 

 

ผลจากการวิจัยทำให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ ดังน้ี จากสมาธิ 9 ระดับในพระไตรปิฏก หรืออนุปุพพวิหาร
ธรรม หมายถึง ธรรมเครื่องอยู่ที ่ต้องเข้าสมาบัติตามลำดับ เรียกว่า สมาบัติ 9 หรือสมาธิจริยา 9 คือ ปฐมฌาน 
ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน อากาสานัญจายตนฌาน วิญญาณัญจายตนฌาน อากิญจัญญายตนฌาน เนว

สมาบัติ 9 

ปฐมฌาน 
 

ทุติยฌาน 

ตติยฌาน 

จตุตถฌาน
ฌาน 

อากาสานัญ
จายตนฌาน 
 

วิญญานัญ
จายตนฌาน 

อากิญจัญ 
ญายตนฌาน 

เนวสัญญานา
สัญญายตนฌาน
จายตนฌาน 

 สัญญาเวทยิต
นิโรธ 

 

ระดับการบรรลุฌานของ 
การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ 

 
 พระอภิธรรม 

เมตตาเจโตวิมุตติขั้นสูง 
(เมตตาเจโตวิมุตติ + 

เมตตาอินทรีย์) 

บาทฐาน 
ยกข้ึนสู่วิปัสสนา 

พระ
สกทาคามี 

พระอนาคามี 

พระอรหันต์ 

รูป
ฌาน 

4 

อรูป
ฌาน
หรือ
อรูป
สมาธิ 

4 

พระสูตร 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1365 

สัญญานาสัญญายตนฌาน และสัญญาเวทยิตนิโรธ พบว่า การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติมีระดับการบรรลุฌานที่พระ
พุทธองค์ตรัสไว้แตกต่างกัน คือ ในพระอภิธรรมปิฎก เมตตา กรุณา มุทิตา บรรลุได้ถึงปฐมฌานถึงจตุตถฌานโดย
ปัญจกนัยหรือตติยฌานโดยจตุตถนัย ส่วนอุเบกขาได้ถึงปัญจมฌานโดยปัญจกนัย หรือได้ถึงจตุตถฌานโดยจตุตถ
นัยหรือฌานที่ 4 คือ บรรลุได้เพียงในระดับรูปฌานเท่านั้น หากในโคทัตตสูตรและเวทัลลสูตรสามารถบรรลุได้
ถึงปัญจมฌาน หรือบรรลุได้ถึงระดับอรูปสมาธิหรืออรูปฌาน 4 และการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติเต็มรูปแบบหรือ
เจริญเมตตาเจโตวิมุตติขั ้นส ูง เป็นการแผ่ครอบคลุมทั้งเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา อันเป็นเจโตว ิม ุตติ 
ประกอบด้วยอินทรีย์ 5  คือ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา สามารถพัฒนากำลังสมาธิได้ถึง 9 ระดับ เรียกว่า 
สมาบัติ 9 คือ รูปฌาน 4 อรูปฌาน 4 และสัญญาเวทยิตนิโรธ เมื่อนำมาเป็นบาทฐานยกขึ้นสู่วิปัสสนา หมายความ
ว่า การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ เบื้องต้นจะใช้สัตวบัญญัติเป็นอารมณ์ จนเกิดปฏิภาคนิมิตและรู้ในนิมิตน้ัน จนจิต
เป็นอุปจารสมาธิและต้ังมั่นเป็นอัปปนาสมาธิ จิตจะมีความต้ังมั่น มีสติ ปราศจากกิเลสและอุปกิเลสแบบอ่อน จึง
ควรแก่การงาน แล้วจากน้ันจึงใช้ฌานหรือสมาธิน้ันเป็นบาทของวิปัสสนา คือ เมื่อจิตถอนออกจากอุปจารสมาธิ
หรืออัปปนาสมาธิออกจากรูปาวจรฌาน (รูปฌาน) หรืออรูปาวจรฌาน (อรูปฌาน) อย่างใดอย่างหน่ึง ยกเว้นเนว
สญัญานาสัญญายตนฌาน ก็เจริญวิปัสสนาด้วยจิตที่มีขณิกสมาธิต่อไป และเมื่อขณิกสมาธิกำลังแก่กล้ามากขึ้นก็
สามารถบรรลุโลกุตตรอัปปนาสมาธิ บรรลุอริยบุคคลขั้นสูงได้โดยลำดับ คือ บรรลุสกทาคามี ละราคะและปฏิฆะให้
เบาบางลง เพื่อบรรลุอนาคามีพิจารณาธรรมจนเกิดนิพพิทาและวิราคะ หลุดพ้นจากกามราคะและปฏิฆะ หรือ
พิจารณาธรรมจนสิ้นอุปธิ ทำสังโยชน์ให้เบาบางลดลงไปตามลำดับ บรรลุธรรมถึงขั้นพระอนาคามีหรือพระอรหันต์  
 
สรุป 
 การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี เป็นการเจริญ
เมตตาเต็มรูปแบบครอบคลุมถึงการเจริญเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา  ได้รับทั้งผลแห่งสมถะและวิป ัสสนา 
สภาวะอุเบกขาในอัปปมัญญาจากการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยังมีคุณพิเศษคือ สามารถแผ่ช่วยผู้ป่วยให้หายเป็น
ปกติหรืออาการบรรเทาลงได้ และผลแห่งวิปัสสนา คือ สามารถบรรลุอริยบุคคลขั้นสูงได้โดยลำดับ การเจริญ
เมตตาเจโตวิมุตติเต็มรูปแบบด้วยความเพียร มีความรู้ตัวทั่วพร้อม มีสติและสมาธิต้ังมั่นเป็นฌานจิตแล้ว สามารถ
ใช้พิจารณาธรรมจนสิ้นอุปธิ ทำสังโยชน์ให้เบาบางลดลงไปตามลำดับ บรรลุธรรมถึงขั้นพระอนาคามีหรือพระ
อรหันต์ ดังเช่นการบรรลุธรรมของพระสุภูติ คือ การเจริญเมตตาฌานยกขึ้นสู่วิปัสสนา รู้แจ้งอริยสัจ 4 เข้าถึง
กระแสแห่งธรรมจนสามารถบรรลุถึงโลกุตตรธรรม 9 คือ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 

 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 
             1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
   การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี สามารถ
นำไปประยุกต์ใช้กับโครงการอบรมระยะสั้นและระยะยาวได้ เพื่อเกิดประโยชน์สูงสุดแก่พุทธศาสนิกชน และ
เกิดผลในทางปฏิบัติตามคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกขึ้นสู่แบบสมถยานิก ที่สำนักปฏิบัติธรรม ธรรม

โมลี” ผู้วิจัยพบว่า ยังมีวิธีปฏิบัติเพื่อการเข้าสมาบัติทั้ง 3 คือ ฌานสมาบัติ ผลสมาบัติ และนิโรธสมาบัติ ด้วยเมตตา
เจโตวิมุตติขั้นสูง ดังน้ัน หากมีการศึกษาในประเด็นเรื่องเดียวกันน้ี ควรศึกษาในประเด็น ดังต่อไปน้ี 



1366 | การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติยกข้ึนสู่วิปัสสนาแบบสมถยานิกท่ีปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี 

1. การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติเพื่อการเข้าสมาบัติ 3 
2.การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติบาทฐานแห่งอภิญญา 6 
3.. การเจริญเมตตาเจโตวิมุตติบาทฐานแห่งการบรรลุวิชชาและวิมุตติ 

 
เอกสารอ้างอิง  
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในม ิติทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระภาวนาพิศาลเมธี วิ. (ประเสริฐ มนฺตเสวี). (2564). ลำดับการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 แนวธัมมานุสารี. กรุงเทพฯ: 
ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 

พระภาวนาพิศาลเมธี วิ. (ประเสริฐ มนฺตเสวี). (2565).  คู่มือผู้ปฏิบัติธรรม ธรรมโมลี. กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทย 
การพิมพ์. 

พระมหาชินวัฒน์ จกฺกวโร. (2556). พระอภิธรรม เจตสิกปรมัตถ์. กรุงเทพฯ: เอบุ๊คดิสทริบิวชั่น จำกัด. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2555), พรหมวิหาร. แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์ (สมลักษณ์ คนฺธสาโร).

กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 
พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ

พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2553). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
โยตะ ชัยวรมันกุล, พระครูโสภณวีรานุวัตร, สุพัฒน์ ชัยวรรณ์, สายน้ำผึ้ง รัตนงาม และ ธนัชพร เกตุคง. (2566). 

พุทธนวัตกรรมภาวนา 4 เพื่อเพิ่มพลังของผู้สูงอายุ อำเภอสามพราน จังหวัดนครปฐม. วารสารสห
วิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 6(2), 611-625. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์คร้ังที่ 31). 
กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 

สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ). (2554). อริยวังสปฏิปทา ปฏิปทาอันเป็นวงศ์พระอริยเจ้า .
กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K.  (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Klomkul, L., Damnoen, S., Sawasdee, U., & Wilairadtanakun, A. (2023). Network Development of 
Buddhist Communication Innovative Space For Media Literacy of Thai Youths. Journal of 
Namibian Studies: History Politics Culture, 35, 919-935. 


