
ศึกษาแนวทางจัดการอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
A Study of Emotion Management in Vipassana Meditation 

 

1พระชูชาติ ปัญญาแก้ว และ 2ธานี สุวรรณประทีป 
1Phra Chuchat Panyakaew and 2Thanee Suwanprateep 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 

E-mail: chuchatpanyakaew@gmail.com, thanee.su@mcu.ac.th   
 

Received June 1, 2023; Revised September 4, 2023; Accepted October 6, 2023 
 
บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 2 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาอารมณ์ 6 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อ
ศึกษาแนวทางจัดการอารมณ์ 6 ในวิปัสสนาภาวนา การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร นำมาเรียบเรียง 
นำเสนอบรรยายเชิงพรรณนา จากการวิจัยพบว่า อารมณ์ เป็นสิ่งที่จิตเข้าไปถือเอา หน่วงเหน่ียวจิตไว้มีอิทธิพลต่อ
จิต อารมณ์มีอยู่ 6 ประเภท ได้แก่ 1) รูปารมณ์ 2) สัททารมณ์ 3) คันธารมณ์ 4) รสารมณ์ 5) โผฎฐัพพารมณ์ 6) 
ธรรมารมณ์ อายตนะภายนอกที่เชื่อมต่อกับอายตนะภายใน ทําให้เกิดกระบวนการรับรู้ แล้วเกิดเป็นเวทนา สุข
ทุกข์ เฉย จิตที่ไม่รู้หลงเพลิดเพลินไปในอารมณ์อันเป็นสิ่งที่น่าปรารถนา น่ารักใคร่ น่าพอใจ มีลักษณะน่ารักเป็นที่
เข้าไปตั้งอาศัยอยู่แห่งความใคร่ มีอยู่ในอารมณ์ทั้ง  6 นี้เองเป็นเหตุแห่งทุกข์ การจัดการอารมณ์ 6 ในวิปัสสนา
ภาวนา โดยมีสติสัมปชัญญะกำหนดตามรู้ ในขณะอารมณ์ที่มากระทบ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เมื่อมีสติสัมปชัญญะ
มากพอ ก็ย่อมรู้ชัดในอารมณ์ โดยความเป็นไตรลักษณ์ มีอาการเปลี่ยนแปลง ทนอยู่สภาพเดิมไม่ได้ เป็นสิ่งที่ไม่มี
ตัวตนบังคับบัญชาตามใจปรารถนาไม่ได้เมื่อเห็นชัดอย่างน้ีจิตย่อมเกิดความเบื่อหน่ายคลายกำหนัด คลายความยึด
มั่นถือมั่น การกําหนดตามรู้ก็เพื่อไม่ให้เข้าใจผิดในอารมณ์ ว่าเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา เพราะฉะนั้นการ
ปฏิบัติต่ออารมณ์อย่างถูกวิธีก็ย่อมนำสุขมาให้ แต่ถ้าปฏิบัติต่ออารมณ์อย่างผิดวิธีก็ย่อมก่อทุกข์ตามมาเช่นกัน 
 
คำสำคัญ: การจัดการอารมณ์; การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; คัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract  

This article contained 2 objectives: (1) to study the six sensual objects in Theravada 
Buddhism scripture, (2) to study how to manage six sensual objects for insight practice. This work 
was documentary research, it was done by taking the studied data from Tipitaka, to analyze, 
compile, and present in descriptive type.  The results indicates that Ārammaṇa or meditative 
objects is whatever the mind perceives and clings. This type of meditative objects was classified 
into 6 categories;1) visible objects, 2) sound, 3) smell, 4) taste, 5) body contact, 6) all mental 
formations. The external consciousness connected with the internal consciousness, interact 
causes the rise of perceived process, leading to the rise of feeling; happiness, suffering, 
indifference. The unconscious mind reveling in mental objects which are desirable, lovable, 



1320 | ศึกษาแนวทางจัดการอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

agreeable, lovely looking, all dwelled places of six sensual objects cause of all suffering. Mental 
six object management for Vipassana meditation was done by being aware and realizing clearly 
the objects contacting to the eyes, ears, nose, tongue, body, and mind, with full mindfulness 
clearly one will know all falling into Three Common Manner, changing, unbearable, without 
permanent soul to command as desired. Having experienced clearly as they are, the mind will 
become bored and detaching lust and attachment. Observing all meditative objects prevents 
mind from wrong views as permanent beings, person, self, I and others so that the mind surely 
abandon from clinging. The right way of meditative object managing surely leads to happiness, in 
opposite, if, with the wrong way, it will cause difficulties to practitioners.  
 
Keywords:  Emotion Management; Vipassana Meditation Found; Theravada Buddhism scripture 
 
บทนำ  

มนุษย์มีชีวิตหมุนไปตามกระแสโลกาภิวัฒน์ เจริญไปสู่ความทันสมัยอย่างรวดเร็ว ทั้งในด้านเทคโนโลยี 
เศรษฐกิจ วัฒนธรรม และสังคม ทำให้มนุษย์ต้องเผชิญกับสถานการณ์ต่างๆ การกระทบกันของจิตกับสิ่งเร้าหรือ
การรับรู้ข้อมูลภายนอก จนเกิดภาวะทางอารมณ์แปรปรวนและควบคุมอารมณ์พฤติกรรมของตนเองไม่ได้เกิด
อาการทางจิต เช่น เครียด เศร้า หดหู่ฟุ้งซ่าน วิตกกังวล หงุดหงิด ซึมเศร้า เป็นต้น ปัญหาสุขภาพจิตหรืออาการ
ของจิต ก่อให้เกิดความเครียดสะสมจนนำไปสู่การฆ่าตัวตาย เกิดปัญหาอาชญากรรม การฆ่าผู้อื ่น ปล้นทรัพย์ 
ข่มขืน แม้กระทั้งสงคราม ก็มีสาเหตุเกิดมาจากอาการทางจิต กรมสุขภาพจิตเผยช่วงปี 63 (สัมภาษณ์ พรรณพิมล 
วิปุลากร, 2564) ที่กระทรวงสาธารณสุข ในการแถลงสถานการณ์ จากที่อัตราการฆ่าตัวตายสำเร็จของคนไทยอยู่ที่ 
6 ต่อแสนประชากรคงที่มา 5-6 ปี แต่ในปี 2563 พบว่าอัตราการฆ่าตัวตายสำเร็จไต่ระดับขึ้น โดยเมื่อนำใบมรณะ
บัตรที่ระบุสาเหตุการเสียชีวิตฆ่าตัวตาย พบว่าอยู่ที่ 7.3 ต่อแสนของประชากร 

อารมณ์ความรู้สึกอาการกระเพื่อมไหวของจิตที่เกิดขึ้นภายหลังการกระทบ ทำให้จิตมีความโลภ ความ
โกธร ความหลง ซึ่งมีความสัมพันธ์กับอารมณ์ภายนอก ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ (สิ่งที่มากระทบทาง
กาย) และธรรมารมณ์ (สิ่งที่ถูกรับรู้ทางใจ) ซึ่งอาการกระเพื่อมจะเกิดขึ้ นเมื่อจิตเข้าไปเกี่ยวข้อง ด้วยความ
ปรารถนา (ตัณหา) อย่างใดอย่างหน่ึง ภาวะทางอารมณ์ความรู้สึกที่เกิดขึ้นไม่เพียงจะเกี่ยวเน่ืองกับสิ่งภายนอก แต่
ยังเกี่ยวเน่ืองกับสิ่งที่นอนเน่ืองอยู่ในนิสัย ความเคยชินของจิต (อนุสัย) ของเรา เช่น ราคานุสัย (เกิดจากสุข) ปฏิฆา
นุสัย (เกิดจากทุกข์)อวิชชานุสัย (เกิดจาก อทุกขมสุข)เป็นเหตุเป็นปัจจัยนำมาซึ่งความทุกข์ของจิต 

แพทย์พงษ์ วรพงศ์พิเชษฐ (2552) กล่าวว่า เราจะมีความสุขและประสบความสำเร็จในชีวิตได้ เรา
จะต้องมีความฉลาดทางอารมณ์ กล่าวคือ เราจะต้องรู้จักอารมณ์ของตนเองและผู้อื ่น รู ้จักควบคุมอารมณ์ของ
ตนเอง รู้จักสร้างแรงจูงใจให้ตนเอง รู ้จักการสร้างความสัมพันธ์กับผู้อื ่น ท่านผู้นี ้ได้ร่วมกับ จอห์น เมเจอร์  
ศาสตราจารย์ทางจิตวิทยา แห่งมหาวิทยาลัยนิวแฮมป์เชียรได้วางรากฐานในเรื่องความฉลาดทางอารมณ์ไว้โดย
กล่าวว่าคนที่จะมีความฉลาดทางอารมณ์จะต้องมีสิ่งที่เรียกว่าการรู้จักอารมณ์ของตนเองและความคิดที่ทำให้เกิด
อารมณ์ เวลามีอารมณ์เกิดขึ้นก็รู ้ตัว ซึ่งพุทธศาสนาเรียกว่า การมีสตินั่นเอง พระพุทธเจ้าทรงค้นพบกฎของ
ธรรมชาติ ที่เรียกว่า อิทัปปัจจยตา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ประยุตฺโต , 2559) เป็นวงจรเงื่อนไขชีวิตหรือสิ่ง
ทั้งหลายในโลกน้ี ที่ทำให้เกิดเหตุแห่งทุกข์ และเป็นไปแห่งความดับทุกข์แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ตามเหตุปัจจัย 
ทั้งฝ่ายจิตฝ่ายวัตถุ เป็นกฎธรรมชาติเกี่ยวกับกลไก การทำงานของจิตใจและอารมณ์ หรือกระบวนการรับรู้ เช่น 
การรับรู้ของจิตผ่านทางทวารทั้ง 6 สิ่งที่เชื่อมต่อกันให้เกิดความรู้ภายใน การทำงานของจิตในการเสวยอารมณ์ต่าง 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1321 

ๆ ความรู้สึกนึกคิด การเก็บความทรงจำ น่ันคือธรรมชาติของจิต เรียกว่า จิตนิยาม เมื่ออารมณ์กระทบจิตจะมีการ
รับรู้เกิดขึ้น จิตจะทำงานอย่างไร เมื่อจิตมีคุณสมบัติอย่างน้ี จะผลักดันให้เกิดพฤติกรรมและอารมณ์ออกมาทาง 
กาย วาจา ใจ จนเกิดเป็นสุขและทุกข์ตามมา เรียกว่า กรรมนิยาม การจักรู้กฎความสัมพันธ์กลไกวงจรของชีวิตว่า 
ชีวิตคืออะไร ชีวิตเป็นอย่างไร ชีวิตควรให้เป็นอย่างไร และชีวิตควรเป็นอยู่อย่างไร จึงเป็นจุดเริ่มต้นของการศึกษา
ตัวชีวิต หลักปฏิบัติสำคัญยิ่งใน อบรมจิต พัฒนาจิต ในพุทธศาสนาเรียกว่า กรรมฐาน มี 2 อย่าง คือ สมถกรรม
ฐานกับวิปัสสนากรรมฐาน 

การเจริญสติปัฏฐานก็เพื่อทำจิตให้หลุดพ้นอารมณ์ 6 เพื่อให้เกิดปัญญารู้เท่าทันกิเลสโดย การฝึก
อินทรีย์ทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เป็นมรรควิธี ฝึกจิตให้ฉลาดต่ออารมณ์ สิ่งเร้าทั้ง 6 คือ รูป เสียง กลิ่น 
รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ หากจิตที่ฝึกดีแล้ว คุ้มครองดีแล้ว รักษาดีแล้ว สังวรดีแล้ว ย่อมประสบสุขฝ่ายเดียว 
เพราะอาศัยการฝึกสติน้ีเอง ก็เพื่อไม่ถือโดยลักษณะที่เป็นการรวบถือทั้งหมด ไม่ถือเอาโดยลักษณะที่เป็นการแยก
ถือเป็นส่วนๆ สิ่งที่เป็นอกุศลธรรมอันเป็นบาปคือ อภิชฌาและโทมนัส จะพึงไหลไปตามบุคคลผู้ไม่สำรวมอินทรีย์ 
เพราะการไม่สำรวมอินทรีย์ใดเป็นเหตุการปฏิบัติเพื่อปิดกั้นอินทรีย์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ก็เพื่อ
ไม่ให้เกิดอิฏฐารมณ์และอนิฏฐารมณ์ หัวใจสำคัญของการจัดการกับจิตและอารมณ์อยู่ที่ทวารทั้ง 6 น่ีเอง  

การมีสติสัมปชัญญะเฝ้าดูบริเวณปากทวาร ไม่ให้อารมณ์ครบงำจิต ถ้ามีสติเมื ่อมีผัสสะ คือได้ศึกษา
ฝึกฝนมาดี มีสติมีปัญญาแล้วก็มีสติมาทัน เวลาที่มันมีอะไรมากระทบ ทั้งทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มันก็จะเป็น
การกระทบที่ฉลาด เป็นสัมผัสที่ฉลาด คือสัมผัสด้วยสติ ไม่หลงปล่อยให้กิเลสเกิด แต่กลับรู้ว่าควรทำอย่างไร แต่ถ้า
ไม่มีสติมันก็ไปเกิดเป็นอารมณ์ร้าย แล้วก็เกิดโทษเกิดทุกข์ ดังน้ันอายตนะทั้ง 6 เป็นสิ่งที่ต้องควบคุมให้ดีๆ มันจะ
เกิดเป็นนรกขึ้นมา เมื่อมีการปฏิบัติผิด และจะเกิดเป็นสวรรค์ขึ้นมา เมื่อมีการปฏิบัติถูก ณ ที่น้ันๆ ให้จัดการกับ ตา 
ฯลฯ ใจ ให้ถูกต้องในเมื่อมีการสัมผัส ไม่ไหลไปอารมณ์มีสติตัดกระแสอารมณ์ของตัณหา 

มีปัญหาของอชิตมาณพ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ,2539) ถามพระพุทธเจ้าว่า “กระแสทั้งหลาย
ย่อมไหลไปในอายตนะทั้งปวง อะไรเป็นเคร่ืองกั้นกระแสทั้งหลาย พระพุทธองค์ตรัสว่า กระแสเหล่าใดในโลก สติ 
เป็นเคร่ืองกั้นกระแสเหล่าน้ัน” อารมณ์ต่างๆ เมื่อเกิดขึ้นแล้ว มีธรรมชาติต้ังอยู่แล้วต้องดับไป ถ้าฝึกสติให้มี กำลัง 
ก็จะเห็นการเกิดขึ้นและการดับไปของอารมณ์ต่างๆ ได้ การใช้สติเป็นเครื่องมือในการควบคุมอารมณ์ คำว่า 
“กระแส”  หมายถึง กระแสอารมณ์ของกิเลส พระพุทธองค์สอนให้ใช้สติเข้าไปกำหนดรู้เวลามีการกระทบกัน
ระหว่างอายตนะ ทรงสอนวิธีการเจริญสติปัฏฐาน 4 คือ คือ กาย เวทนา จิต ธรรม การเจริญสติยังช่วยลด
ความเครียด ซึมเศร้า วิตกกังวล หดหู่ฟุ้งซ่าน สติสามารถควบคุม จัดการอารมณ์ในเวลาที่เราเกิดอามรณ์เครียด 
อารมณ์โกรธ อารมณ์ซึมเศร้า อารมณ์วิตกกังวล ไม่เป็นโรคทางจิต และกำลังได้รับความสนใจจากแพทย์ และ
นักวิทยาศาสตร์เป็นอย่างมากในวิธีการเจริญสติ 

ดังน้ัน ผู้วิจัยจึงมุ่งเน้นให้ผู้ศึกษารู้เท่าทันเมื่อเผชิญหน้ากับอารมณ์ 6 พร้อมเห็นอารมณ์ตามความเป็น
จริง ที่ปรากฏทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ โดยความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน และปฏิบัติด้วยการ
วางท่าทีที่ถูกต้อง สิ่งสำคัญที่สุด คืออย่าให้อารมณ์นำชีวิต อารมณ์ คือสิ่งที่ชอบใจและไม่ชอบใจ ทุกครั้งที่จะ
กระทำสิ่งใด ขอให้ถามตัวเองว่าเราทำไปด้วยอารมณ์หรือสติ ถ้าทำเพราะอารมณ์จงหยุดก่อน แล้วใช้สติปัญญา
พิจารณา ทำไปด้วยความถูกต้อง น่ันคือสติ สติคือเหตุและผล ถ้าเราให้สตินำชีวิต ไม่ว่าจะทำอะไรอยู่ที่ไหน จะง่าย 
เบา และสงบ ราบรื่นเสมอ ชีวิตก็จะมีแต่ความสุขเพราะเราได้ฝึกทักษะฉลาดในการบริหารจัดการอารมณ์ของ
ตนเองและผู้อื่นได้ 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศึกษาอารมณ์ 6 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 



1322 | ศึกษาแนวทางจัดการอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

2. เพื่อศึกษาแนวทางจัดการอารมณ์ 6 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
 
การทบทวนวรรณกรรม 
 อารมณ์มีความสําคัญเป็นอย่างมากในการดํารงชีวิตของบุคคล เพราะจะเป็นตัวกระตุ้นหรือเป็นแรงจูงใจ
ให้บุคคลน้ันแสดงพฤติกรรมต่าง ๆ รวมทั้งเป็นพื้นฐานในการปรับตนให้เข้ากับสังคมและผู้อื่น เพื่อการดําเนินชีวิต
อย่างมีประสิทธิภาพ มนุษย์ทุกคนเกี่ยวข้องกับ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ ความรู้สึกนึกคิด และการ
แสดงออกพฤติกรรมต้ังแต่เกิดจนกระทั่งวาระสุดท้ายของชีวิตเมื่อเกิดความรู้สึกที่ใจ หรือเมื่อมีสิ่งเร้าภายนอกมา
กระทบกับ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ สิ่งเร้าที่มากระทบอาจเป็นทั้งที่น่าพึงพอใจ เช่น ความรัก ความสนุกสนาน 
ความเพลิดเพลิน ความสวยงามความไพเราะ และที่ไม่น่าพึงพอใจ เช่น ความหงุดหงิด ความเศร้าใจ ความโกรธ 
ความเกลียด ความอาฆาต ความพยาบาท ย่อมทำให้จิตเป็นทุกข์และสุขตามอารมณ์นั้น ๆ ไป ที่เกิดจากการ
กระทบกันคร้ังแรกของ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ ส่งผลให้เกิดตัณหา อุปาทานเป็นลำดับต่อมา  
 สรุปว่า การจัดการอารมณ์ 6 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยการปฏิบัติที ่ใช้สติกำหนดตามรู้สภาพ
ธรรมของอารมณ์ โดยความเป็นไตรลักษณ์ เมื่อได้ศึกษาก็พบว่าแนวทางจัดการอารมณ์ ในการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีการที่ดีสุด เพราะเป็นเรื่องของการกําหนดรู้อารมณ์ที่เกิดขึ้นทางทวารทั้ง 6 
เมื่อมนุษย์เรารู้เท่าทันอารมณ์ 6 ควบคุมอารมณ์ 6 ความรู้สึกนึกคิด และความอยาก ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาของ
ตนเองได้ในระดับพื้นฐานได้แล้ว ก็ย่อมที่จะเข้าใจอารมณ์ความรู้สึกนึกคิดและพฤติกรรมของตนเอง หรือผู้อื่นด้วย
เช่นกัน การศึกษาและค้นคว้าเร่ืองอารมณ์ 6 และวิธีจัดการอารมณ์จึงมีประสิทธิภาพดีที่สุด 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การศึกษาวิจัยเรื่องแนวทางการจัดการอารมณ์ในหลักวิปัสสนาภาวนา ในการวิจัยคร้ังน้ีเป็นการวิจัย โดย
รวบรวมเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ซึ่งผู้วิจัยได้กำหนดขอบเขตการวิจัยเป็นห้าส่วน คือ ด้านเอกสาร ด้านเน้ือหา 
โดยมีรายละเอียด ดังน้ี 

1) ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) อัน ได้แก่  คัมภีร์พระไตรปิฎก
ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาภาษาไทย พ.ศ. 2556  

2) ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ศึกษาตำรา วิชาการ ทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสสอื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง เช่น วิสุทธิมรรค เป็นต้น ส่วนเอกสาร
ทางวิชาการได้แก่ หนังสือวิปัสสนาชุนี เป็นต้น ผลงานทางวิชาการเอกสารและงานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องซึ่งส่วน
ใหญ่เป็นวิทยานิพนธ์และสารนิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื่อเป็นการ
อธิบายขยายความเน้ือหา เพิ่มเติมจากในพระไตรปิฎกและคัมภีร์ทางพุทธศาสนาเถรวาท  

3) ศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตรวจสอบความสอดคล้องกับเอกสารชั้นปฐมภูมิ 
4) สรุปเรียบเรียงและนำเสนอข้อมูลโดยวิธีบรรยายเชิงพรรณนา  
5) เสนอและตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์โดยอาจารย์ที่ปรึกษาและกรรมการผู้เชี่ยวชาญ  
6) นำเสนอและเผยแพร่ผลงานเพื่อประโยชน์ต่อการศึกษา 

 
ผลการวิจัย 
 อารมณ์ 6 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 
 จากการศึกษาอารมณ์ 6 ที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทสุตตันตปิฎกสังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) กล่าวถึงอายตนะภายใน ได้แก่ จักขุ โสตะ ฆานะ ชิวหา กาย มโน ที่กระทบ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1323 

สัมผัสกันกับอายตนะภายนอก ได้แก่ รูปรมณ์ สัทธารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ ธรรมารมณ์ทําให้
เกิดกระบวนการรับรู้หรือองค์ประกอบเรียกว่า “ผัสสะ”แล้วจะเป็นเหตุปัจจัยให้เกิดเวทนาสัญญาสังขารวิญญาณ
ตัณหา จะเห็นได้ว่าอารมณ์ 6 น้ีสัมพันธ์กับผัสสะเป็นปัจจัยให้เกิดเวทนาความรู้สึกเป็นสุขเป็นทุกข์หรือไม่สุขไม่
ทุกข์อุเบกขาขึ้นต่อมา และยังเป็นปัจจัยให้เกิด ตัณหาเกิดต่อไป เป็นกิเลส (โลภะ โทสะ โมหะ) ที่เรียกว่า อภิชฌา 
โทมนัส ความพอใจ ความไม่พอใจ ซึ่งก็มีสมุฏฐานมาจากความไม่รู้หรือโมหะน่ันเอง ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสว่าทุกข์
ทั้งหลาย เกิดเพราะจิตที่หลงไม่รู้จักอัสสาทะ (คุณของอารมณ์) อาทีนวะ (โทษของอารมณ์) นิสสรณะ (เคร่ืองสลัด
ออกจากอารมณ์) จึงหลงติดอยู่ในอารมณ์ ที่น่ารื่นรมย์ใจ ยินดีแล้ว บันเทิงแล้ว ในอารมณ์ทั้งหลาย มนุษย์ทั้งหลาย 
ย่อมอยู่เป็นทุกข์ เพราะความเปลี่ยนแปลง เสื่อมสลาย และความดับไปของ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ 
ธรรมารมณ์ 

พระพุทธเจ้าตรัสอีกว่า ตาก็มิใช่เคร่ืองผูกล่ามรูปไว้ รูปก็มิใช่เคร่ืองผูกล่ามตาไว้ฉันทราคะ (ความชอบ ติด
ใจ) ที่เกิดขึ้นเพราะอาศัยตาและรูปทั้งสองอย่างน้ันต่างหาก เป็นเคร่ืองผูกล่ามที่ตาและรูปน้ัน ใจก็ไม่ใช่เคร่ืองผูก
ล่ามธรรมารมณ์ธรรมารมณ์ก็มิใช่เคร่ืองผูกล่ามใจฉันทราคะ ที่เกิดขึ้นเพราะอาศัยใจและธรรมารมณ์ทั้งสองอย่าง
น้ันต่างหาก เป็นเครืองผูกล่ามที่ใจและ ธรรมารมณ์น้ันเพราะฉะน้ันการยกจิตขึ้นสู่พระไตรลักษณ์ ต้องมายกจิตที่
มโนสัมผัสเห็นการเกิดดับ บุคคลน้ันเห็นรูปแล้ว มีสติไม่พอใจในรูปทั้งหมาย มีจิตคลายกำหนัด เสวยอารมณ์น้ัน ทั้ง
ไม่มีความติดใจอารมร์น้ันอยู่ เมื่อเขาเห็นรูปและเสวยเวทนาอยู่ ทุกข์ย่อมสิ้นไปไม่สั่งสมทุกข์อีก ฉันใด เข้าเป็นผู้มี
สติเที่ยวไป ฉันน้ัน เมื่อไม่สั่งสมทุกข์อยู่อย่างน้ี บัณฑิตกล่าวว่าใกล้นิพพาน 
 การจัดการอารมณ์ 6 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

การจัดการอารมณ์ 6 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยการปฏิบัติที่ใช้สติกำหนดตามรู้สภาพธรรมของ
อารมณ์ เพื่อให้เกิดปัญญารู้แจ้งในขณะอารมณ์ที่มากระทบ เมื่อมีสติรู้เท่าทันอารมณ์โดยความเป็นไตรลักษณ์ จิต
ย่อมเกิดความเบื่อหน่ายคลายกำหนัด คลายความยึดมั่นถือมั่น การเจริญวิปัสสนาภาวนา ด้วยการกําหนดรู้อารมณ์ 
๖ เมื่อกระทบกับ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ย่อมมีความรู้ขึ้นมา เห็นแจ้งในสภาวะอารมณ์ โดยความเป็นของไม่เที่ยง 
เป็นทุกข์ และอนัตตา เพื่อที่จะได้ละนิจจสัญญาวิปัลลาส ละสุขสัญญาวิปัลลาส และอัตตสัญญาวิปัลลาส จนเห็น
แจ้งชัดพระไตรลักษณ์ในปัจจุบัน จนทำให้สามารถถอดถอนความหลงผิด รู้ผิด ในอารมณ์ทั้งปวง เพื่อที่จะถ่ายถอน
ความยึดมั่นถือมั่นอันเป็นหนทางไปสู่ความพ้นทุกข์ 

ถ้าไม่เห็นอารมณ์ตามความจริง “บุคคลดูสิ่งใด ไม่ชื่อว่าเห็นสิ่งน้ัน เห็นสิ่งใดไม่ชื่อว่าดูสิ่งน้ัน เมื่อไม่เห็น
ย่อมหลงติด เมื่อติดอยู่ย่อมไม่หลุดพ้น” การเจริญวิปัสสนาเป็นการระลึกรู้เท่าทันสภาวธรรมปัจจุบัน โดยอาศัยคำ
บริกรรมเป็นเคร่ืองช่วยให้รู้ตัวในปัจจุบันขณะ ช่วยให้จิตจดจ่อมากขึ้นในเวลาเริ่มปฏิบัติธรรม จากน้ันจึงสามารถ
หยั่งเห็นอารมณ์ตามสภาวะ น้ันๆ โดยความไม่เที่ยง ความทุกข์ ความไม่มีตัวตน หยั่งเห็นอารมณ์ตามความเป็นจริง 
ย่อมรับรู้ สภาวะเห็น ได้ยิน รู้กลิ่น ลิ้มรส สัมผัส นึกคิด และรูปอันเป็นที่อาศัยของจิต พร้อมทั่งรูปที่เกิดจากจิตใน
ขณะน้ันๆ เมื่อผู้ปฏิบัติมีสติระลึกรู้เพียงสักแต่ว่าได้เห็น สักแต่ว่าได้ยิน สักแต่ว่าได้กลิ่น สักแต่ว่ารู้รส สักแต่ว่าถูก
กระทบสัมผัส และสักแต่ว่ารู้เท่าน้ัน ไม่ปล่อยให้จิตล่องลอยไปกับรูปและไม่จมลงกับความรู้สึกที่ได้เห็น ไม่ปล่อยให้
จิตล่องลอยไปกับเสียงและไม่จมลงกับความรู้สึกที่ได้ยิน ไม่ลอยไปในกลิ่นและไม่จมลงในความรู้สึกที่ได้กลิ่น ไม่
ลอยไปกับรสชาติและไม่จมลงกับในความรู้สึกที่รับรส ไม่ลอยไปการถูกกระทบสัมผัสและไม่จมลงในการรับรู้สัมผัส 
ไม่ลอยไปในเรื่องราวต่าง ๆ หรือไม่จมอยู่กับอารมณ์ต่าง ๆ เพราะอารมณ์ต่าง ๆ มีไว้เพื่อรู้เพื่ออาศัยระลึกเท่าน้ัน 
ย่อมไม่ยึดติดใด ๆ  ในโลก ดังพุทธดำรัสในสติปัฏฐานสูตรว่า เธอย่อมเป็นอยู่อีกอย่างหนึ่ง คือ สติของเธอยอ่ม
ปรากฏว่ามีเพียงสภาวธรรม เพื่อปัญญาและการระลึกรู้ยิ่ง ๆ ขึ้นไปเท่าน้ัน เธอเป็นผู้อยู่อย่างไม่มีตัณหาและทิฏฐิ
เข้าอิงอาศัย และไม่ถือมั่นอะไร ๆ ในโลก 
 



1324 | ศึกษาแนวทางจัดการอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

 
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 อารมณ์มีความสําคัญเป็นอย่างมากในการดํารงชีวิตของบุคคลเพราะจะเป็นตัวกระตุ้นหร ือเป็น
แรงจูงใจให้บุคคลน้ันแสดงพฤติกรรมต่าง ๆ รวมทั้งเป็นพื้นฐานในการปรับตนให้เข้ากับสังคมและผู้อื่น เพื่อการ
ดําเนินชีวิตอย่างมีประสิทธิภาพมนุษย์ทุกคนเกี่ยวข้องกับรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ ความรู้สึกนึกคิด 
และการแสดงออกพฤติกรรมตั้งแต่เกิดจนกระทั่งวาระสุดท้ายของชีวิตเมื่อเกิดความรู้สึกที่ใจ หรือเมื่อมีสิ ่งเร้า
ภายนอกมากระทบกับตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ สิ่งเร้าที่มากระทบอาจเป็นทั้งที่น่าพึงพอใจ เช่น ความรัก ความ
สนุกสนาน ความเพลิดเพลิน ความสวยงามความไพเราะ และที่ไม่น่าพึงพอใจ เช่น ความหงุดหงิด ความเศร้าใจ 
ความโกรธ ความเกลียด ความอาฆาต ความพยาบาท ย่อมทำให้จิตเป็นทุกข์และสุขตามอารมณ์น้ันๆ ไป ที่เกิดจาก
การกระทบกันครั้งแรกของ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ ส่งผลให้เกิดตัณหา  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) อุปาทานเป็นลำดับต่อมา  
 เมื่อได้ศึกษาพบว่าแนวทางจัดการอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 เป็น
วิธีการที่ดีสุด เพราะเป็นเรื่องของการกําหนดรู้อารมณ์ที่เกิดขึ้นทางทวารทั้ง  6 เมื่อมนุษย์เรารู้เท่าทันอารมณ์ 6 
ควบคุมอารมณ์ 6 ความรู้สึกนึกคิด และความอยากด้วยปฏิบัติวิปัสสนาของตนเองได้ในระดับพื้นฐานได้แล้ว ก็ย่อม
ที่จะเข้าใจอารมณ์ความรู้สึกนึกคิดและพฤติกรรมของตนเองหรือผู้อื ่นด้วยเช่นกัน การศึกษาและค้นคว้าเรื ่อง
อารมณ์ 6 และวิธีจัดการอารมณ์ที่มีประสิทธิภาพดีที่สุด คือ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ซึ่งการรู้เท่าทันอารมณ์
หรือมีความฉลาดทางอารมณ์ย่อมมีผลต่อบุคคล 4 ด้าน ดังน้ี 1) ประโยชน์ต่อความรักและครอบครัว ความฉลาด
ทางอารมณ์ทำให้บุคคลมีความรักความเข้าใจ และยอมรับในข้อบกพร่องของผู้อื่น รู้ธรรมชาติ สนใจ และเข้าใจใน
ความกังวล สามารถรับรู้และสามรถตอบสนองต่อความต้องการของคนในครอบครัวได้ดี 3) ประโยชน์ต่อการศึกษา 
คือ มีความอิสระในการแสดงความคิด มีความเคารพในกันและกัน เรียนรู้อารมณ์ รู้เท่าทันอารมณ์ เข้าใจความรู้สึก
อารมณ์ของตนมีการแสดงออกที่เหมาะสม มีความเอื้ออาทรต่อผู้อื่น สามารถแก้ปัญหาต่างๆอย่างชาญฉลาดและ
เป็นการเร่ิมต้นที่ดี 4) ประโยชน์ต่อตนเอง คือ ทำให้มีความมุ่งมั่น มีความต้ังใจ มีเป้าหมาย มีสัมพันธภาพที่ดีกับ
ผู้อื ่น คนที่มีความฉลาดทางอารมณ์สูง จะเป็นคนที่สามารถรับรู้ เข้าใจ และจัดการกับความรู้สึกของตนเองไดดี้ 
รวมทั้งเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (พรรณพิมล หล่อตระกูล, 2543) ดังน้ันการปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวเจริญสติปัฏ
ฐาน 4  มีประโยชน์ในการควบคุมสภาพจิตใจ ทำให้มีร่างกายและจิตใจปลอดโปร่ง เป็นสมาธิ ลดละพฤติกรรม
ต่างๆ ที่ผิดพลาดลงไปได้ และประโยชน์ของการฝึกฝน  สามารถนําความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และ
สามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา 
และการปฏิบ ัตินี ้จะนําไปสู ่ความรู ้แจ้ งเห ็นจริง (Damnoen et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอนทาง
พระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ เดช
ดำรง, 2566) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที ่จะต้องนําไปใช้ด้วยความรอบคอบ (Tan & Damnoen, 2020) ในการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีสมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา (โยตะ ชัยวรมันกุล และคณะ, 2566) ความรู้ ควบคู่
กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม เพื่อการดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร 
วิศาลบูรณ์ และคณะ, 2566) 
 
สรุป  

อารมณ์ เป็นสิ่งที่ยึดเหน่ียวจิตโดยผ่านทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ประเภทของอารมณ์มี 6 ประเภท 
ได้แก่ 1) รูปารมณ์ 2) สัททารมณ์ 3) คันธารมณ์ 4) รสารมณ์ 5) โผฏฐัพพารมณ์ 6) ธรรมารมณ์ องค์ประกอบการ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2566 | 1325 

รับรู้อารมณ์ เป็นความสัมพันธ์กับโลก เป็นระบบการทำงานซึ่งอาศัยช่องทางที่ชีวิตจะติดต่อเกี่ยวข้องกับโลก มีทั้ง
ภาครับรู้และเสพเสวยโลก และภาคแสดงออกหรือกระทำต่อโลก พร้อมทั้งการรู้จักคุณโดยความเป็นคุณ โทษโดย
ความเป็นโทษ เคร่ืองสลัดออกโดยความเป็นเคร่ืองสลัดออกจากอารมณ์ด้วย 

 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
          
  แนวทางจัดการอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาน้ันรู้ว่าต้องเร่ิมที่การรู้จักอารมณ์ 6 และความสัมพันธ์กับ
โลก เป็นระบบการทำงานซึ่งอาศัยช่องทางที่ชีวิตจะติดต่อเกี่ยวข้องกับโลกได้ คุณ โทษ และเคร่ืองสลัดออกจาก
อารมณ์ การรู้จักคุณโดยความเป็นคุณ โทษโดยความเป็นโทษ เครื่องสลัดออกโดยความเป็นเครื่องสลัดออกจาก
อารมณ์ 6 ได้แก่ รูปารมณ์, สัททารมณ์, คันธารมณ์, รสารมณ์, โผฏฐัพพารมณ์, ธรรมารมณ์ จากการพิจารณาเห็น
คุณ โทษ และเคร่ืองสลัดออกจากอารมณ์ ย่อมได้รับผลคือ ญาณทัสสนะ และวิมุตติ คือธรรมที่พ้นจากสังขาร  
 
 
ข้อเสนอแนะ  
 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
 จากการศึกษาเร่ืองอารมณ์ 6 ทําให้ทราบว่าอารมณ์ทั้งหลายที่รับรู้น้ัน เป็นสิ่งที่มีความสําคัญอย่างมาก
ต้องยอมรับความเป็นจริงว่า อารมณ์ที่เกิดขึ้นอยู่แล้วตามธรรมชาติ เป็นทั้งช่องทางรับรู้โลกและช่องทางเสวยโลก 
อันมีผลต่อความรู้สึกนึกคิด และการกระทําของมนุษย์  
 ด้วยเหตุน้ีจึงควรมีการเปิดคอร์สปฏิบัติให้กับ เยาวชน บุคคลวัยทำงาน บุคคลทั่วไป หรือพุทธศาสนิกชน
ที่สนใจ เป็นเปิดคอร์สปฏิบัติในแนวทางจัดการอารมณ์ 6 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท เพื่อผู้ที่สนใจใคร่จะศึกษา
นำไปประยุกต์ปรับใช้ในชีวิตประจำวัน และเพื่อเผยแผ่การปฏิบัติในแนวทางจัดการอารมณ์ 6 ในคัมภีร์พุทธศาสนา

อารมณ์ 

ภาครับรู้  ภาค

พิจารณาเห็นคุณ โทษ 
เครื่องสลัดออกจาก

อารมณ์อาร 

ญาณทัส
นะ วิมุตติ 



1326 | ศึกษาแนวทางจัดการอารมณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

เถรวาท จนได้รับประโยชน์อันเกิดจากการปฏิบัติสูงสุด โดยอาศัยการสนับสนุนจากสำนักงานพุทธศาสนาแห่งชาติ 
และหน่วยงานภาครัฐ หน่วยงานเอกชนที่เกี่ยวข้อง 

 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป 
งานวิจัยการจัดการอารมณ์ 6 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ยังไม่สามารถครอบคลุมประเด็นอื่น ๆ  ที่

สำคัญที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติธรรมทั้งหมด เพราะการกำหนดรู้อารมณ์ 6 น้ัน เกิดขึ้นจากหลายปัจจัยที่เกี่ยวข้อง
กัน เมื่อเข้าใจตามความเป็นจริงแล้วก็จะละความยึดติดในสิ่งทั้งปวงได้ เมื่อไม่ยึดติดถือมั่นแล้วก็จะเป็นอิสระ เข้าสู่
ภาวะที่อยู่ดีมีสุขทางจิตใจได้โดยสมบูรณ์ น่ีคือหลักการสำคัญของพุทธศาสนา ดังน้ัน หากจะมีประเด็นในการวิจัย
คร้ังต่อไป ควรศึกษาในประเด็นตังต่อไปน้ี 

1. การจัดการอารมณ์ของเยาวชนตามหลักวิปัสสนาภาวนา 
2. การจัดการอารมณ์ของผู้ทำงานในบริษัทตามหลักวิปัสสนาภาวนา 

 
เอกสารอ้างอิง  
 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในม ิติทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พรรณพิมล หล่อตระกูล. (2543). E.Q. กับงานสุขภาพจิต. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์คร้ังที่ 35) กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2557). ธัมมจักกัปปวัตนสูตร. แปลโดย พระคันธสารภิวงศ์. กรุงเทพฯ: 

ประยูรสาส์น. 
พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ

พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (2553). คัมภีร์อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:    

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
โยตะ ชัยวรมันกุล, พระครูโสภณวีรานุวัตร, สุพัฒน์ ชัยวรรณ์, สายน้ำผึ้ง รัตนงาม และ ธนัชพร เกตุคง. (2566). 

พุทธนวัตกรรมภาวนา 4 เพื่อเพิ่มพลังของผู้สูงอายุ อำเภอสามพราน จังหวัดนครปฐม. วารสารสห
วิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 6(2), 611-625. 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K.  (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2 0 2 0 ) .  Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 


